
Die große Erfahrung und der kleine Weg 
Zwei Zeugnisse über religiöse Erfahrung 

Werner Löser SJ, Frankfurt 

Eine Landschaft lernt man nicht durch Lesen von Büchern über sie kennen. 
Das mag hilfreich sein, aber es ersetzt nicht das Er-Fahren, d. h. das 
Betreten und Durchwandern, das Verweilen hier und dort, das Schauen, 
Hören, Tasten, Riechen, Schmecken all dessen, was auf dieser Fahrt 
begegnet. Diese •Fahrt" der Er-Fahrung schenkt einen unmittelbaren 
Kontakt zur Landschaft. Eine lebendige und bereichernde Beziehung zu ihr 
kann entstehen. Wer sehnt sich heute nicht danach, die Fähigkeit zu sol- 
chem Er-Fahren wiederzugewinnen! 

Dasselbe - aber es ist doch gleichzeitig etwas Wesentliches und Tieferes 
- gilt von der Begegnung der Menschen. Sie sehnen sich nach einer leben- 
digeren Gemeinschaft untereinander. Aber sie sind nur soweit imstande, 
aus ihrer Isolation herauszutreten und auf einanderzuzuwachsen, als sie ler- 
nen, miteinander umzugehen und einander zu erfahren. Menschen sind 
freie Geschöpfe; darum entsteht ein solches Einander-Erfahren nur, wenn 
die Begegnenden einander zu erfahren geben, wenn also jeder sich seinem 
Gegenüber öffnet und frei darbietet. 

Doch die Beziehung zwischen Menschen bliebe brüchig und unbeständig, 
wenn sie allein aus der Erfahrung je geglückter Begegnung zu leben hätte. 
Es muß etwas Neues hinzutreten: die Treue. Als Alltagsgestalt des Mit- 
einander sichert sie das Fortdauern einer Beziehung auch für Zeiten, in 
denen die Begegnung von Du und Du nur selten möglich ist. Liebe um- 
schließt beides: Begegnung und Treue. Beide gehören zusammen, aber sie 
sind nicht eins und dasselbe. 

Auch im geistlichen Leben lautet eines der Schlüsselworte Erfahrung. 
Viele der gegenwärtigen Bemühungen um eine Belebung und Vertiefung 
des Glaubenslebens möchten die Glaubenserfahrung intensivieren. Man 
empfindet das Sprechen über Gott als leer, wenn es nicht aus einer Erfah- 
rung Gottes herkommt und wenn es nicht zu einer neuen Gotteserfahrung 
hinleitet. Wer sein Reden über Gott ausschließlich durch Verweis auf die 
kirchliche Autorität und auf die Tradition der Kirche begründet, dem 
würde man sein Ohr nicht lange leihen. Nur ein Gott, der sich in die 
Erfahrung der Menschen senkt, kann Macht über ihr Leben gewinnen: 
tröstend, richtend, befreiend ... 

Auf verschiedenen Wegen haben Christen in den letzten Jahren ver- 
sucht, in ihren Glaubensvollzügen das Erfahrungsmoment stärker zum 



Werner Löser 2 

Tragen zu bringen. So haben sie das dem Glauben entsprechende Handeln 
(,Orthopraxie') dem rechten Denken und Meinen (.Orthodoxie') bei- oder 
gar übergeordnet. Ein Handeln, dem überdies politisch-gesellschaftliche 
Dimensionen zugeschrieben werden, muß zu vielfachen und eindrücklichen 
Erfahrungen führen. Auf einem anderen Wege versuchen die Bewegungen 
zur charismatischen Erneuerung der Gemeinden der Erfahrung mehr Raum 
zu geben. Im gemeinsamen Gebet zu Gott bezeugen sie voreinander ihren 
Glauben. Auf noch einmal andere Weise geht es um ein Lebendigmachen 
der Erfahrung, wo man sich zu christlichen Lebensgruppen zusammen- 
schließt, in denen man den Glauben gemeinsam lebt. 

Auf eine von noch anderen Möglichkeiten sei ausführlicher hingewiesen. 
Sie findet gegenwärtig viel Anklang: gemeint ist die Übernahme von 
Methoden, die zu mystischer Erfahrung führen sollen. Es handelt sich um 
Weisen der Meditation, hinter denen eindrucksvolle abendländische, aber 
im heutigen Bewußtsein eher östliche, asiatische Traditionen stehen. Das 
Ziel ist die Erfahrung des Einsseins mit dem Göttlichen und des Durch- 
wohntseins von ihm. Erfahrung spielt dabei eine zentrale Rolle. Ein Text 
von Karlfried Graf Dürckheim, an dessen Impulsen viele Initiativen 
zur spirituellen Erneuerung sich orientieren, kann es zeigen. Graf Dürck- 
heim spricht von einer •zur Ganzheit des Menschen gehörenden Dimension 
immanenter Transzendenz" (Exerzitium in der Therapie I, in: Image 42, 
1971, 6-16; aus diesem Text stammen auch alle folgenden Zitate). Das 
Innewerden dieser Dimension beruht - wie ausdrücklich gesagt wird - 
weder auf einem •religiösen Glauben" noch auf einer •methaphysischen 
Spekulation". Vielmehr geschieht es durch •nachprüfbare Erfahrungen"; 
die •von ihr eingeleiteten oder geförderten Reifungsprozesse" sind •klarer 
Bewußtwerdung zugänglich, methodisch erforschbar und systematisch be- 
einflußbar". Aber der Charakter der Erfahrung des •immanenten Trans- 
zendenten" wird als •religiös" beschrieben: 

Es sind Erfahrungen, in denen der Mensch in sich Kräften und Mäch- 
ten begegnet, die die Grenzen seines gewöhnlichen Erlebens und sein 
rationales Fassungsvermögen weit überschreiten. Es sind Erfahrun- 
gen, die den Menschen zutiefst zu ergreifen, zu erschüttern und zu 
verwandeln vermögen. Es sind Erfahrungen von Qualitäten, die 
nicht Superlative natürlicher Gefühle sind, etwa Höchstformen des 
ihm bekannten Schönen, Wahren und Guten, sondern Erlebnisse 
eines grundsätzlich anderen, d. h. numinosen Charakters. In ihrer 
stärksten Form sind sie Sternstunden im menschlichen Leben, Augen- 
blicke, in denen der Erfahrende den Gipfel seiner inneren Möglich- 
keiten erreicht.. . Die eindrucksvollsten Erfahrungen, um die es 



Die große Erfahrung und der kleine Weg 3 

hier geht, sind immer diejenigen gewesen, in denen der Mensch 
schlagartige Befreiung erfuhr, die eine innere Umkehr, eine Meta- 
noia, einleitete. Es sind Erfahrungen, die den Menschen urplötzlich 
aus den Grundnöten des menschlichen Daseins befreien: aus der 
Angst vor dem Tode, aus der Verzweiflung am Absurden und aus 
der Trostlosigkeit in der Verlassenheit. Hier erfährt der Mensch ein 
LEBEN, das jenseits ist von Leben und Tod, einen SINN, der jen- 
seits ist von Sinn und Unsinn, eine LIEBE, die jenseits ist von Liebe 
und Haß. In der befreienden und verwandelnden Kraft solcher Er- 
fahrungen liegt die Berechtigung für die Behauptung, daß es sich in 
solchen Erlebnissen nicht nur um psychologische Phänomene und 
Projektionen handelt, sondern daß hier eine übermenschliche Wirk- 
lichkeit als immanente Transzendenz sich manifestiert. 

Die Fortsetzung des Textes läßt freilich die Vermutung aufkommen, daß 
die Erfahrung von LEBEN und SINN nicht einfach der Erfahrung des 
christlichen Gottes gleichgesetzt werden darf. Es scheint vielmehr, daß die 
Erfahrung des immanenten Transzendenten, also des LEBENS und des 
SINNS, das Umfassende ist, das sich dann - gleichsam nachträglich - in den 
verschiedenen Religionen auf verschiedene Weise versprachlicht. Die ver- 
schiedenen Formen der Versprachlichung sind gegeneinander austausch- 
bar. Graf Dürckheim formuliert: 

Diese Erfahrung des Seins ist die Quelle der lebendigen Religiosität 
aller Hochreligionen. Im Hinduismus heißt sie Samadhi, im Zen- 
buddhismus Satori, in der christlichen Tradition Gnadenerfahrung 
der Praesentia Dei. Für den Buddhismus bedeutet sie das Erwachen 
zur Buddhanatur, für den Hinduismus ist das hier Erscheinende 
Atman, das Christentum spricht vom Innewerden des inneren Chri- 
stus. Wir müssen heute anerkennen, daß der Mensch grundsätzlich zu 
solchen Erfahrungen fähig ist, d. h. teil hat an einer überweltlichen 
Wirklichkeit, deren Bewußtwerden ihn aus der Enge seines gewöhn- 
lichen Bewußtseinsraumes und der Not seiner natürlichen Ängste 
und Hemmungen, aber auch aus lebenswidrigen Tabus befreit. 

Wer suchte nicht die Erfahrung befreiender und verwandelnder Kraft, 
so wie Graf Dürckheim sie beschreibt? Darin wird jeder, auch jeder Christ, 
ihm folgen können. Ein Bedenken allerdings läßt sich nicht ausräumen: 
Sind die •überweltliche Wirklichkeit", das •immanente Transzendente", 
das LEBEN, der SINN, die LIEBE Namen für den personalen, freien, 
dreieinigen Gott, der für uns allein in Jesus Christus zugänglich ist? Und 
es gibt keinen anderen Gott als ihn. Der angeführte Text enthält Aussagen, 



Werner Löser 4 

die letztlich zu einem ,Nein' auf die gestellte Frage drängen. Offensichtlich 
hat in ihm das Verlangen nach der Erfahrung der überweltlichen Wirk- 
lichkeit einen so hohen Stellenwert, daß das Gottesbild davon nicht un- 
berührt bleiben kann, daß Gott selbst ihm untergeordnet zu sein scheint. 
Der Weg, der hier gewiesen wird, ist ein •großer" Weg; er selbst ist sein 
Ziel. 

Vielleicht kann eine leichte, aber folgenreiche Ergänzung helfen, Graf 
Dürckheims Lehre und die seiner Schüler in den Raum der christlichen 
Erfahrung einzuordnen: die Haltung der (ignatianischen) Indifferenz muß 
hinzukommen. Das Verlangen nach der Erfahrung der Gegenwart des 
immanenten Transzendenten steht dann unter dem Vorbehalt des •wenn 
es Gott so gefällt". Durch diese Ergänzung könnte die •überweltliche Wirk- 
lichkeit" ein christliches Gesicht annehmen. Gott wäre - in all seiner Ge- 
genwart - ein souveräner, freier, über Art und Maß seiner Nähe zum 
Menschen seinerseits verfügender, personaler Anderer. Wird die reli- 
giöse Erfahrung nicht durch die Haltung der Indifferenz relativiert, so 
steht zu befürchten, daß das in ihr Erfahrene eben gerade nicht Gott, son- 
dern in Wirklichkeit das eigene Selbst ist, eine das Selbst umgebende und 
von ihm her aufgebaute religiöse Dimension, deren Aktualisierung - we- 
nigstens grundsätzlich - in der Hand des Menschen liegt. 

Ein Text Thereses von Lisieux kann das Gemeinte verdeutlichen. Er ist 
Teil eines Briefes, den sie - 23jährig - am 8. September 1896, also etwa 
ein Jahr vor ihrem Tod, •an meine liebe Schwester Marie du Sacre-Coeur" 
geschrieben hat (Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, 195-208, 
hier: 204-207). Man möge selbst urteilen, ob wir hier nicht einen der wert- 
vollsten geistlichen •Erfahrungsberichte" der Neuzeit vor uns haben. The- 
rese teilte mit, wie sie auch in der Zeit der Nicht-Erfahrung Gottes den 
Glauben und die Liebe zu Ihm nicht erkalten läßt. Es handelt sich um ein 
persönliches Glaubenszeugnis. Da aber das Nicht-Erfahren Gottes das 
Schicksal vieler Menschen ist, trifft ihr Zeugnis auf unser aller Anliegen. 

Der Glaube an Gott und die Liebe zu Ihm und die Erfahrung seiner 
Gegenwart fallen nicht einfachhin zusammen. Sondern es ist so: der lie- 
bende Glaube öffnet sich dem dreieinigen Gott, mag er nun von der Erfah- 
rung Seiner Nähe begleitet sein oder auch nicht. 

Therese schreibt bildhaft, aber ganz und gar nicht sentimental. Ihre 
Aussagen sind von einer erstaunlichen Genauigkeit. Therese kleidet sie in 
die Form eines Gebetes zu •Jesus, ihrem ersten, ihrem einzigen Freund". 
Therese fühlt in sich die Sehnsucht nach der •Fülle der Liebe" und ist 
verwundert, daß Jesus dieses unendliche Sehnen •nicht den großen Seelen, 
den Adlern, die in den Höhen schweben", vorbehält. 



Die große Erfahrung und der kleine Weg 5 

Ich sehe mich selbst nur als einen schwachen, kleinen Vogel, der bloß 
mit leichtem Flaum bedeckt ist; ich bin kein Adler; von ihm habe ich 
nur die Augen und das Herz, denn trotz meiner äußersten Kleinheit 
wage ich es, das Auge unverwandt auf die Göttliche Sonne, die 
Liebessonne zu richten, und mein Herz fühlt in sich all das Sehnen 
des Adlers. 
Der kleine Vogel möchte dieser strahlenden Sonne, die sein Auge 
entzückt, entgegenfliegen; er möchte es den Adlern, seinen Brüdern, 
gleichtun, die sich aufschwingen vor seinem Blick bis zum Göttlichen 
Herd der Heiligen Dreifaltigkeit. 

Die Sehnsucht brennt, aber Therese fühlt sich zu schwach, aus eigener 
Kraft sich zu Gott zu erheben. 

Ach! Alles was er vermag, ist, seine kleinen Flügel zu heben, aber 
aufzufliegen, das steht nicht in seiner kleinen Macht! Was soll aus 
ihm werden! Muß er vor Gram sterben, weil er so machtlos ist? 

Therese verneint diese Frage aus dem Wissen, daß Gott ist, auch wenn 
sie ihn nicht erfährt. 

... der kleine Vogel betrübt sich nicht einmal. In einem verwegenen 
Sichüberlassen will er im Anblick seiner göttlichen Sonne verharren; 
nichts kann ihn erschrecken, weder Wind noch Regen, und wenn 
düstere Wolken ihm das Liebesgestirn verbergen, so rührt sich der 
kleine Vogel nicht von der Stelle. Er weiß ja, daß über den Wolken 
seine Sonne stets leuchtet, daß ihr Glanz sich keinen Augenblick 
entziehen wird. 

Aber dieses idyllische Bild ist noch zu behaglich. Die Erfahrung der 
Heiligen verdunkelt sich weiter. 

Freilich mitunter wird das Herz des kleinen Vogels vom Sturm 
bedrängt; dann scheint ihm, er könne nicht glauben, daß es irgend 
etwas anderes gibt als die Wolken, die ihn einhüllen; das ist dann 
der Augenblick der vollkommenen Freude für das arme, kleine, 
schwache Wesen. Welches Glück für ihn, trotz allem zu bleiben, das 
Auge unverwandt auf das unsichtbare Licht gerichtet, das sich seinem 
Glauben entzieht!!! 

Therese erfährt diese Zeit der Gottesfinsternis als Zeit ihrer Treulosigkeit; 
ihr bleibt nichts übrig, als sie bis ins einzelne dem zu erzählen, •der nicht 
gekommen ist, die Gerechten zu rufen, sondern die Sünder". Was aber wird 
Therese tun, wenn •das angebetete Gestirn für das klagende Gezwitscher 



Werner Löser 6 

seines kleinen Geschöpfs taub bleibt, wenn es verhüllt bleibt?" Sie antwor- 
tet in einem Text, der randvoll ist von geistlichen Einsichten; sie umspielen 
- der Sache nach - sämtlich das Motiv der Indifferenz, deren christologische 
Dimensionen aufscheinen. Wenn die Verhüllung Gottes •bleibt", 

... nun, dann bleibt das kleine Geschöpf durchnäßt; es willigt ein, vor 
Kälte ganz starr zu sein, und freut sich sogar dieses Leidens, das es 
ja auch verdient hat... O Jesus, wie glücklich ist doch dein kleiner 
Vogel, schwach und klein zu sein, was würde aus ihm werden, wenn 
er groß wäre? ... Niemals hätte er den Mut, sich deiner Gegenwart 
zu stellen, vor dir zu schlummern... Denn auch das ist noch eine 
Schwäche des kleinen Vogels. Wenn er den Blick auf die Göttliche 
Sonne gerichtet halten will, und die Wolken ihn daran hindern, auch 
nur einen einzigen Strahl zu sehen, dann fallen ihm unwillkürlich 
die kleinen Augen zu, sein kleiner Kopf versteckt sich unter dem 
kleinen Flügel, und das arme kleine Wesen schläft ein und glaubt 
dabei, seinen Blick noch immer auf sein geliebtes Gestirn gerichtet zu 
halten. Beim Wiedererwachen betrübt er sich nicht, sein kleines Herz 
bleibt im Frieden, er beginnt sein Amt der Liebe von neuem. Er ruft 
die Engel und Heiligen an, die sich wie Adler zum verzehrenden 
Feuerherd emporschwingen, wonach er sich sehnt, und die Adler 
haben Mitleid mit ihrem kleinen Bruder, beschützen, verteidigen ihn 
und schlagen die Geier in die Flucht, die ihn zerreißen möchten. Die 
Geier, Sinnbilder der Dämonen, fürchtet das Vöglein nicht, denn es 
ist nicht dazu bestimmt, ihre Beute zu werden, sondern die des Adlers, 
den es in der Mitte der Liebessonne betrachtet. O Göttliches Wort, 
du selber bist der Adler, den ich anbete, den ich liebe und der mich 
an sich zieht! Du, der du herabfuhrst zu dieser Erde der Verbannung 
und leiden und sterben wolltest, um die Seelen nach oben anzuziehen 
bis in den Schoß des Ewigen Feuerherdes der Glückseligen Drei- 
faltigkeit ... 

Therese von Lisieux nennt man auch die •Kleine Therese"; denn sie 
spricht unentwegt von ihrer Kleinheit. Der Weg, den sie zu Gott geht und 
den sie anderen ebnet, ist ein •kleiner Weg". 

Das Verlangen nach religiöser Erfahrung ist verständlich und berechtigt. 
Die Gegenüberstellung der Zeugnisse Graf Dürckheims und Thereses von 
Lisieux dürfte aber die Ambivalenz dieses Verlangens deutlich gemacht 
haben. Der Stellenwert, den man diesem Verlangen einräumt, wirkt auf 
das Gottesbild zurück. Im einen Fall steht der Mensch in eine göttliche 
Sphäre hinaus. Sie umgibt ihn, er gehört ihr an. Und er selbst vermag das 
Aktuell- und Bewußtwerden dieser religiösen Dimension seines Daseins 



Gebet des Bekennenden 7 

•systematisch zu beeinflussen", wie Graf Dürckheim formuliert. Im an- 
deren Fall ist Gott der freie, seinerseits verfügende, nicht in ein überblick- 
bares Ganzes von Welt, Mensch und Gott einfügbare Andere. Das Ver- 
langen nach religiöser Erfahrung führt nur dann nicht zum Verfall des 
christlichen Gottesbildes und seiner unentbehrlichen Vermittlungen durch 
Christus, den gekreuzigten und auferweckten Herrn, und durch die Ge- 
meinschaft der Kirche, wenn dieses Verlangen ausdrücklich unter den Vor- 
behalt der Indifferenz gestellt wird, denn es hat Gott gefallen, der Welt 
und der Geschichte in der Gestalt Christi und durch den Heiligen Geist - 
und nur so! - zugewandt und also zugänglich zu sein. 

Gebet des Bekennenden 
Corona Bamberg OSB, Herstelle* 

Wenn man aus einer finsteren Höhle hinaustritt in taghelles Licht, hat 
man ein Bild für das, was vorgeht, wenn nach der Verlassenheit von 
Psalm 88 plötzlich ein Gebet aufsteigt wie dieses: •Ich danke Dir einfach 
dafür, daß Du da bist!" Woher kommt das? Wie ist das zu erklären, daß 
der gleiche Mensch, der eben noch ohne Hoffnung hingestreckt lag, •unter 
den Toten verlassen" (Ps 88,6), mit einemmal diese Gewißheit hervorbre- 
chen fühlt und mit ihr dieses tiefe, dankbare Aufatmen? Ein merkwür- 
diger Umschwung, den wohl jeder aus dem eigenen Leben kennt. Denkt 
man darüber nach, so wird man entdecken, daß er unergründlich ist, aber 
nicht ohne Grund. Man hat Gottes Ferne erfahren, ist von ihm allein 
gelassen worden. Dadurch ist ein Leerraum entstanden, ein ausgetrock- 
netes Flußbett sozusagen, in das nun die Beglückung über ihn einströmen 
kann mit ebensolcher Realität wie vorher die Verlassenheit. Das ist mehr 
als ein zwar stimmiges, aber verwehendes Gefühl. Was mehr? Antwort 
des Glaubens, der Gegenwart erfährt, wie eben nur Glaube erfahren 
kann: nicht •habend", aber heilsam enttäuscht, entschlackt durch die 
Verlassenheit - sich dieser Präsenz entgegenwerfend. •Abscessit enim et 

* Der folgende Beitrag ist das Kapitel eines Buches der Autorin, das unter dem Titel: 
•Wer sich dem An-Spruch stellt. Zum Gebetscharakter des menschlichen Lebens" vor 
Ostern im Echter-Verlag erscheinen wird. 




