Die groBe Erfahrung und der kleine Weg

Zwei Zeugnisse uber religiése Erfahrung

Werner Loser SJ, Frankfurt

Eine Landschaft lernt man nicht durch Lesen von Biichern iiber sie kennen.
Das mag hilfreich sein, aber es ersetzt nicht das Er-Fahren, d. h. das
Betreten und Durchwandern, das Verweilen hier und dort, das Schauen,
Horen, Tasten, Riechen, Schmecken all dessen, was auf dieser Fahrt
begegnet. Diese ,Fahrt® der Er-Fahrung schenkt einen unmittelbaren
Kontakt zur Landschaft. Eine lebendige und bereichernde Beziehung zu ihr
kann entstehen. Wer sehnt sich heute nicht danach, die Fahigkeit zu sol-
chem Er-Fahren wiederzugewinnen!

Dasselbe — aber es ist doch gleichzeitig etwas Wesentliches und Tieferes
— gilt von der Begegnung der Menschen. Sie sehnen sich nach einer leben-
digeren Gemeinschaft untereinander. Aber sie sind nur soweit imstande,
aus ihrer Isolation herauszutreten und aufeinanderzuzuwachsen, als sie ler-
nen, miteinander umzugehen und einander zu erfahren. Menschen sind
freie Geschopfe; darum entsteht ein solches Einander-Erfahren nur, wenn
die Begegnenden einander zu erfahren geben, wenn also jeder sich seinem
Gegeniiber 6ffnet und frei darbietet.

Doch die Beziehung zwischen Menschen bliebe briichig und unbestéindig,
wenn sie allein aus der Erfahrung je gegliickter Begegnung zu leben hitte.
Es muf} etwas Neues hinzutreten: die Treue. Als Alltagsgestalt des Mit-
einander sichert sie das Fortdauern einer Beziehung auch fiir Zeiten, in
denen die Begegnung von Du und Du nur selten méglich ist. Liebe um-
schliefit beides: Begegnung und Treue. Beide gehdren zusammen, aber sie
sind nicht eins und dasselbe.

Auch im geistlichen Leben lautet eines der Schliisselworte Erfahrung.
Viele der gegenwirtigen Bemithungen um eine Belebung und Vertiefung
des Glaubenslebens mochten die Glaubenserfahrung intensivieren. Man
empfindet das Sprechen iiber Gott als leer, wenn es nicht aus einer Erfah-
rung Gottes herkommt und wenn es nicht zu einer neuen Gotteserfahrung
hinleitet. Wer sein Reden iiber Gott ausschlieflich durch Verweis auf die
kirchliche Autoritat und auf die Tradition der Kirche begriindet, dem
wiirde man sein Ohr nicht lange leihen. Nur ein Gott, der sich in die
Erfahrung der Menschen senkt, kann Macht iiber ihr Leben gewinnen:
trostend, richtend, befreiend . . .

Auf verschiedenen Wegen haben Christen in den letzten Jahren ver-
sucht, in ihren Glaubensvollziigen das Erfahrungsmoment stirker zum



Werner Loser 2

Tragen zu bringen. So haben sie das dem Glauben entsprechende Handeln
(,Orthopraxie?) dem rechten Denken und Meinen (,Orthodoxie’) bei- oder
gar tibergeordnet. Ein Handeln, dem tberdies politisch-gesellschaftliche
Dimensionen zugeschrieben werden, mufl zu vielfachen und eindriicklichen
Erfahrungen fithren. Auf einem anderen Wege versuchen die Bewegungen
zur charismatischen Erneuerung der Gemeinden der Erfahrung mehr Raum
zu geben. Im gemeinsamen Gebet zu Gott bezeugen sie voreinander ihren
Glauben. Auf noch einmal andere Weise geht es um ein Lebendigmachen
der Erfahrung, wo man sich zu christlichen Lebensgruppen zusammen-
schliefft, in denen man den Glauben gemeinsam lebt.

Auf eine von noch anderen Moglichkeiten sei ausfiihrlicher hingewiesen.
Sie findet gegenwartig viel Anklang: gemeint ist die Ubernahme von
Methoden, die zu mystischer Erfahrung fithren sollen. Es handelt sich um
Weisen der Meditation, hinter denen eindrucksvolle abendlandische, aber
im heutigen Bewufltsein eher ostliche, asiatische Traditionen stehen. Das
Ziel ist die Erfabrung des Einsseins mit dem Géttlichen und des Durch-
wohntseins von ihm. Erfahrung spielt dabei eine zentrale Rolle. Ein Text
von Karlfried Graf Diirckheim, an dessen Impulsen viele Initiativen
zur spirituellen Erneuerung sich orientieren, kann es zeigen. Graf Diirck-
heim spricht von einer ,,zur Ganzheit des Menschen gehrenden Dimension
immanenter Transzendenz® (Exerzitium in der Therapie I, in: Image 42,
1971, 6-16; aus diesem Text stammen auch alle folgenden Zitate). Das
Innewerden dieser Dimension beruht — wie ausdriicklich gesagt wird —
weder auf einem ,religiésen Glauben“ noch auf einer ,methaphysischen
Spekulation“. Vielmehr geschieht es durch ,nachpriifbare Erfahrungen®;
die ,von ihr eingeleiteten oder geforderten Reifungsprozesse® sind ,klarer
Bewufitwerdung zuginglich, methodisch erforschbar und systematisch be-
einflubar“. Aber der Charakter der Erfahrung des ,immanenten Trans-
zendenten“ wird als ,religiés“ beschrieben:

Es sind Erfahrungen, in denen der Mensch in sich Kréften und Mach-
ten begegnet, die die Grenzen seines gewdhnlichen Erlebens und sein
rationales Fassungsvermogen weit tiberschreiten. Es sind Erfahrun-
gen, die den Menschen zutiefst zu ergreifen, zu erschiittern und zu
verwandeln vermogen. Es sind Erfahrungen von Qualitdten, die
nicht Superlative natiirlicher Gefithle sind, etwa Hochstformen des
ihm bekannten Schénen, Wahren und Guten, sondern Erlebnisse
eines grundsétzlich anderen, d. h. numinosen Charakters. In ihrer
starksten Form sind sie Sternstunden im menschlichen Leben, Augen-
blicke, in denen der Erfahrende den Gipfel seiner inneren Moglich-
keiten erreicht... Die eindrucksvollsten Erfahrungen, um die es



Die grofie Erfahrung und der kleine Weg 3

hier geht, sind immer diejenigen gewesen, in denen der Mensch
schlagartige Befreiung erfuhr, die eine innere Umkehr, eine Meta-
noia, einleitete. Es sind Erfahrungen, die den Menschen urplétzlich
aus den Grundnéten des menschlichen Daseins befreien: aus der
Angst vor dem Tode, aus der Verzweiflung am Absurden und aus
der Trostlosigkeit in der Verlassenheit. Hier erfdhrt der Mensch ein
LEBEN, das jenseits ist von Leben und Tod, einen SINN, der jen-
seits ist von Sinn und Unsinn, eine LIEBE, die jenseits ist von Liebe
und Hafl. In der befreienden und verwandelnden Kraft solcher Er-
fahrungen liegt die Berechtigung fiir die Behauptung, daf es sich in
solchen Erlebnissen nicht nur um psychologische Phinomene und
Projektionen handelt, sondern daf} hier eine iibermenschliche Wirk-
lichkeit als immanente Transzendenz sich manifestiert.

Die Fortsetzung des Textes 1df}t freilich die Vermutung aufkommen, dafl
die Erfahrung von LEBEN und SINN nicht einfach der Erfahrung des
christlichen Gottes gleichgesetzt werden darf. Es scheint vielmehr, dafl die
Erfahrung des immanenten Transzendenten, also des LEBENS und des
SINNS, das Umfassende ist, das sich dann — gleichsam nachtraglich — in den
verschiedenen Religionen auf verschiedene Weise versprachlicht. Die ver-
schiedenen Formen der Versprachlichung sind gegeneinander austausch-
bar. Graf Diirckheim formuliert:

Diese Erfahrung des Seins ist die Quelle der lebendigen Religiositat
aller Hochreligionen. Im Hinduismus heifit sie Samadhi, im Zen-
buddhismus Satori, in der christlichen Tradition Gnadenerfahrung
der Praesentia Dei. Fiir den Buddhismus bedeutet sie das Erwachen
zur Buddhanatur, fiir den Hinduismus ist das hier Erscheinende
Atman, das Christentum spricht vom Innewerden des inneren Chri-
stus. Wir miissen heute anerkennen, dafl der Mensch grundsitzlich zu
solchen Erfahrungen fihig ist, d. h. teil hat an einer iiberweltlichen
Wirklichkeit, deren Bewufitwerden ihn aus der Enge seines gewShn-
lichen Bewufitseinsraumes und der Not seiner natiirlichen Angste
und Hemmungen, aber auch aus lebenswidrigen Tabus befreit.

Wer suchte nicht die Erfahrung befreiender und verwandelnder Kraft,
so wie Graf Diirckheim sie beschreibt? Darin wird jeder, auch jeder Christ,
ihm folgen kénnen. Ein Bedenken allerdings 1afit sich nicht ausriumen:
Sind die ,uberweltliche Wirklichkeit“, das ,immanente Transzendente®,
das LEBEN, der SINN, die LIEBE Namen fir den personalen, freien,
dreieinigen Gott, der fir uns allein in Jesus Christus zuganglich ist? Und
es gibt keinen anderen Gott als ihn. Der angefiihrte Text enthalt Aussagen,



Werner Léser 4

die letztlich zu einem ,Nein® auf die gestellte Frage drangen. Offensichtlich
hat in ihm das Verlangen nach der Erfahrung der iiberweltlichen Wirk-
lichkeit einen so hohen Stellenwert, dal das Gottesbild davon nicht un-
berithrt bleiben kann, dafl Gott selbst ihm untergeordnet zu sein scheint.
Der Weg, der hier gewiesen wird, ist ein ,grofler Weg; er selbst ist sein
Ziel.

Vielleicht kann eine leichte, aber folgenreiche Erganzung helfen, Graf
Diirckheims Lehre und die seiner Schiiler in den Raum der christlichen
Erfahrung einzuordnen: die Haltung der (ignatianischen) Indifferenz muf}
hinzukommen. Das Verlangen nach der Erfahrung der Gegenwart des
immanenten Transzendenten steht dann unter dem Vorbehalt des ,,wenn
es Gott so gefillt“. Durch diese Ergdnzung konnte die ,,iiberweltliche Wirk-
lichkeit“ ein christliches Gesicht annehmen. Gott wire — in all seiner Ge-
genwart — ein souverdner, freier, iiber Art und Maf} seiner Nihe zum
Menschen seinerseits verfiigender, personaler Anderer. Wird die reli-
giése Erfahrung nicht durch die Haltung der Indifferenz relativiert, so
steht zu befiirchten, dafl das in ihr Erfahrene eben gerade nicht Gott, son-
dern in Wirklichkeit das eigene Selbst ist, eine das Selbst umgebende und
von ihm her aufgebaute religiése Dimension, deren Aktualisierung — we-
nigstens grundsitzlich - in der Hand des Menschen liegt.

Ein Text Thereses von Lisieux kann das Gemeinte verdeutlichen. Er ist
Teil eines Briefes, den sie — 23jdhrig — am 8. September 1896, also etwa
ein Jahr vor ihrem Tod, ,,an meine liebe Schwester Marie du Sacré-Coeur*
geschrieben hat (Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, 195-208,
hier: 204-207). Man mége selbst urteilen, ob wir hier nicht einen der wert-
vollsten geistlichen , Erfahrungsberichte“ der Neuzeit vor uns haben. The-
rese teilte mit, wie sie auch in der Zeit der Nicht-Erfahrung Gottes den
Glauben und die Liebe zu Thm nicht erkalten 1dfit. Es handelt sich um ein
personliches Glaubenszeugnis. Da aber das Nicht-Erfahren Gottes das
Schicksal vieler Menschen ist, trifft ihr Zeugnis auf unser aller Anliegen.

Der Glaube an Gott und die Liebe zu Thm und die Erfahrung seiner
Gegenwart fallen nicht einfachhin zusammen. Sondern es ist so: der lie-
bende Glaube 6ffnet sich dem dreieinigen Gott, mag er nun von der Erfah-
rung Seiner Néhe begleitet sein oder auch nicht.

Therese schreibt bildhaft, aber ganz und gar nicht sentimental. lhre
Aussagen sind von einer erstaunlichen Genauigkeit. Therese kleidet sie in
die Form eines Gebetes zu , Jesus, ihrem ersten, ihrem einzigen Freund“.
Therese fuhlt in sich die Sehnsucht nach der ,Fiille der Liebe® und ist
verwundert, daf Jesus dieses unendliche Sehnen ,nicht den groflen Seelen,
den Adlern, die in den Hohen schweben®, vorbehilt.



Die grofie Erfahrung und der kleine Weg 5

Ich sehe mich selbst nur als einen schwachen, kleinen Vogel, der blof§
mit leichtem Flaum bedeckt ist; ich bin kein Adler; von ihm habe ich
nur die Augen und das Herz, denn trotz meiner duflersten Kleinheit
wage ich es, das Auge unverwandt auf die Géttliche Sonne, die
Liebessonne zu richten, und mein Herz fiihlt in sich all das Sehnen
des Adlers.

Der kleine Vogel méchte dieser strahlenden Sonne, die sein Auge
entzilickt, entgegenfliegen; er méchte es den Adlern, seinen Briidern,
gleichtun, die sich aufschwingen vor seinem Blick bis zum Géttlichen
Herd der Heiligen Dreifaltigkeit.

Die Sehnsucht brennt, aber Therese fithlt sich zu schwach, aus eigener
Kraft sich zu Gott zu erheben.

Ach! Alles was er vermag, ist, seine kleinen Fliigel zu heben, aber
aufzufliegen, das steht nicht in seiner kleinen Macht! Was soll aus
ihm werden! Mufl er vor Gram sterben, weil er so machtlos ist?

Therese verneint diese Frage aus dem Wissen, dafl Gott ist, auch wenn
sie ihn nicht erfhrt.

.+ . der kleine Vogel betriibt sich nicht einmal. In einem verwegenen
Sichiiberlassen will er im Anblick seiner gottlichen Sonne verharren;
nichts kann ihn erschrecken, weder Wind noch Regen, und wenn
disstere Wolken ihm das Liebesgestirn verbergen, so riihrt sich der
kleine Vogel nicht von der Stelle. Er weif} ja, dafl iiber den Wolken
seine Sonne stets leuchtet, dafl ihr Glanz sich keinen Angenblick
entziehen wird.

Aber dieses idyllische Bild ist noch zu behaglich. Die Erfahrung der
Heiligen verdunkelt sich weiter.

Freilich mitunter wird das Herz des kleinen Vogels vom Sturm
bedrdngt; dann scheint ihm, er kdnne nicht glauben, daf es irgend
etwas anderes gibt als die Wolken, die ihn einhiillen; das ist dann
der Augenblick der vollkommenen Freude fiir das arme, kleine,
schwache Wesen. Welches Gliick fiir ihn, trotz allem zu bleiben, das
Auge unverwandt auf das unsichtbare Licht gerichtet, das sich seinem
Glauben entzieht!!!

Therese erfahrt diese Zeit der Gottesfinsternis als Zeit ihrer Treulosigkeit;
ihr bleibt nichts Gibrig, als sie bis ins einzelne dem zu erzahlen, ,der nicht
gekommen ist, die Gerechten zu rufen, sondern die Siinder®. Was aber wird
Therese tun, wenn ,das angebetete Gestirn fiir das klagende Gezwitscher



Werner Loser 6

seines kleinen Geschopfs taub bleibt, wenn es verhillt bleibt?“ Sie antwor-
tet in einem Text, der randvoll ist von geistlichen Einsichten; sie umspielen
— der Sache nach — samtlich das Motiv der Indifferenz, deren christologische
Dimensionen aufscheinen. Wenn die Verhiillung Gottes ,bleibt®,

. . . nun, dann bleibt das kleine Geschopf durchniaflt; es willigt ein, vor
Kilte ganz starr zu sein, und freut sich sogar dieses Leidens, das es
ja auch verdient hat ... O Jesus, wie gliicklich ist doch dein kleiner
Vogel, schwach und klein zu sein, was wiirde aus ihm werden, wenn
er grof} wire? . .. Niemals hétte er den Mut, sich deiner Gegenwart
zu stellen, vor dir zu schlummern ... Denn auch das ist noch eine
Schwiche des kleinen Vogels. Wenn er den Blick auf die Géttliche
Sonne gerichtet halten will, und die Wolken ihn daran hindern, auch
nur einen einzigen Strahl zu sehen, dann fallen ihm unwillkirlich
die kleinen Augen zu, sein kleiner Kopf versteckt sich unter dem
kleinen Fligel, und das arme kleine Wesen schlaft ein und glaubt
dabei, seinen Blick noch immer auf sein geliebtes Gestirn gerichtet zu
halten. Beim Wiedererwachen betriibt er sich nicht, sein kleines Herz
bleibt im Frieden, er beginnt sein Amt der Liebe von neuem. Er ruft
die Engel und Heiligen an, die sich wie Adler zum verzehrenden
Feuerherd emporschwingen, wonach er sich sehnt, und die Adler
haben Mitleid mit ihrem kleinen Bruder, beschiitzen, verteidigen ihn
und schlagen die Geier in die Flucht, die ihn zerreifien mochten. Die
Geier, Sinnbilder der Damonen, fiirchtet das Viglein nicht, denn es
ist nicht dazu bestimmt, ihre Beute zu werden, sondern die des Adlers,
den es in der Mitte der Licbessonne betrachtet. O Géottliches Wort,
du selber bist der Adler, den ich anbete, den ich liebe und der mich
an sich zieht! Du, der du herabfuhrst zu dieser Erde der Verbannung
und leiden und sterben wolltest, um die Seelen nach oben anzuziehen
bis in den Schofl des Ewigen Feuerherdes der Gliickseligen Drei-
faltigkeit . . .

Therese von Lisieux nennt man auch die ,Kleine Therese“; denn sie
spricht unentwegt von ihrer Kleinheit. Der Weg, den sie zu Gott geht und
den sie anderen ebnet, ist ein ,kleiner Weg*.

Das Verlangen nach religioser Erfahrung ist verstandlich und berechtigt.
Die Gegentiberstellung der Zeugnisse Graf Dirckheims und Thereses von
Lisieux diirfte aber die Ambivalenz dieses Verlangens deutlich gemacht
haben. Der Stellenwert, den man diesem Verlangen einrdumt, wirkt auf
das Gottesbild zuriick. Im einen Fall steht der Mensch in eine gottliche
Sphére hinaus. Sie umgibt ihn, er gehort ihr an. Und er selbst vermag das
Aktuell- und Bewufltwerden dieser religiosen Dimension seines Daseins



Gebet des Bekennenden 7

»Systematisch zu beeinflussen“, wie Graf Diirckheim formuliert. Im an-
deren Fall ist Gott der freie, seinerseits verfiigende, nicht in ein tiberblick-
bares Ganzes von Welt, Mensch und Gott einfiigbare Andere. Das Ver-
langen nach religioser Erfahrung fihrt nur dann nicht zum Verfall des
christlichen Gottesbildes und seiner unentbehrlichen Vermittlungen duorch
Christus, den gekreuzigten und auferweckten Herrn, und durch die Ge-
meinschaft der Kirche, wenn dieses Verlangen ansdriicklich nnter den Vor-
behalt der Indifferenz gestellt wird, denn es hat Gott gefallen, der Welt
und der Geschichte in der Gestalt Christi und durch den Heiligen Geist —
und nur so! — zugewandt und also zugénglich zu sein.

Gebet des Bekennenden

Corona Bamberg OSB, Herstelle*

Wenn man auns einer finsteren Hohle hinaustritt in taghelles Licht, hat
man ein Bild fir das, was vorgeht, wenn nach der Verlassenheit von
Psalm 88 plotzlich ein Gebet aufsteigt wie dieses: ,Ich danke Dir einfach
dafiir, dafl Du da bist!“ Woher kommt das? Wie ist das zu erkldren, dafl
der gleiche Mensch, der eben noch ohne Hoffnung hingestreckt lag, ,unter
den Toten verlassen“ (Ps 88,6), mit einemmal diese Gewif}heit hervorbre-
chen fiithlt und mit ihr dieses tiefe, dankbare Aufatmen? Ein merkwiir-
diger Umschwung, den wohl jeder aus dem eigenen Leben kennt. Denkt
man dariiber nach, so wird man entdecken, dafl er unergriindlich ist, aber
nicht ohne Grund. Man hat Gottes Ferne erfahren, ist von ihm allein
gelassen worden. Dadurch ist ein Leerraum entstanden, ein ausgetrock-
netes Flufibett sozusagen, in das nun die Begliickung iiber ihn einstrémen
kann mit ebensolcher Realitdt wie vorher die Verlassenheit. Das ist mehr
als ein zwar stimmiges, aber verwehendes Gefithl. Was mehr? Antwort
des Glaubens, der Gegenwart erfahrt, wie eben nur Glaube erfahren
kann: nicht ,habend“, aber heilsam enttiuscht, entschlackt durch die
Verlassenheit — sich dieser Préisenz entgegenwerfend. ,Abscessit enim et

* Der folgende Beitrag ist das Kapitel eines Buches der Autorin, das unter dem Titel:
»Wer sich dem An-Spruch stellt. Zum Gebetscharakter des menschlichen Lebens® vor
Ostern im Echter-Verlag erscheinen wird.





