
Schulderfahrung und Sdiuldbewältigung gestern und heute 31 

stologische Aspekt nicht ausdrücklich gegeben ist, versteht sich von selbst, 
spricht aber nicht gegen die Vermittelbarkeit beider Sehweisen. Mehr noch, 
beide Sehweisen ergänzen einander und erschließen einander. 

Dies zu zeigen, war Aussageziel dieses Versuchs. So will er ein Beitrag 
dazu sein, überflüssige geistliche Frontstellungen zu überwinden, Verkür- 
zungen abfangen zu helfen und den Blick auf das Ganze zu lenken. In einer 
Gesellschaftsform aber, die einerseits ein so starkes Gefälle zu einem fun- 
damentalen Hedonismus aufweist, die aber anderseits trotz aller Wider- 
sprüche zum Weiterleben der Menschheit unentbehrlich ist, ja •fortent- 
wickelt" werden muß, entsteht eine fast paradoxe Situation. In dieser 
Situation ist der Blick auf das Ganze eine Lebensnotwendigkeit, wird der 
Beitrag des Glaubens hierzu dringlicher denn je. 

Schulderfahrung und Schuldbewältigung 
gestern und heute 
Franz Joseph Sdnerse, Niederbreitbadi 

Der bekannte Hamburger Psychiater Hans Bürger-Prinz behauptet in 
seinen Lebenserinnerungen: •Nur Christen, nur Menschen aus christlich 
,infiziertem' Milieu, leiden an Schulddepressionen. Ein konfuzianischer 
Chinese nie. Auch kein Mohammedaner"1. Nun weiß ich nicht, wieviele 
konfuzianische Chinesen oder Mohammedaner Bürger-Prinz in seiner 
psychiatrischen Praxis behandelt hat oder worauf sich seine Aussage sonst 
gründet. Auf jeden Fall aber scheint mir seine Behauptung ein unter Ge- 
bildeten und Halbgebildeten weitverbreitetes Vorurteil widerzuspiegeln, 
das man - stark vergröbert - so formulieren könnte: Der gesunde, natür- 
liche Mensch handle immer richtig, auch dort, wo er sich und seine Interes- 
sen mit Gewalt und List, mit Lug und Trug anderen gegenüber durch- 
setze. Erst das Christentum habe mit seiner Rede von Sünde und Schuld 

Ein Psychiater berichtet, Hamburg 1971, 93. 



Franz Joseph Schierse 32 

dem Menschen die natürliche Unschuld und seelische Gesundheit genom- 
men, ihn krank gemacht und den Grund zu Neurosen wie Depressionen 
gelegt. 

Die Älteren unter uns kennen solche Vorstellungen sicher noch aus der 
Zeit des Dritten Reiches, da der arische bzw. germanische Herrenmensch 
selbstverständlich nichts mit Sünde und Schuld zu tun haben konnte. Wenn 
diese primitive biologistische Ideologie mit ihrem antichristlichen Ressen- 
timent auch längst der Vergangenheit angehört, so hat sich doch am Pro- 
blem selbst wenig geändert. Die Menschen leiden tatsächlich nicht mehr so 
häufig wie früher unter Sünden- und Höllenangst, unter religiösen Zwangs- 
vorstellungen, unter der Furcht vor Gottes Zorn, mag es sich um das Ergeb- 
nis von wirklicher oder auch nur eingebildeter Schuld handeln, aber - und 
das ist höchst bemerkenswert - die Abnahme von religiös oder ethisch mo- 
tivierten Krankheitsfällen hat keineswegs zur allgemeinen Gesundung ge- 
führt, als sei der ausgetrocknete Sumpf der Schuldkomplexe zu einem 
neuen, fruchtbaren Lebensland der Freiheit und Freude geworden. Im 
Gegenteil, die Zahl der psychisch Kranken, der seelisch Gestörten, der 
Labilen und mit sich selbst Zerstrittenen hat zugenommen. An die Stelle 
der Schuldneurosen sind die noogenetischen Psychosen getreten, d. h. Men- 
schen scheinen nicht mehr so sehr unter irgendeiner Schuld zu leiden, son- 
dern - wie Viktor Emil Frankl in seiner Logotherapie gezeigt hat - unter 
dem Sinnverlust ihrer Existenz. 

Psychisch Kranke sind gewiß Extremfälle, aber sie haben exemplarischen 
Charakter. Nicht jeder, der z. B. durch die Hölle einer repressiven religiö- 
sen Erziehung gegangen ist, hat sich eine echte Neurose zugezogen, schließ- 
lich hat er auch immer wieder einmal für kurze oder längere Zeit den 
Himmel schauen dürfen, und die gesunde Natur des Menschen verträgt 
erstaunlich viele Belastungen. Umgekehrt ist mancher krank geworden, 
dessen eigene Lebensgeschichte eigentlich keinen genügenden Grund dazu 
abgibt. Psychische Krankheiten gleichen einer Art Karikatur, in der die 
Wirklichkeit zwar verzerrt und überzeichnet, aber in dieser oder jener 
Hinsicht doch treffend begegnet. Oder anders ausgedrückt: Wir sehen im 
Spiegel der Anomalien unser eigenes Bild, wenn auch entstellt und ver- 
gröbert. Das extreme Beispiel der Psychosen soll deshalb auch nur dazu 
dienen, uns Wandlungen im Verständnis von Schuld und Schuldbewälti- 
gung bewußt zu machen, die sich im Verlauf der letzten Jahrzehnte bei uns 
allen vollzogen haben. Zugleich werden wir erinnert, und das dürfte 
für unser soziales Engagement ein wichtiger Impuls sein, daß seelisch 
kranke Menschen gleichsam stellvertretend für uns leiden, daß an ihrem 
Schicksal offen ausbricht, was sich in den sogenannten Normalen nur ver- 
steckt und unter mancherlei Maskierungen zu regen wagt. 



Schulderfahrung und Schuldbewältigung gestern und heute 33 

Trotzdem wäre es sicher zu einfach, wollte man alles, was mit Sünde und 
Schuld zusammenhängt, für erledigt erklären und den Menschen nur noch 
auf seine Lebens- und Existenzängste hin ansprechen. Die mannigfachen 
Erfahrungen der Sinnlosigkeit und Vergeblichkeit unseres Tuns sind eher 
unübersehbare Zeichen für ein gewandeltes Schuldverständnis und daß 
es noch nicht gelungen ist, diesen anonymen, vagen und rational kaum ver- 
rechenbaren Formen von Schuld zu begegnen. Unseren Überlegungen vor- 
greifend kann man wohl sagen, daß die Entwicklung auf einen Schuld- 
begriff tendiert, der die engen juristischen Grenzen individueller Verant- 
wortlichkeit sprengt und das recht unterschiedliche Phänomen in seinen 
vielfachen, weitverzweigten Ursachen wie Wirkungen einzufangen sucht. 
Für die Moraltheologie würde dies bedeuten, daß man die Sünde (= Schuld 
gegenüber Gott) nicht mehr nur unter der Rücksicht des ihr entsprechenden 
persönlichen Strafmaßes definiert (schwer, leicht usw.), sondern wieder zu 
den komplexeren, aber der Wirklichkeit näherstehenden Kategorien bibli- 
scher Unheilslehre zurückkehrt. 

Es kann kein Zweifel bestehen, daß sich in den vergangenen Jahren die 
Erfahrungen von Schuld, Versagen und menschlicher Schwäche gewandelt 
haben. Im Jahre 1963 diskutierte z. B. der Lutherische Weltbund in Hel- 
sinki ausführlich über das Problem der Rechtfertigung. Dabei wurde un- 
ter anderem die Überzeugung vertreten, daß die kirchliche Rede von der 
•Rechtfertigung des Sünders" besser unterbliebe, denn diese Rede sei in- 
zwischen völlig unverständlich geworden. Sie treffe ins Leere; die Frage, 
die zu Luthers Zeiten noch brennend aktuell gewesen sei, die Frage: Wie 
bekomme ich einen gnädigen Gott? werde heute nicht mehr gestellt. Mit 
der Frage sei auch die Antwort hinfällig. Etwas Ähnliches erleben wir seit 
geraumer Zeit im katholischen Bereich. Die Praxis der Einzelbeichte steckt 
in einer tiefen Krise, und es wird längst nicht mehr so viel von Sünde und 
Schuld, schon gar nicht mehr von Gericht, Hölle und Verdammnis gepredigt. 
Die einen beklagen den Mangel an Schuldgefühl als Symptom einer sich 
auch unter Katholiken ausbreitenden Gewissens-losigkeit, und sie versuchen 
die Bußpraxis früherer Zeiten zu restaurieren. Andere wiederum sprechen 
von einem begrüßenswerten seelischen Gesundungsprozeß und meinen, die 
Christen hätten in der heutigen Welt wichtigere Aufgaben, als sich um die 
sogenannten Privatsünden zu kümmern. Beide Positionen sind einseitig 
und daher wenig hilfreich. Man darf weder der rückwärts gewandten Uto- 
pie huldigen, es müsse alles wieder so werden wie früher, noch sollte man 
sich der Illusion hingeben, ein echtes Problem könne dadurch gelöst wer- 
den, daß man es für nichtexistent erklärt oder es durch andere Probleme 
verdrängt. Heilsamer für den Menschen - und um das Heil, die Gesund- 
heit, die •Gerechtigkeit" des Menschen sollte es gehen, nicht um die Ret- 



Franz Joseph Schiersc 34 

tung geschichtlich gewordener Institutionen, mögen sie noch so ehrwürdig 
sein - also heilsamer für den Menschen wäre es, sich zu überlegen, ob und 
wie heute Schuld erfahren wird, welcher Art diese Schuld ist und welche 
Methoden der Schuldbewältigung sich anbieten. 

Zur Anamnese 

Vor einer Diagnose kommt die Anamnese, d. h. eine Erinnerung an die 
Vergangenheit. In der Welt unserer Väter und Großväter, ja auch noch 
in der eigenen Jugendzeit waren die Moralbegriffe fest gefügt und un- 
umstritten. Uns Katholiken will es manchmal scheinen, als habe es nur in 
der eigenen Kirche Sündenangst, Kasuistik (das Aufsplittern in Fälle), 
Legalismus (das Messen an starren Gesetzen) und eine strenge Bußpraxis 
gegeben. Die genauere Kenntnis der historischen und gesellschaftlichen 
Zusammenhänge lehrt uns aber, daß es sich zum großen Teil um die Aus- 
wirkung eines allgemeinen Zeitgeistes handelte, der die gesamte bürger- 
liche Epoche des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts geprägt hat. Ich 
nenne nur einige Stichworte: 
Mit der Aufklärung wird die Moral, die Tugendlehre, zum Hauptinhalt 
der Philosophie und Religion. Gott ist der Hüter der Sittlichkeit und Jesus 
das Vorbild tugendhaften Lebens, der •göttliche Apotheker, der im See- 
lengärtlein Tugendpülverchen verabreicht". Dabei spielt die naturrecht- 
liche Verankerung des Sittengesetzes eine entscheidende Rolle, was vor 
allem für die Bewertung von Eigentumsdelikten und sexuellen Verhal- 
tensweisen größte Konsequenzen hat. 
Der deutsche Bildungsidealismus und klassizistische Humanismus stellt das 
Ideal der vollkommenen, integren, allseits geachteten Persönlichkeit auf. 
•Höchstes Glück der Erdenkinder sei nur die Persönlichkeit" (Goethe)2. In 
den Kirchen wurde dieses Persönlichkeits ideal dahingehend übernommen, 
daß nun die Vervollkommnung des Einzelnen in den Mittelpunkt der seel- 
sorglichen Tätigkeit rückte. Auf diesem Hintergrund werden Praktiken 
verständlich wie die häufige Andachtsbeichte, die aszetischen Richtlinien 
zur Bekämpfung von Unvollkommenheiten, die immer skrupulöser wer- 
dende Erforschung von Gedanken- und Intimsünden. 
Als drittes Element kam die kantisch-preußische Pflichtethik hinzu. Der 
Soldat, der Beamte, kurz, jeder Staatsbürger zeichnet sich durch peinlich 
gewissenhafte Beobachtung aller Vorschriften und Befehle aus. Sein Ge- 

2 Es ist bezeichnend, daß meist nur dieser Satz üitiert wird und nicht die von •Hatem" 
vertretene Gegenposition: •Alles Erdenglück vereinet find ich in Suleika nur" [Ostwestli- 
cher Diwan). 



Schulderfahrung und Schuldbewältigung gestern und heute 35 

horsam kennt keine Kritik an Maßnahmen, die von einer höheren Autori- 
tät getroffen werden. Als schwerste Vergehen gelten Fahnenflucht, Feig- 
heit vor dem Feind, Unbotmäßigkeit, Aufruhr gegen die rechtmäßige 
Obrigkeit, Pflichtvergessenheit. Die Parallelen im kirchlichen Bereich 
brauchen nicht eigens angemerkt zu werden8. 

Für unser Thema wichtiger ist der Hinweis, daß Schuld, auch intimste 
Schuld, in den meisten Fällen gesellschaftlich geahndet wurde. Zwischen 
der Achtung, die man durch Gehorsam, Pflichtbewußtsein, Tüchtigkeit ge- 
winnen konnte, und der Ächtung, die ein manchmal relativ geringes Ver- 
gehen nach sich zog, war oft nur ein kleiner Schritt. Ich denke nicht an 
eigentlich kriminelle Delikte, die zu jeder Zeit eine notwendige Reaktion 
der Gesellschaft herausgefordert haben, sondern an mehr private Vor- 
kommnisse wie außerehelicher Geschlechtsverkehr, uneheliche Geburt, 
Scheidung, geschäftlicher Mißerfolg oder das Offenbarwerden einer ho- 
mophilen Veranlagung. Weil die Gesellschaft jedes Abweichen von der 
Norm, jede Verletzung der Standesehre so streng bestrafte, mußten die 
Menschen peinlichst auf ihren guten Ruf achten und sich zumindest nach 
außen den Anschein der Untadeligkeit geben. Dieser gesellschaftliche 
Zwang mag vielen labilen Naturen geholfen haben, nicht aus der Bahn 
geworfen zu werden, auf der anderen Seite hat er, wie man weiß, eine 
Menge negativer Phänomene verschuldet: Lüge, Heuchelei, Heimlichkeit, 
Verstellung, krampfhafte Verdrängung, äußerliche Korrektheit auf Ko- 
sten von Güte und Nachsicht, moralische Überforderung, die in Aggressivi- 
tät, Rechthaberei und krassen Egoismus umschlagen konnte. Bestimmte 
Formen von Schuld oder auch nur menschlicher Schwäche wurden als so 
ungeheuerlich, so existenzvernichtend empfunden, daß den Betroffenen oft 
je nach Stand nur ein Ausweg blieb: der Strick, die Kugel, das Wasser. 
Wer nicht den Mut dazu fand, oder vielleicht richtiger, wer den Mut zum 
Weiterleben faßte, mußte seine Existenz abseits der Gesellschaft fristen, 
oft genug in Elend und Schande4. 

Um Mißverständnisse zu vermeiden, sei eigens betont, daß es nicht dar- 
auf ankommt, die vergangene Epoche bürgerlicher Moral (wenn man diese 
vereinfachende Bezeichnung überhaupt gebrauchen darf) in Bausch und 
Bogen zu verurteilen, wie dies heutzutage vielfach geschieht. Gesellschaft 
und Kirche verdanken dieser Epoche große und bleibende Werte; dies im 
einzelnen aufzuführen ist aber nicht unsere Aufgabe. Die Anamnese war 

3 Verwiesen sei nur auf die heute vielgeschmähten •Sekundärtugenden"; vgl. Carl Amery, 
Die Kapitulation oder Deutscher Katholizismus heute (rororo aktuell 589) Reinbek 1963, 
21-23. 
4 Mehr noch als die tragischen Lebensschicksale vieler längst vergessener Menschen be- 
wegen den Leser immer wieder die literarischen Gestalten eines Theodor Fontane (Effi 
Briest) und anderer Schriftsteller des vergangenen Jahrhunderts. 



Franz Joseph Schierse 36 

nur notwendig, um den Wandel im heutigen Schuldbewußtsein besser 
diagnostizieren zu können. 

Zur Diagnose und Therapie 

Vielfach wird behauptet, der heutige Mensch und insbesondere die Jugend 
habe überhaupt kein Verhältnis zum Schuldbegriff mehr. Das ist in dieser 
Form übertrieben und widerspricht vielfältiger Erfahrung. Mit solchen 
pauschalen Urteilen erspart man sich freilich die Mühe, nach Ursachen und 
Art der in den vergangenen Jahren vollzogenen Wandlungen zu fragen. 

Was die Gründe für die Veränderungen im Schuldbewußtsein angeht, 
so sind es, vereinfacht ausgedrückt, folgende: 

1. Verlangen nach Einsicht in den Sinn der Gebote 

Früher wurden die Normen sittlichen Verhaltens weitgehend positi- 
vistisch und traditionalistisch begründet, d. h. es genügte zu sagen: Das ist 
verboten, weil es die Eltern, die Lehrer, die Obrigkeit so bestimmt haben, 
und diese wiederum haben die gleichen Verbote und Gebote von ihren 
Vorfahren gelernt. Ebenso reichte in der Kirche die Berufung auf das 
Gesetz, die Tradition oder den Willen Gottes aus. Warum dies oder jenes 
verboten bzw. erlaubt oder gar unter strenger Strafe geboten sei, wurde 
in der Regel nicht gefragt. Ja, die Frage galt oft schon als Zweifel, als Kri- 
tik am heiligen Willen Gottes und an der von ihm gesetzten Obrigkeit. - 
Mit der Autoritätskrise hat nun die positivistische Begründung der sitt- 
lichen Normen an Überzeugungskraft eingebüßt. Jetzt wird nach dem 
Sinn und Zweck der Vorschriften gefragt, und es stellt sich in vielen Fällen 
heraus, daß bisher eingeschärfte Verhaltensweisen anders, differenzierter, 
sachgerechter zu beurteilen sind (z.B. in der Sexualmoral). Die vordring- 
lichste Aufgabe ist deshalb, sich selbst und anderen, Kindern, Schülern, 
Gläubigen klarzumachen, warum dieses oder jenes verboten ist, warum 
man schuldig wird, wenn man in eine fremde Ehe einbricht und sie zerstört, 
wenn man anderen die Ehre abschneide*, sie verleumdet, betrügt, der 
Freiheit beraubt usw. usw. 

2. Unterscheidung von Schuld und Schuldgefühlen 

Die Frage nach dem Sinn sittlicher Normen führt zur heilsamen Unter- 
scheidung von realer Schuld und anerzogenen bzw. eingebildeten Schuld- 
gefühlen. Vieles, ja vielleicht das meiste, worunter früher gläubige Chri- 
sten gelitten haben, waren Versündigungsängste und religiöse bzw. mora- 
lische Zwangsvorstellungen. Erinnern wir uns an die Skrupulosität der 
Sakramentenpraxis, des eucharistischen Nüchternheitsgebots oder was die 



Sdiulderfahrung und Schuldbewältigung gestern und heute 37 

Vollständigkeit des Beichtbekenntnisses betraf, und hier war wiederum 
das sechste Gebot der scheinbar alles entscheidende Punkt. Freilich droht 
die Aufklärung über das, was den Menschen vor Gott wirklich •unrein" 
(vgl. Mk 7) und schuldig macht, ins andere Extrem umzuschlagen, so daß 
der befreiende und frohmachende Charakter dieser Unterscheidung wie- 
der verloren geht. 

3. Wissen um vorgegebene Abhängigkeiten und Schuldverstrickung 

Eng verknüpft mit der Sinnfrage ist das Problem der individuellen Frei- 
heit des moralischen Subjekts, d. h. der Zweifel, ob und wieweit der 
Mensch überhaupt in der Lage sei, verantwortlich zu handeln und schuldig 
zu werden. Genährt wird solcher Zweifel durch die wirklichen oder angeb- 
lichen Ergebnisse der Humanwissenschaften, der Verhaltensforschung, der 
Biologie, Genetik, Soziologie, Pädagogik. Wenn mein Handeln restlos be- 
stimmt und vorprogrammiert ist - übrigens eine säkularisierte Variante 
des alten Vorbestimmungsglaubens -, dann hat es scheinbar keinen Sinn, 
moralischen Widerstand zu leisten und sich wegen vergangener Taten 
schuldig zu fühlen. Die Kenntnisse der Psychologie und Verhaltensfor- 
schung haben durch ihre breite Popularisierung zu einer Wissenschafts- 
gläubigkeit geführt, die ein Verhalten, das nicht sein soll, entschuldigt und 
erlaubt. Die Gefahr ist nicht von der Hand zu weisen, daß ein Glaube, der 
den Menschen weitgehend als Produkt von Erbe und Umwelt erklärt und 
darum für seine Handlungen nur sehr begrenzt verantwortlich, daß ein 
solcher Glaube auf die Dauer das sittliche Stehvermögen ganzer Genera- 
tionen schwächen könnte. Die Diskussion ist auf zwei, wenn nicht gar drei 
Ebenen zu führen. Erstens auf dem empirischen Feld der Wissenschaften, 
wobei man sich ebenso vor einer übereilten Aufgabe moralischer Positio- 
nen, einem •biologistischen Fatalismus" (Eibl-Eibelfeldt) hüten muß wie 
vor einer apriorischen Festlegung der Forschung auf Grund weltanschau- 
licher Vorurteile. Zweitens kann man auf philosophischer Ebene diskutie- 
ren, was Freiheit ist und ob der Mensch generell für seine Taten verant- 
wortlich zu machen ist. Drittens aber, und das scheint mir das Wichtigste, 
müßte im Bereich christlicher Verkündigung wieder deutlicher werden, daß 
der Glaube den Menschen nicht nur von persönlicher, als •frei" erfahrener 
Schuld erlöst, sondern auch von allen objektiven Schuldverstrickungen, 
für die der Einzelne wirklich nichts kann, weil er z. B. psychisch krank oder 
durch Vererbung oder Erziehung falsch programmiert ist. Die Tatsache 
der Nichtzurechnungsfähigkeit ändert doch nichts daran, daß objektiv 
etwas Nicht-sein-Sollendes geschieht, ein Verbrechen, ein Unglück, fort- 
gesetzte Akte der Selbstzerstörung wie beim Süchtigen; denn auch der 
moralisch nicht verantwortlich zu machende Mensch leidet unter seiner Tat, 



Franz Joseph Schierse 38 

empfindet sie als Schuld. Gerade in solchen Fällen kann nur der Glaube 
retten, sei es der Glaube des Täters selbst oder - falls er dazu geistig nicht 
in der Lage ist - der Glaube der anderen, die den unfreiwillig schuldig 
Gewordenen vor Jesus bringen (vgl. Mk 2, 1-12). 

4. Gesellschaftliche Verflechtung und Mündigkeit 

Die Probleme von Schuld und Schuldbewältigung werden nicht mehr rein 
individualpsychologisch, sondern auch und vornehmlich sozialpsycholo- 
gisch betrachtet. Dieser Gesichtspunkt ist durchaus nicht neu, denn zwischen 
•Gesellschaft und Moral"5 hat es immer und überall historische und soziale 
Bedingtheiten gegeben, aber es blieb unserer Zeit vorbehalten, diese Be- 
ziehungen zu reflektieren und allgemein bewußt zu machen. Wie bei allen 
relativ neuen Erkenntnissen sind Einseitigkeiten und Übertreibungen nicht 
zu vermeiden. So neigt man heute in manchen Kreisen dazu, Schuld nur 
noch aus gesellschaftlichen Bedingungen zu erklären und damit radikal zu 
relativieren. Dies führt z. B. in sozialistischen Ländern zu der Illusion, 
daß es in der klassenlosen, vollkommenen Gesellschaft überhaupt keine 
kriminellen Delikte herkömmlichen Typs mehr geben könne. Deshalb 
werden Mord, Raub, Vergewaltigung und andere Gewalttaten in der 
Öffentlichkeit totgeschwiegen. •Die •Kriminellen" gelten als •sozial nahe" 
Elemente und genießen in den Straflagern Vorzugsstellungen gegenüber 
den eigentlichen •Verbrechern", den aus politischen Gründen Verurteil- 
ten6. Was sich in sozialistischen und arideren totalitären Systemen als 
Fortschritt ausgibt, ist übrigens nur die Übertragung alter autoritärer 
Strukturen auf die Gesellschaft. Wie früher der Vater, der Lehrer, der 
Pfarrer oder irgendeine andere Autoritätsperson immer recht haben mußte 
und niemals einen Fehler, einen Irrtum zugeben konnte, so haben jetzt 
der Staat, die Partei, die neue •Kirche" immer recht, sie sind im morali- 
schen Sinne eine •societas perfecta", eine vollkommene Gesellschaft, in 
der es keine Pannen, keine Fehlschläge, kein Versagen geben darf. Und 
wie der idealistische Vollkommenheitswahn beim Einzelnen zu schwer- 
sten Neurosen, Verdrängungen und Aggressionen führt, so macht er, auf 
die Gesellschaft angewandt, den Wahnsinn zur Methode. Durch diese 
Analyse bestätigt sich auch das Urteil, daß alle totalitären Systeme, gleich 
welcher Prägung, Ausgeburten einer reaktionären, rückschrittlichen Ideo- 
logie darstellen; sie treiben die moralische Repression auf die Spitze, indem 
sie eine Art politischer Gesinnungsethik mit Terror und Gewalt zu erzwin- 
gen suchen. Die Zukunft, der Fortschritt liegen ohne Zweifel dort, wo dem 

5 Vgl. das gleichnamige Buch der polnischen Philosophin Maria Ossowska, Düsseldorf 
6 Vgl. Alexander Solschenizyn, Der Archipel Gulag, Bern 1974 .besonders II, 408-426. 
1972. 



Schulderfahrung und Schuldbewältigung gestern und heute 39 

Menschen mehr Freiheit, mehr Mündigkeit, mehr Urteilsfähigkeit auch in 
moralischen Dingen zugemutet wird. Der Weg dorthin ist freilich, wie 
die Bergpredigt (Mt 7, 14) sagt, sehr •schmal", das heißt, man muß sich 
vor dem Absturz nach dieser oder jener Seite hüten, vor dem Rückfall in 
enge Gesetzlichkeit oder vor dem Abgleiten in zügellosen Libertinismus. 

5. Gewissen zwischen Freiheit und Bindung 

Vielfach beobachten wir in unserer Zeit eine große Unsicherheit und Ver- 
wirrung. Die Menschen, besonders die Jugendlichen, wissen nicht mehr 
recht, was sie sollen oder nicht sollen, wo sie schuldig werden und wo 
nicht. Wenn sie fragen, erhalten sie oft ausweichende oder widersprüchliche 
Auskünfte, sie werden an ihr •Gewissen" verwiesen, obwohl es doch gerade 
darum ginge, das Gewissen erst zu bilden7. Während früher das Gewissen 
von den ersten Lebensjahren an gebildet (oder auch verbildet), aber im- 
merhin eindeutig programmiert wurde, so daß es möglich war, Schuld zu 
erkennen - mag es sich um echte Schuld oder nur um anerzogene Schuld- 
gefühle gehandelt haben -, so geraten jetzt Menschen in Gefahr, Schuld 
einfach nicht mehr wahrzunehmen. Der •moralische Schwachsinn" (the 
Moral Insanity) droht zu einer Volksseuche zu werden, wobei die Infek- 
tionsquellen oft in jenem Großbürgertum zu suchen sind, das schon in der 
Nazizeit eine erschreckende Unempfindlichkeit gegenüber dem ideolo- 
gisch getarnten Verbrechertum bewiesen hat. Bei der Jugend äußert sich 
die noch nicht zur moral insanity fortgeschrittene Ratlosigkeit oft in aggres- 
sivem Verhalten gegenüber den Eltern und anderen Autoritätspersonen: 
Man möchte ausprobieren, wie weit man gehen kann, ohne gemaßregelt 
und in die Schranken verwiesen zu werden. Im pädagogischen Bereich 
wächst allmählich die Einsicht, daß man Kindern und Jugendlichen durch 
zu große Liberalisierung, durch antiautoritäre Experimente weder einen 
Gefallen tut noch den Freiheitsraum wirklich erweitert. Es herrscht hier 
wie auf vielen Gebieten der Volkswirtschaft das sogenannte •Gesetz vom 
sinkenden Ertragszuwachs", d.h. ein Zuviel an Investitionen bringt oft 
ein Weniger an Ertrag, man muß also immer nach dem Optimum suchen, 
und das liegt, wie die Volksweisheit schon längst weiß, gewöhnlich auf 
dem •goldenen Mittelweg", hier zwischen Freiheit und Bindung. 

7 Eduard Mörike hat als 42jähriger einmal gesagt, die Stimme des Gewissens sei für ihn 
ursprünglich immer die Stimme der Mutter gewesen, dann die Stimme des Vaters und 
schließlich die Stimme des Herrn Pfarrers oder des Lehrers. Der bekannte Psychoanaly- 
tiker Tobias Brocher schreibt hierzu: •Was in der Kindheit erfahren wird, wird später 
gleichsam auf eine anonyme Macht übertragen und als Stimme des Gewissens gehört", 
Schuld und Trauer (Das theologische Interview 24), Düsseldorf 1971, 10. - Selbstver- 
ständlich ist mit solchen Äußerungen das Problem eines •angeborenen" sittlichen Wert- 
bewußtseins nicht erledigt. 



Franz Joseph Schierse 40 

6. Fortfall sozialer Ächtungen und personale Verantwortung einer 
schuldhaften Vergangenheit 

Der weitgehende Wegfall gesellschaftlicher Normen und Vergeltungs- 
maßnahmen begünstigt noch ein anderes Phänomen: Früher mußten Schul- 
diggewordene oft lebenslang das Kainszeichen der Ächtung, der bürger- 
lichen und auch kirchlichen Infamie (Ehrlosigkeit), mit sich herumtragen. 
Ein einziger Fehltritt bedingte den endgültigen Ausschluß von der Fest- 
tafel des Lebens; der Sünder, die Sünderin konnten ihr Vergehen über- 
haupt nicht vergessen, sie wurden ständig durch neue Demütigungen erin- 
nert, daß sie nicht mehr zu den Anständigen, den Rechtschaffenen, den 
daheimgebliebenen Söhnen des himmlischen Vaters gehörten. Die heutige 
gesellschaftliche und z. T. auch kirchliche Praxis macht es dagegen dem 
Schuldigen leicht, ja vielleicht allzuleicht, seine Schuld zu vergessen, Teile 
des vergangenen Lebens einfach abzuschreiben und als nichtexistent zu 
betrachten. Man hat für diesen Vorgang das Bild vom •Abkoppeln" einzel- 
ner Waggons des Lebenszuges gebraucht. Der Mensch möchte die bela- 
stenden Erinnerungen loswerden und hofft, durch eine solche Abkoppe- 
lung besser, schneller, leichter und fröhlicher voranzukommen. Wie aber 
eine Amputation den Phantomschmerz nicht verhindert, so bleibt auch 
dem scheinbar kürzer gewordenen Lebenszug das Schwergewicht lähmen- 
der Trauer. Das bloße Abwerfen seelischer Last bringt keine Erleichterung, 
sofern •die Sorge nicht auf den Herrn geworfen wird" (1 Petr 5, 7). Dann 
aber könnte die drückende Vergangenheit sogar zur Energiequelle, zu 
einem zusätzlichen Antriebsmotor für die Zukunft werden. - Zuvor aber 
sei noch auf andere Formen des Umgangs mit Schuld hingewiesen, die 
eine Erkenntnis (Anerkennung) der Schuld erschweren. 

7. Alleingelassen mit der Schuld 

Manche Menschen fühlen sich mit ihrer Schuld alleingelassen und nicht 
ernstgenommen. Die frühere repressive Praxis verschaffte ihnen wenig- 
stens eine Art negativen Selbstwertgefühls, sie empfanden ihre Büßer- 
rolle als angemessen oder schöpften aus einer als ungerecht und zu hart 
empfundenen Bestrafung eine gewisse masochistische Befriedigung. Nun 
kümmert sich niemand um ihre Schuld. Selbst Seelsorger, Beichtväter ge- 
hen über die Anklagen hinweg, als handle es sich um Belanglosigkeiten. 
Um so mehr klammern sich dann solche arme, vereinsamte Menschen an 
ihr Persönlichstes und Innerstes, an einen längst verjährten Fehltritt, an 
eine geheime Verirrung oder was sonst es war. Sie können nicht ver- 
gessen, sie wollen nicht vergessen oder wie die Sprache es plastisch sagt: 
Sie kommen nicht darüber hinweg. Ihr Leben ist fixiert, blockiert. Natur- 



Schulderfahrung und Schuldbewältigung gestern und heute 41 

lieh gibt es Varianten. Schuld kann zum sorgsam gehüteten Lebensinhalt 
werden, Schuld kann aber auch ein ständiger Stein des Anstoßes sein, den 
man immer wieder aus dem Wege räumen möchte und sich doch nur wund- 
reibt und blutig stößt. Wie der Versuch, einen häßlichen Fleck zu besei- 
tigen, den Schaden oft nur noch größer macht, so das krampfhafte Bemü- 
hen, beschämende Ereignisse wegzuwischen, sie nicht wahrhaben zu wollen. 
Von Psychiatern kann man Krankheitsgeschichten hören, in denen ein 
vielleicht unbewußtes Sichsperren gegen eine alte Schuld das auslösende 
Moment darstellt. Diese Kranken wollen sich nicht mit dem sie belasten- 
den Vorkommnis identifizieren, sie haben aber auch keine Möglichkeit, 
einfach •abzukoppeln". So leben sie mit sich selbst oder zumindest mit 
einem Abschnitt ihrer Biographie in ständigem Widerstreit, und das zehrt 
an ihren Kräften. 

8. Bewußtsein einer weltweiten Schuldverhaftung 

Zu den bemerkenswertesten, aber auch problematischsten Phänomenen 
unserer Zeit gehört die Entwicklung einer weltweiten, alle Menschen um- 
fassenden Solidarität, einer Art Fernethik, die selbst im unbekanntesten 
Buschbewohner noch den Nächsten, den Bruder sieht. Aus diesem Soli- 
daritätsbewußtsein entstehen Verpflichtungen und Schuldgefühle. Papst 
Paul VI. drückte dies in einem Aufruf zum vergangen Heiligen Jahr fol- 
gendermaßen aus: •Wenn wir mit allen Menschen eine einzige Familie bil- 
den, verpflichtet uns die Bruderliebe auch dazu, uns mit den Brüdern aus 
allen Rassen, Sprachen, Kulturen und Lebensverhältnissen zu versöhnen. 
Auf Unserem Konto stehen wahrhaftig viele Sünden der Unterlassung und 
der Ungerechtigkeit, für die Wir unsere Nächsten um Verzeihung bitten 
müssen. Versöhnung mit unseren Brüdern erfordert die Wiedergutma- 
chung dieser Verfehlungen gegen die Gerechtigkeit und die Liebe 
Niemand wird gegen den Tenor, das hohe Ethos und Pathos (im ursprüng- 
lich positiven Sinne des Wortes, das die Sensibilität des Mitleidenden aus- 
drückt), also das Pathos dieses Aufrufs etwas einwenden. Wir hören heute 
ähnliches von allen Kanzeln, lesen es in Zeitungen und Zeitschriften, sehen 
es in Bilderschrift auf Plakaten, die zum Kampf gegen Hunger, Krankheit 
und Unwissenheit in aller Welt aufrufen. Der Anblick eines halbverhun- 
gerten Kindes, eines vom Aussatz verkrüppelten Mädchens, eines ausge- 
mergelten lateinamerikanischen Landarbeiters - das alles weckt nicht nur 
Mitleid, sondern auch Schuldgefühle besonderer Art. 

Wenn Not unmittelbar, gleichsam hautnah begegnet, weiß der Mensch 
im allgemeinen, ob, wie und bis zu welchem Grade er helfen kann. Un- 
terlassene Hilfeleistung wird sogar in manchen Fällen strafrechtlich ver- 
folgt, oder sie ruft - wie im Falle des berühmten Romans •La Chute" (Der 



Franz Joseph Schierse 42 

Fall) von Albert Camus - schwerste seelische Belastung hervor. Bei der 
Begegnung mit fernliegender Not liegen die Probleme anders. Der be- 
kannte Anthropologe Arnold Gehlen hat die Anfänge dieser Fernethik 
oder, wie er auch sagt, •Moral aus zweiter Hand" sehr skeptisch und sicher 
zu negativ beurteilt8. Er spricht von einer moralischen Überforderung des 
Individuums und meint, das moralische O rgan des Menschen sei für Ereig- 
nisse von Weltdimension überhaupt nicht zuständig. Anderseits sieht er 
sehr wohl die Neuartigkeit des entstehenden Verantwortungsgefühls und 
weiß die Ursachen des Phänomens gut zu beschreiben. Auch seine so nicht 
mehr vertretbare skeptische Beurteilung kann uns warnen, zu unbedacht 
mit moralischen Kategorien zu operieren und sensiblen Menschen Schuld- 
gefühle zu insinuieren, mit denen sie gar nicht fertig werden können. 

Auf unser spezielles Thema bezogen, ist diese ganze Diskussion aber 
sehr gut geeignet, die möglichen Verhaltensweisen des Menschen gegen- 
über einer sich aufdrängenden Schuld anzuzeigen: Er kann ableugnen, ab- 
streiten, die Annahme von Informationen verweigern, abschalten, vorbei- 
sehen, sich tot stellen, Gleichgültigkeit und Interesselosigkeit bekunden. 
Eine zweite Möglichkeit besteht darin, die Schuld nicht bei sich selbst zu 
suchen, sondern andere anzuklagen: die Betroffenen selbst, etwa weil sie 
faul, schmutzig, dumm seien; oder die kapitalistischen Ausbeuter, die mul- 
tinationalen Konzerne, die nur auf ihren Profit bedacht seien. Je nach 
politischer Einstellung wird man dann versuchen, die Schuldigen zu be- 
strafen bzw. ihre Umerziehung zu verlangen, sei es durch die Billigung 
feudalistischer Systeme oder durch Unterstützung der sozialistischen Revo- 
lution - was im Endeffekt auf das Gleiche hinausläuft. Eine dritte Möglich- 
keit ist die Suche nach einem Alibi: etwa in der Rechtfertigung geschicht- 
licher Entwicklungen, im Nachweis, daß Änderungen utopisch sind, oder 
auch in der Abgeltung von Ansprüchen durch gelegentliche Spenden und 
Almosen. 

Nun sollte man diese Form, sich angesichts anklagender Not ein ruhiges 
oder auch ein beruhigteres Gewissen zu verschaffen, nicht geringschätzen. 
Für viele, wenn nicht die meisten von uns, bleibt es die einzige konkrete 
Möglichkeit, Verantwortung wahrzunehmen. Ferner ist noch eine Reak- 
tion zu nennen, und das ist die Verzweiflung über all das furchtbare Elend 
in der Welt, die abgrundtiefe Trauer, daß so viele Unschuldige leiden 
müssen. Viele Depressionen mögen darin ihren Grund haben, und beson- 
ders ältere Menschen können die ständige Informationsflut von Katastro- 
phen, Spannungen, Kriegen und Verbrechen einfach nicht verkraften. Bei 
jüngeren Menschen kann die Depression sich äußern in der •großen Ver- 
8 Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und Selbstentdeckung des Menschen 
(rowohlts deutsche enzyklopädie 138), Reinbek 1961, 134-140. 



Schulderfahrung und Schuldbewältigung gestern und heute 43 

Weigerung" (Marcuse), in der Flucht aus der so häßlichen Realität in das 
Traumreich der Drogen, der Mystik, der schönen Künste. Oder die Re- 
signation schlägt um in wilden Terror, utopischen Anarchismus und Selbst- 
vernichtung. Dagegen nützen nur relativ wenig Menschen die Chance, und 
dies ist die letzte Möglichkeit, die Schuld mit dem Einsatz des eigenen 
Lebens, der eigenen Arbeit und Hilfe zu bezahlen. Es ist klar, daß solche 
Menschen - Entwicklungshelfer, Ärzte, Missionare, Schwestern usw. - 
nicht nach dem gesetzlichen Maß ihrer persönlichen Schuld fragen, son- 
dern stellvertretend die Sünden und Versäumnisse der Vergangenheit, 
die Mißwirtschaft, Korruption und Unfähigkeit gegenwärtiger Machtha- 
ber, kurz das ganze Maß verschuldeter und unverschuldeter Not auf sich 
nehmen wollen, um es nach besten Kräften abzutragen. 

9. Neue Tugendskala 

Mit der Entwicklung zu einer weltweiten Solidarität sind auch Verschie- 
bungen innerhalb der moralischen Wertskala eingetreten. Tugenden, die 
früher obenan standen, wie die kriegerische Tapferkeit, die jahrtausende- 
lang bis fast in unsere Zeit allein fähig war, den Menschen zu adeln, oder 
die Tugend der Keuschheit, die das sechste Gebot beinahe zum ersten ge- 
macht hat, diese und andere Tugenden mußten ihren Platz an andere 
Werte wie eben Solidarität, Menschlichkeit, Toleranz, Gerechtigkeit, Ver- 
söhnungsbereitschaft usw. abtreten. Diese Verschiebung bereitet uns Älte- 
ren, die noch anders erzogen wurden, große Schwierigkeiten. Uns will es 
nur schwer in den Sinn, daß junge Leute keine Schuldgefühle entwickeln, 
wenn sie Dinge tun, die für uns eine furchtbare moralische Katastrophe 
bedeutet hätten. Freilich gilt auch hier das weise Wort des Evangelisten 
Matthäus: •Diese Dinge sollte man tun und jene nicht lassen" (Mt 23, 23), 
d. h. geringere Einschätzung bedeutet nicht völlige Mißachtung. 

10. Anonymität des Abhängigkeitsgefühls 

Mehr anhangsweise möchte ich schließlich noch auf ein Phänomen hin- 
weisen, das weniger mit der Fernethik als mit wirtschaftlichen, sozialen 
und politischen Veränderungen in den westlichen Ländern zu tun hat. Ich 
meine den Verlust der vertikalen Schuldstruktur als einer Grundgegeben- 
heit menschlichen Lebens. Früher wurde, vereinfacht gesagt, der Mensch 
von vornherein als Schuldner geboren. Den Eltern schuldete er sein Da- 
sein, dem Lehrer schuldete er Gehorsam und Pflichterfüllung, dem Arbeit- 
geber und Brotherrn seine körperlichen Kräfte, dem König schuldete er 
Blut, Gut und Leben und vor und über allem war er als Geschöpf und 
Sünder Schuldner eines gütigen, aber streng gerechten Gottes. Heutige 
Jugend fühlt sich, nach eine Periode pubertären Aufbegehrens, in der man 



Franz Joseph Schierse 44 

sich als Gläubiger, als Fordernder aufspielte, mehr in der Rolle des gleich- 
berechtigten Partners. Wenn hier etwas mehr an Freiheit, Unbefangen- 
heit und Spontaneität gewonnen zu sein scheint, so haben viele andere 
Menschen die frühere personale Abhängigkeit nur mit anonymen Bezie- 
hungen zu Behörden, Konzernen, Institutionen eingetauscht. Dadurch sind 
Schuldverhältnisse oft viel undurchsichtiger geworden, was auf der einen 
Seite ein kaffkaeskes Gefühl der unbestimmten Bedrohung und des Aus- 
geliefertseins zur Folge hat, anderseits zu gegenseitigen Beschuldigungen, 
Forderungen und endlosen Rechtsstreitigkeiten führt. Auf jeden Fall aber 
hat der Wandel der gesellschaftlichen Strukturen eines bewirkt: Schuld 
kann nicht mehr als isoliertes Phänomen eines einzelnen gesehen werden, 
Schuld ist immer das Ergebnis eines Zusammenwirkens bzw. Unterlassens 
zumindest zweier, wenn nicht vieler Partner, und zeigt sich vornehmlich 
daran, daß ein intakt sein sollendes Gemeinschaftsverhältnis gestört oder 
zerstört ist. Es darf mit Genugtuung vermerkt werden, daß diese sozio- 
logische Sichtweise den uralten biblischen Vorstellungen vom Bund und 
Bundesbruch, vom Leibe Christi und dem Versagen eines Gliedes, das 
alle anderen in Mit-leidenschaft zieht, wieder sehr nahekommt. 

Biblische Impulse zur Schuldbewältigung 

Nach diesen vorwiegend psychologisch und soziologisch orientierten Über- 
legungen wird der Leser mit Recht erwarten, daß ihm abschließend einige 
Hinweise gegeben werden, wie man heute in der Kirche unser Problem 
versteht oder, besser, verstehen sollte. Wie vielleicht auf keinem anderen 
Gebiet hat hier das intensive Studium der biblischen Theologie Früchte 
getragen, so daß sich der Prozeß der Schuldbewältigung folgendermaßen 
darstellt: 

Laß dich beschenken! 

Am Anfang steht die freie, unableitbare und an keine Vorbedingung ge- 
knüpfte Zusage Gottes: •Mut, Kind, vergeben sind deine Sünden!" (Mt 
9, 2). Du mußt nur glauben, d. h. die Vergebung wie ein Kind annehmen. 
Laß dich beschenken! Diese zuvorkommende und •umsonst" angebotene 
Heilszusage ist tatsächlich eine neue Schöpfung aus dem Nichts, dem Chaos 
und Tod der Sünde. 

Habe Vertrauen! 

Durch die von Jesus verkündigte Vergebungsbotschaft - sie stößt nach wie 
vor auf den Widerstand von Schriftgelehrten und Pharisäern - wird der 
Mensch ermächtigt, sich selbst zu vergeben, weil Gott ihm zuvor vergeben 



Schulderfahrung und Schuldbewältigung gestern und heute 45 

hat. Festhalten an der Schuld, Verzweiflung oder Kleinmut sind Zeichen 
mangelnden Glaubens. Ebenso wäre es unangemessen, das Übermaß gött- 
licher Gnade durch juristische Schuldzurechnungen einschränken zu wol- 
len. Die alten Fragen nach der Schwere oder •Leichtigkeit" einer Sünde, 
nach dem Grad der Eigenverantwortung oder der Mitschuld anderer bzw. 
der Umstände haben nicht mehr das gleiche Gewicht, das ihnen in einer 
früheren legalistischen Bußpraxis zugeschrieben wurde. Es kommt einzig 
darauf an, daß der Mensch sich mit allem, was er getan und gelassen, was 
er erfahren und erlitten hat, dem Gericht Gottes unterstellt. Er wird sich 
um so offener und ehrlicher zu seiner Schuld bekennen, als ihm die Furcht 
vor Strafe und Schande nicht mehr den Mund zu verschließen braucht. 

Sei ein Vergebender! 

Als einer, dem Schuld vergeben wurde, muß der Glaubende auch denen 
vergeben, die ihm schulden. Im bekannten Gleichnis vom Schalksknecht 
(Mt 18, 23-35) kommt dies dadurch zum Ausdruck, daß der Gläubiger des 
Mitknechtes auch nur ein begnadeter Schuldner ist. Überhaupt hat Jesus 
die scheinbar so eindeutigen Unterscheidungen zwischen Gläubigern und 
Schuldnern, Gesunden und Kranken, Gerechten und Sündern immer wie- 
der relativiert und damit die Selbstsicherheit derer in Frage gestellt, die 
sich moralisch über andere erhaben dünkten (Lk 18, 11). 

Wisse um die Gemeinsamkeit der Schuld! 

Da es eine solidarische Haftung aller Menschen in der Schuld jedes ein- 
zelnen gibt - was die kirchliche Tradition •Erbsünde" nennt -, muß •einer 
des anderen Last tragen" (Gal 6, 2). Konkret bedeutet dies: an der von 
Gott ermöglichten Befreiung von Schuld müssen alle mitwirken. Ver- 
gebung ist eine Gemeinschaftsaufgabe, was die Kirche eigentlich immer 
gewußt, aber nicht immer klar genug demonstriert hat. Am eindrucks- 
vollsten zeigt sich diese Solidarität, wo Menschen in der Nachfolge Jesu 
Christi freiwillig eine •fremde" Schuld übernehmen und die durch sie 
angerichteten Schäden wiedergutzumachen suchen. 

Lebe als Freier in Christus! 

Dem Indikativ der göttlichen Heilszusage entspricht der Imperativ, als er- 
löster Sünder zu leben. Diese Aufgabe wird in der modernen Psychologie 
•Trauerarbeit" genannt, Aufarbeitung der Schuld, Bewältigung der Ver- 
gangenheit. Allerdings haftet diesen Begriffen etwas Sisyphushaftes an, sie 
klingen nach Zwangsarbeit und gewaltsamer Umerziehung. Im christlichen 
Verstände geht es nicht nur um den Lernprozeß, •aus Schaden klug zu 
werden", sondern vor allem um den von Freude getragenen Impuls, von 



Josef Sudbrack 46 

nun an zusammen mit den anderen •Freigelassenen der Schöpfung" (Her- 
der) der Gerechtigkeit Gottes zu dienen (vgl. Rom 6,11-23); •Den ,ersten 
Freigelassenen der Schöpfung' hatte Herder in seiner Preisschrift ,Uber 
den Ursprung der Sprache' 1770 den Menschen genannt, nachdem er ihn 
zuvor als Stiefkind der Natur und ein Mängelwesen beschrieben hatte. 
Über die Mängel des Menschen und sein soziales und politisches Elend wis- 
sen wir heute mehr als Herder, von der Freude an der Freiheit und vom 
Wohlgefallen am Dasein spüren wir dagegen weniger. Freigelassene aber 
freuen sich zuerst an ihrer Freiheit und probieren spielend ihre neuen 
Möglichkeiten und Kräfte aus. Warum ist davon so wenig zu merken? Ha- 
ben uns die alten Pharisäer und die neuen Zeloten mit ihrer konservativen 
und revolutionären Gesetzlichkeit Angst vor der Freiheit, der Freude und 
der Spontaneität gemacht? Es wird kaum etwas Gutes und Gerechtes zu- 
stande kommen, wenn es nicht aus dem Überschwang der Freude und der 
Leidenschaft der Liebe geschaffen wird"9. 

9 Jürgen Moltmann, Die ersten Freigelassenen der Schöpfung. Versuche über die Freude 
an der Freiheit und das Wohlgefallen am Spiel (Kaiser Traktate 2), München '1972, Vor- 
wort. 

Erfahrungsräume geistlicher Scham 
Josef Sudbrack SJ, München 

Im vorangehenden Heft wurde mit dem Wort- und Erfahrungsfeld Scham 
ein Zug geistlicher Erfahrung dargestellt. Am Zeugnis der Erfahrenen 
der christlichen Traditon läßt sich ablesen, daß sie ihr Erleben, ihre Begeg- 
nung mit Gott einhüllen in Worte, Bilder, Vorstellungswelten. Je mehr 
man diesem Phänomen nachgeht, desto deutlicher wird, daß diese •Scham 
der Erfahrung" mit innerster Notwendigkeit aus der Erfahrung selbst ent- 
springt, daß sie ein Teil der Gotteserfahrung selbst ist. 

Erich Przywara spricht das gleiche Phänomen an, wenn er die christliche 
Mystik kennzeichnet als •Mystik, die wesenhaft Distanz in sich schließt, 




