
Josef Sudbrack 46 

nun an zusammen mit den anderen •Freigelassenen der Schöpfung" (Her- 
der) der Gerechtigkeit Gottes zu dienen (vgl. Rom 6,11-23); •Den ,ersten 
Freigelassenen der Schöpfung' hatte Herder in seiner Preisschrift ,Uber 
den Ursprung der Sprache' 1770 den Menschen genannt, nachdem er ihn 
zuvor als Stiefkind der Natur und ein Mängelwesen beschrieben hatte. 
Über die Mängel des Menschen und sein soziales und politisches Elend wis- 
sen wir heute mehr als Herder, von der Freude an der Freiheit und vom 
Wohlgefallen am Dasein spüren wir dagegen weniger. Freigelassene aber 
freuen sich zuerst an ihrer Freiheit und probieren spielend ihre neuen 
Möglichkeiten und Kräfte aus. Warum ist davon so wenig zu merken? Ha- 
ben uns die alten Pharisäer und die neuen Zeloten mit ihrer konservativen 
und revolutionären Gesetzlichkeit Angst vor der Freiheit, der Freude und 
der Spontaneität gemacht? Es wird kaum etwas Gutes und Gerechtes zu- 
stande kommen, wenn es nicht aus dem Überschwang der Freude und der 
Leidenschaft der Liebe geschaffen wird"9. 

9 Jürgen Moltmann, Die ersten Freigelassenen der Schöpfung. Versuche über die Freude 
an der Freiheit und das Wohlgefallen am Spiel (Kaiser Traktate 2), München '1972, Vor- 
wort. 

Erfahrungsräume geistlicher Scham 
Josef Sudbrack SJ, München 

Im vorangehenden Heft wurde mit dem Wort- und Erfahrungsfeld Scham 
ein Zug geistlicher Erfahrung dargestellt. Am Zeugnis der Erfahrenen 
der christlichen Traditon läßt sich ablesen, daß sie ihr Erleben, ihre Begeg- 
nung mit Gott einhüllen in Worte, Bilder, Vorstellungswelten. Je mehr 
man diesem Phänomen nachgeht, desto deutlicher wird, daß diese •Scham 
der Erfahrung" mit innerster Notwendigkeit aus der Erfahrung selbst ent- 
springt, daß sie ein Teil der Gotteserfahrung selbst ist. 

Erich Przywara spricht das gleiche Phänomen an, wenn er die christliche 
Mystik kennzeichnet als •Mystik, die wesenhaft Distanz in sich schließt, 



Erfahrungsräume geistlicher Scham 47 

und Distanz, die innerlich Mystik trägt". Diese Formulierung wurde ge- 
boren im Gespräch mit Karl Barth, der (damals noch) jede Mystik als anti- 
christlich verwarf, und mit der religonswissenschaftlichen Schule, nach 
der die Mystik alle Grenzen und Unterschiede der Religionen verwische. 

Jede geistliche Erfahrung braucht den Schutz vor zudringlichen Augen 
und selbst vor der eigenen Neugier des Erfahrenden. Was die Dogmatik 
als •Geheimnis" aufweist, zeigt sich in der Spiritualität als Scheu, Scham, 
Vorsicht, Behutsamkeit, Ehrfurcht, Einhüllen in Bilder und Symbole. Mit 
einer eindeutigen Informationssprache, die haargenau Bescheid weiß, kann 
man das Phänomen nicht erfassen. Man muß immer wieder von der Ober- 
fläche eines Bildes oder einer Alltagserfahrung hinabsteigen in den Grund 
der Erfahrung, um diese Intimität der Gotteserfahrung von neuem sich 
bewußt zu machen. Es gibt viele Zugänge zu ihr. Der Versuch, das Ge- 
meinte auf das alleinige Stichwort •Scham der Erfahrung" festzulegen, 
wäre schon wieder •schamlos"; er würde nämlich durch seine Eindeutig- 
keit den Abstand von Verhüllung und Verhülltem festlegen (Peter Handke 
spricht in einem seiner Gedichte von •Schamabstand") und deren Verhält- 
nis ausrechnen. Ein wesentlicher Zug der Gotteserfahrung käme in die 
Maschinerie des Bescheidwissens. •Geistliche Scham" würde aufgelöst in 
wissenschaftliche Formeln. 

Aber sie liegt tiefer. Der Weg zu ihr muß - wie der Weg zur mystischen 
Erfahrung - jedesmal neu beschritten werden, wenn man nicht ihr Wesen 
verfehlen will. 

Im folgenden versuchen wir deshalb von anderen Erfahrungen her - 
man könnte die Ansatzstellen leicht vermehren - in die gleiche Mitte der 
Gotteserfahrung vorzudringen, die mit •Scham der Erfahrung" bezeichnet 
wurde. Nur in der Vielfalt der Annäherungen kann die ganze Fülle geist- 
licher Erfahrung geahnt werden. 

Die Ehrfurcht der Liebe 

Gotteserfahrung ist das Persönlichste eines Menschen. Reden und Schwei- 
gen darüber bleiben hinter der Wirklichkeit zurück. Ein Mensch, den Gott 
berührt hat, weiß davon; deshalb hüllt er dort, wo er darüber reden muß, 
sein Sprechen in Ehrfurcht. 

Ignatius von Loyola könnte mit Recht der Mystiker der Ehrfurcht ge- 
nannt werden. Erich Przywara hat deshalb seinen monumentalen Kom- 
mentar der Exerzitien •Deus semper maior" genannt: •Der je größere 
Gott", •Der Gott der wachsenden Distanz". Das ganze Leben des Heiligen 
zeugt von dieser Ehrfurcht und Distanz. Ein Beispiel möge genügen: 



Josef Sudbrack 48 

Schon bald nach seinem Tod entbrannte ein Streit um den Platz des per- 
sönlichen Betens innerhalb des Jesuiteriiebens. Gewiß sind solche Fest- 
legungen unumgänglich. Doch aus dem Leben des baskischen Ordensstifters 
erhebt sich ein Zweifel: Wie weit dürfen Festlegung und Normierung von 
geistlicher Erfahrung gehen? Kann man etwas, das zur Intimität des Ein- 
zelnen gehört, in das Gesetzwerk von Regeln und Konstitutionen aufneh- 
men? Ignatius selbst scheint davor zurückgescheut zu sein. Joseph de Gui- 
bert, sein Historiker und Deuter, schreibt: 

Ignatius selbst war überraschend zurückhaltend im Sprechen über 
göttliche Gnadengeschenke, und er hütete sich, andere zu ermuti- 
gen, daß sie sich um ähnliche Erfahrungen bemühten. Doch dies hat 
seinen Grund keineswegs darin, daß er selbst ein Unerfahrener war 
oder ihnen nur geringe Bedeutung zumaß. 

Ignatius war überzeugt, wie de Guibert weiter ausführt, daß solche Er- 
fahrungen 

eine ganz persönliche Berufung Gottes seien, und daß es ihm, wie er 
wiederholtermaßen sagte, deshalb verboten sei, andere in Bahnen 
hineinzuzwingen, in die er selbst hineingesetzt wurde durch Gottes 
Hand. 

Gotteserfahrung entzieht sich detaillierten Anweisungen. Somit ist es 
verständlich, warum der sonst so genaue und strenge Gesetzgeber in dieser 
Hinsicht ehrfürchtige Zurückhaltung wahrt. Es ist kein Zufall, daß erst seine 
Nachfolger den Bereich des Betens und Meditierens zu kodifizieren ver- 
suchten. Ignatius hätte aber noch entschiedener gegen eine Charakterisie- 
rung der geistlichen Übungen protestiert, wie sie in einem eben erschiene- 
nen Buch nahegelegt ist: 

Herkömmlich ersteigt der Christ den Berggipfel (der Gotteserfah- 
rung) in langen Serpentinen .. . Die meisten sterben unterwegs zum 
Gipfelfeld der Gotteserfahrung ... Im Zazen dagegen wird mit ge- 
übten Klettergriffen der Gipfel angegangen. 

Das kann niemals eine Beschreibung christlicher, geistlicher Übungen 
sein. Der freundliche Johannes Tauler gibt den Grund für solche Zurück- 
haltung an: 

In der allerhöchsten und innigsten und vertrautesten Vereinigung 
mit Gott ist die göttliche Natur und Gottes Wesen hoch darüber hin- 
aus und hoch über alle Höhen; diese Einigung tritt ein in einen gött- 



Erfahrungsräume geistlicher Scham 49 

liehen Abgrund, den kein geschaffenes Wesen erschöpft und jemals 
erschöpfen kann. 

Überall findet man den gleichen Zug. Gotteserfahrung läßt sich in keine 
Fesseln menschlicher Übung legen. Die Mönchstradition formuliert es mit 
einem Paradox: Je näher bei Gott, desto größer der Abstand. Die einen 
sprechen mehr asketisch darüber: Je heiliger, desto demütiger; die anderen 
mehr mystisch; je mehr geeint, desto brennender die Sehnsucht nach Eini- 
gung. Der Abstand, das Nicht-greifen-können bleibt. 

In der Geschichte der christlichen Spiritualität scheint diese Ehrfurcht 
nur an zwei Stellen durchbrochen worden zu sein. Einmal in panthei- 
sierenden Kreisen; etwas, das uns hier nicht interessiert, weil es aus dem 
Christentum herausfällt. Aber auch auf dem anderen Flügel gibt es eine 
Gotteserfahrung, wo personale Liebe alle Distanz und Ehrfurcht hinter sich 
zu lassen scheint. Bernhard von Clairvaux schildert auf dem Gipfel seiner 
Hohe-Lied-Erklärung die mystische Liebe mit solcher Inbrunst, daß er es 
sogar wagt, gegen Ehrfurcht und Distanz zu polemisieren. 

Diese Gleichgestaltung vermählt die Seele dem Wort. Sie ist ihm 
zwar gleich durch ihre Natur; aber sie bietet sich ihm darüber hinaus- 
gehend an als gleichgeformt im Willen, als jemand, der liebt, wie er 
geliebt wird. Die Vollendung der Liebe ist die Vermählung ... da 
ist keine Gefahr, daß irgendeine Ungleichheit beider Zuneigung in 
irgendeinem Punkte abschwächt. Denn die Liebe kennt keine Scheu 
(quia amor reverentiam nescit.) 

Jeder Kenner der Tradition wird vor einigen dieser Worte zurückschrek- 
ken: •Gleich durch ihre Natur", •ohne Scheu, Ehrfurcht". Aber Bernhard 
insistiert und bemüht sich, die •distanzlose" Gleichheit verständlich zu ma- 
chen. Andere Beziehungen fußen nämlich auf Ungleichheit: Wo Gott 
zürnt, hat der Mensch zu zittern; wo Gott richtet, beugt sich der Mensch; wo 
Gott strahlt, betet der Mensch ihn an; wo Gott herrscht, muß der Mensch 
dienen. 

Aber sieh nur, wie anders ist es mit der Liebe. Denn wenn Gott liebt, 
will er nichts als geliebt werden. Seine Liebe hat keinen anderen 
Sinn als den der Liebesantwort; er weiß, daß alle, die ihn lieben, 
durch diese Liebe glückselig sind. 

Doch innerhalb dieser Liebe gibt es noch Stufen. In der kindlichen Liebe 
besteht noch ein Qualitätsunterschied zwischen dem, was die Eltern schen- 
ken, und dem, was die Kinder als Gunst erfahren. In der bräutlichen Liebe 
aber fällt auch dieser Unterschied weg: 



Josef Sudbrack 50 

Dies ist die Liebe zur Braut, denn die Braut ist das, was sie ist. Die 
Hingabe an die Braut und die Erwartung der Braut sind identisch, 
sind Liebe. Das überfließende Brautsein ist genau das, worin der 
Bräutigam seine Identität hat. Dieser sucht nichts anderes, und jene 
hat nichts anderes. Deshalb ist er Bräutigam. 
Und genau dies ist mit dem Wort Braut gemeint. Dies ist die Eigen- 
art der Brautschaft, die von nichts anderem erreicht wird. 

Indem Bernhard dieses Bild zur Beschreibung der Gotteserfahrung be- 
nutzt, scheint er alle Ehrfurcht und Scham beiseite zu schieben. Mechthild von 
Magdeburg spricht sogar ausdrücklich davon, daß die Braut alle Scham 
abwerfen müsse im Geheimnis der Gottesliebe. Aber Bernhard zeigt un- 
nachahmlich, daß diese Liebe über aller Ehrfurcht nicht gegen Ehrfurcht 
und Scham steht, sondern deren Vollendung ist. Nur jemand, der erfahren 
hat, kann mitfühlen. Bernhard bietet keine durchsichtige Metaphysik, 
sondern Erleben. 

Liebe umfaßt die Totalität des Gegenüberstehens; sie nimmt nicht nur 
dieses oder jenes vom anderen; sie will ihn ganz. Andere Beziehungen zu 
einem Gegenüberstehenden teilen auf: Dankbarkeit kennt Gabe und Ge- 
benden; Furcht unterscheidet zwischen Strafe und Strafenden; Erwartung 
kennt Glück und Beglücker. Aber die Liebe meint nichts als den Geliebten: 

Liebe genügt in sich allein; sie erfüllt den anderen durch sich selbst 
und wegen ihrer selbst. Sie selbst ist sich Verdienst; sie selbst ist sich 
Lohn. Ich liebe, weil ich liebe; ich liebe, damit ich liebe. 

Pantheisierende Einheitserfahrung wirkt wie Anfängermystik vor dieser 
Totalitätserfahrung der Liebe. Ihre Ganzheit verwischt nicht die Unter- 
schiede, sondern bestärkt die Zweiheit der Liebenden; sie besteht ja genau 
darin und ist gerade deshalb eine einzige Erfahrung. 

Bernhardkennt die biblische Offenbarung; deshalb wagt er es, in der Lie- 
besterminologie von der Gottesbegegnung zu sprechen, aus der von neuem 
der Zug von Ehrfurcht und Scham geboren wird. Bernhard stellt sich 
wiederum die Frage nach der Distanz 2wischen Gott, den er einen •Gi- 
ganten" nennt, und ihm, dem Menschen. Der Abgrund ist unüberbrück- 
bar. Doch Bernhards Erfahrung, daß er dennoch überbrückt würde, deckt 
eine neue Dimension der ehrfurchtsvollen Scham auf: 

Nicht in sprudelnder Fülle fließen zueinander der Liebende und 
die Liebe, die Seele und der Logos, die Braut und der Bräutigam, 
das Geschöpf und der Schöpfer, nicht in sprudelnder Fülle, sondern 
wie Dürstender und Quelle. 



Erfahrungsräume geistlicher Scham 51 

Die Totalität der Gotteserfahrung ist kein Zusammenfallen von Schöpfer 
und Geschöpf, sondern eine Bewegung von Gott zum Geschöpf. Gott ist 
der Schenker und der Mensch ist der Beschenkte. Das Geschenk, die Liebe, 
ist aber so total, daß es beide völlig umfaßt: Gott, den Ursprung des Flie- 
ßens, wie den Menschen. Auf ihn fließt die Liebe, die mit Gott, dem 
Schenker, identisch ist; und er selbst ist nichts anderes und nichts mehr als 
der Endpunkt der ausfließenden Liebe Gottes. 

Keiner möge zweifeln, daß die Seele zuerst und ständig mehr vom 
Wort selbst geliebt wird. Seine Liebe kommt ihr zuvor, hat sie je 
schon besiegt. Glücklich, wem es geschenkt ist, (in der eigenen Ge- 
genliebe) durch die Segnungen solcher Freude ständig überholt wor- 
den zu sein. Glücklich, wem es gegeben ist, die Umarmungen solcher 
Güte zu erfahren. 

Die Ehrfurcht der Gottes-Erfahrung zeigt sich auf diesem Höhepunkt der 
Mystik als restlose Empfangs-Bereitschaft. Distanz und Scham werden 
nicht mehr (in ontologischen Aussagen) beschrieben, sondern im persona- 
len Geschehen der Liebe vollzogen. Erst wenn man diese sublime personale 
Erfahrung in Ontologie und Seinsbegriffe umsetzt, taucht die Gefahr auf, 
daß Totalität zur Identität, daß Begegnung zum pantheistischen Zusam- 
menfallen wird. Der wohl nur personal zu realisierende Richtungssinn der 
Totalitätserfahrung - ganz von Gott, ganz zum Menschen - steht für das, 
was wir Ehrfurcht und Scham der Erfahrung nannten. Und er markiert 
zugleich die hauchdünne, aber genaue Grenze, die diese Begegnungs- 
mystik von ihrem pantheistischen Gegenteil einer Einheitsmystik trennt. 

Das Verstummen der Erfahrung 

In jeder irgendwie gearteten Mystik wird dem Schweigen ein entschei- 
dender Platz zugewiesen. Wo Ehrfurcht und Scham der Erfahrung bedacht 
wird, kommt über kurz oder lang auch das Schweigen in den Blick. Bewußt 
wurde dieser Aspekt bislang zurückgestellt. Die Diskussion der letzten 
Jahre hat nämlich •geistliches Schweigen" einseitig als antiintellektuell 
herausgestellt und damit die volle Erfahrung der christlichen Mystiker 
verstellt. Wir müssen das Phänomen des •Schweigens" aus dieser Front- 
stellung befreien und ihm in ursprünglicher Erfahrung nachgehen, um sei- 
nen ganzen Gehalt zu begreifen. 

Im Verlaufe seiner •Gedichtauslegung" •Empor zum Karmelberg" gibt 
Johannes vom Kreuz Anweisungen für den •Aufstieg zum Gipfel". Er hat 
sie in Versform abgefaßt; und oftmals werden sie als Brücke zwischen 
christlicher und östlicher Erfahrung zitiert. 



Josef Sudbrack 52 

Die Verse lauten so: 

Um zu erlangen, alles zu genießen / suche in nichts Genuß. 
Um zu erlangen, alles zu besitzen / suche in nichts etwas zu besitzen. 
Um zu erlangen, alles zu sein / suche in nichts etwas zu sein. 
Um zu erlangen, alles zu wissen / suche in nichts etwas zu wissen. 
Um zu erlangen, was du nicht verkostet / gehe dorthin, wo du nichts 

verkostest. 
Um zu erlangen, was du nicht weißt / gehe dorthin, wo du nichts 

weißt. 
Um zu erlangen, was du nicht besitzest / gehe dorthin, wo du nicht 

besitzest. 
Um zu werden, was du nicht bist / gehe dorthin, wo du nicht bist. 

Der Kirchenlehrer der christlichen Mystik versucht seine Erfahrung der 
•dunklen Nacht des Geistes" in Anweisungen und Unterweisungen zu 
übersetzen. Die poetische Form bewahrt die paradoxe Sprache davor, in 
Unsinnigkeiten zu enden, und zugleich bezeugt sie die Authentizität der 
Erfahrung. 

Dunkle Nacht in der hier eingefangenen Schwere liegt jenseits des Ge- 
gensatzes von Sprechen und Verstummen. Hier versucht eine Erfahrung 
zu Wort zu kommen, die nicht mehr in das religionsvergleichende Schema 
vom •Leerwerden der Mystik" hineinpaßt. Die •dunkle Nacht der Sinne" 
läßt sich noch quer durch alle religiösen Erfahrungen vergleichen. In ihr 
versucht der Mensch durch die Vielfalt seines Erlebens in die Einheit sei- 
nes Grundes zu gelangen. 

Doch was Johannes vom Kreuz in obigen Versen andeutet, geht weiter. 
P. Lassalle hat dies trotz der Harmonisierungsversuche gut gesehen und 
schreibt dazu: 

Vergleicht man die großen Leiden während der Nacht des Geistes, 
die Johannes und auch Theresia schildern, mit den Schwierigkeiten 
und Leiden des Zen-Weges zur Erleuchtung, so bleiben die letzteren 
weit hinter den ersteren zurück ... Wir dürfen daher annehmen, daß 
bei den christlichen Mystikern wie etwa Johannes vom Kreuz - ob bei 
allen, ist eine andere Frage - eine Reinigung des Geistes erfolgt, die 
normalerweise im Zen nicht geschieht: eine passive Reinigung, die 
ausschließlich durch die Gnade geschieht. 

In den Versen des Johannes vom Kreuz drückt sich das folgendermaßen 
aus: Nicht nur Wissen und Besitzen werden überschritten, sondern auch 
Kosten und Erfahren. Das •Schweigen", das der Heilige vor sich sieht, be- 
steht weniger im Verstummen der Worte als im Verstummen der Erf ah- 



Erfahrungsräume geistlicher Scham 53 

rung selbst. Der Mystiker wird nicht nur von der Oberfläche seiner Sinnes- 
erfahrung in die Tiefe des eigenen Selbst zurückgeworfen, sondern er ver- 
liert auch noch dieses Selbst. Er geht nicht nur von der sinnenhaften, welt- 
haften Zerstreuung in seine Identität zurück, sondern Gott zieht ihn aus 
sich selbst, aus seiner Identität heraus, hin zu ihm, dem alleinigen, trans- 
zendenten Gott. Dies ist, wie August Brunner gezeigt hat, nicht nur tiefer 
und dunkler als der Schmerz der Selbstwerdung, sondern hat eine ganz 
neue, andere Qualität. 

Nur eine Religion, die Gottes Jenseitigkeit (trotz aller Immanenz) klar 
und eindeutig herausstellt, kann solch einen Identitätsverlust als Höhe- 
punkt der mystischen Erfahrung hinstellen. Und wo immer in anderen Re- 
ligionen entsprechende Erlebnisse zu finden sind, darf man mit Recht 
von einer Ahnung und Sehnsucht nach der Offenbarung des transzenden- 
ten Schöpfergottes sprechen. 

Johannes Tauler möge diese christliche Erfahrung bezeugen. Er polemi- 
siert gegen Leute, die 

so vernünftig und demütig von ihrem Nichts reden, als ob sie diese 
edle Tugend wesenhaft besäßen; und dabei kommen sie sich in ihrer 
Selbsteinschätzung höher vor als der Dom dieser Stadt. 

Die wahre •Erfahrung" aber besteht darin, daß man 
sogleich sich niedersinken lassen (soll) in den allertiefsten Grund, 
schnell unverzüglich; 
in dem Grunde entsinke dann in dein Nichts ... 
Hieltest du von irgendeiner deiner Tätigkeiten oder Übungen irgend 
etwas, so als ob das einen Wert habe, so wäre die viel besser, daß du 
nichts tätest und dich in dein lauteres Nichts kehrtest, in dein Un- 
vermögen. 

Oder anderswo: 

Selbst in der höchsten, innigsten, tiefsten Vereinigung mit Gott sind 
die göttliche Natur und göttliches Sein gar hoch über alle Höhen. 
Solche und andere Seiten aus Taulers Predigt möchten beschreiben, was 
kaum zu beschreiben ist: Der Mensch müsse nicht nur sich von der zerstreu- 
ten Äußerlichkeit in die gesammelte Innerlichkeit zurückziehen - Grund 
heißt sie in unserem Text -, sondern er müsse auch diesen Grund noch 
verlassen in Gottes Abgrund hinein. 

Die Sprache und selbst das Verstummen der Sprache versagen, wenn 
dies in den Blick kommt. Johannes vom Kreuz benutzt die paradoxe Poesie, 
um es doch zu sagen, und Tauler predigt, daß der Mensch nicht nur in das 
Selbst eingehen müsse, sondern auch noch dieses Selbst zu verlassen habe: 



Josef Sudbrack 54 

Wenn der dem Geschöpf anhangende Mensch nicht seines eigenen 
Selbst entleert ist, glaubt er oft, daß Gott alles wirke, was in ihm ge- 
schieht; es kommt aber alles von ihm selber, ist sein eigenes Werk, 
kommt von seiner Anmaßung, seiner Selbstzufriedenheit. 

Tauler rührt damit eine Tiefenerfahrung an, die es nur innerhalb des mo- 
notheistischen Raumes gibt; er nähert sich der Leidensmystik, die sich z. B. 
in der Herz-Jesu-Verehrung einen populären und allgemein christlichen 
Ausdruck verschafft hat. 

Eine Mystik, die das Selbst in noch so tiefem Verständnis an die Spitze 
der Erfahrung setzt, kann in der Leidensmystik nur Absurdität und Per- 
version sehen. Aldous Huxley hat das deutlich ausgesprochen, und er hätte 
sich auf einen so prominenten Zeugen wie D. T. Suzuki berufen können. 
Letzterer schreibt: 

Immer wenn ich ein Bild des gekreuzigten Christus sehe, muß ich an 
die tiefe Kluft denken, die zwischen Christentum und Buddhismus 
liegt. Die Kluft ist symbolisch für den psychologischen Unterschied 
zwischen Ost und West... Das relative Ich (der Normalerfahrung) 
geht aus dem transzendenten Ich (der meditativen Erfahrung) her- 
vor ... Das transzendente Ich ist nach alledem die Mutter aller Din- 
ge. Der östliche Geist bezieht alle Dinge auf das transzendente 
Ich, ... er sieht sie letztlich in ihm begründet, wohingegen der 
westliche Geist sich an das relative Ich hält und von ihm ausgeht. 
Statt das relative Ich in Beziehung zu setzen zum transzendenten Ich 
und das letztere zu seinem Ausgangspunkt zu machen, klammert sich 
der westliche Geist beharrlich an das erstere. 
Christen werden sagen, die Kreuzigung stelle eben das Kreuzigen 
unseres Selbst oder des Fleisches dar, weil ohne Unterwerfung des 
Selbst von uns keine sittliche Vollkommenheit erreicht werde. 
Hierin unterscheidet sich der Buddhismus vom Christentum. Der 
Buddhismus erklärt, daß es von Anbeginn kein Selbst gibt, das zu 
kreuzigen wäre. Anzunehmen, daß es ein Selbst gäbe, ist für ihn der 
Ausgangspunkt aller Irrtümer und Übel. Nichtwissen ist die Wurzel 
alles Falschen. 

Suzuki hat - natürlich von seinem buddhistischen Standpunkt - den Un- 
terschied von Ost und West, besser von Buddhismus und Christentum, der 
sich in dem Phänomen Leidensmystik kundtut, genau gesehen. In christ- 
liche Sprache übersetzt, sagt er: 

Wenn das Ziel der religiösen Erfahrung die Tiefe des Selbst ist, dann 
ist alles Verlassen und Leiden nur eine oberflächliche Bewegung. Die 



Erfahrungsräume geistlicher Scham 55 

Ruhe des zu sich gekommenen Selbst, des transzendenten Ich, ist das 
Letzte. Wenn aber das Ziel der religiösen Erfahrung noch über dem 
Selbst hinausliegt, in einem transzendenten Gott, dann muß das 
Kreuz eine andere Rolle spielen, das Kreuz des Aufgebens seiner 
selbst, das jeder Christ irgendwann einmal erfahren wird, und das 
den christlichen Mystiker in der ganzen Weite seiner Erlebenstiefe 
trifft. 

Deshalb gibt es im christlichen Bereich Leidensmystik, und deshalb ist die 
•dunkle Nacht des Geistes" des Johannes vom Kreuz deutlich unterschie- 
den - wie P. Lassalle sagt - von den Dunkelheiten und Leeren, über die 
nicht-monotheistische Meditationserfahrungen berichten. 

Es geht um den personalen, dem Menschen und der Welt gegenüber- 
stehenden Gott. Liebe zu ihm muß die Erfahrung einschließen, daß die 
Welt und das Selbst vergessen und nur noch Gott angeschaut wird. Dies ist 
eine Erfahrung, die ihre frohmachende, die aber auch ihre schmerzliche 
Kreuzigungs-Seite hat. 

Daß dies keine leeren Worte sind, schreibt Tauler in der zu Anfang an- 
geführten Predigt: 

Beuge dich unter das Kreuz, woher es auch kommt, von außen oder 
von innen. Beuge deinen stolzen Sinn unter des Heilands Dornen- 
krone, und folge deinem gekreuzigten Gott mit unterworfenem Ge- 
müt nach, in wahrer Selbstverkleinerung jeder Art und Weise, in- 
nen und außen, da dein großer Gott so zunichte geworden ist, von 
seinen eigenen Geschöpfen verurteilt und gekreuzigt worden ist, und 
den Tod erlitten hat... 
Auf solche Weise sollst du das heilige Leiden unseres Herrn üben 
und betrachten und darauf bedacht sein, daß es lebendige Frucht 
dir bringe. 

Nur in der Theorie, nicht aber in der mystischen Erfahrung ist dies von 
der Erfahrung des Fallens in den Abgrund Gottes verschieden. Dies sagt 
Tauler anderswo noch deutlicher: 

Der Mensch aber sollte Gott außerordentlich dankbar sein, zum Lei- 
den genötigt zu werden. Es sollte in ihm eine große Hoffnung auf- 
keimen, weil Gott ihm die Ehre zuteil werden ließ, ihm, Gott, zu glei- 
chen und ihm im Leiden zu folgen ... Nun gibt es ein edleres, Gott 
näheres Leiden... Es besteht darin, Gott auf innerliche Weise zu 
erleiden, und so hoch und ferne Gott über den Geschöpfen steht, so 
erhaben ist dieses Leiden über allem Werk, das man vollbringen 
kann. Darum sollten wir Gott ganz besonders deshalb lieben, weil 
er unsere ewige Seligkeit in ein Gott-Leiden gelegt hat. 



Josef Sudbrack 56 

Das Leid der Nachfolge Jesu und das Aus-sich-heraus-Gehen zu dem 
Gott, der •so hoch und ferne ... über den Geschöpfen steht", fallen in der 
Innerlichkeit des Menschen zusammen. 

Kaum jemand wird beim Lesen soldier Zeilen nicht erschrecken. Die 
Sublimität der darin niedergelegten Erfahrungen ist so zerbrechlich, daß 
man kaum wagt, sie zu überdenken, noch weniger sie zu realisieren. Auch 
die Mystiker warnen davor. Es sind Erfahrungen, die auf jemand zukom- 
men, die er selber aber niemals von sich aus in die Wege leiten kann - 
auch darin unterscheidet sich die mystische Erfahrung im christlichen oder 
monotheistischen Raum von anderen Formen, die der zitierte Aufruf zur 
Gipfelbesteigung der Gotteserfahrung dokumentiert. 

Aber es sind Erfahrungen, die - im bescheidenen Maß des Alltags, nicht 
im Heroismus der Mystik - jede christliche Gotteserfahrung begleiten. 
Denn es sind die Erfahrungen personaler Liebe. Sie nämlich hat immer 
den Zug des •Aus-sich-heraus-gehens", sie besteht ja genau darin. Was 
Wunder, daß die großen Gott-Liebenden des Christentums diese Liebe 
in einem solchen Maße erfahren haben, daß wir heute von Leidensmystik 
sprechen dürfen. 

Hierin liegt der Grund für alle die Gebote des Schweigens und Ver- 
stummens, die sich wie ein Mantel um die mystische Erfahrung legen. Es 
geht nicht in erster Linie um Nicht-Reden-Können oder -Dürfen über das, 
was man erfährt. Es geht tiefer darum, daß sich die Erfahrung selbst in 
ihrer Mitte als Nicht-Erfahrung bewußt wird, als ein Zustand, der ganz 
und gar vom Selbst, vom •relativen oder transzendenten" Ich und seiner 
Erfahrung wegzeigt auf den Gott, der jenseits dessen ist, was auch noch 
im tiefsten Grund des Selbst im Menschen wacht. Nicht nur die Sprache, 
auch das Erfahren und sogar das Selbst werden überschritten, wie die 
Verse des Johannes vom Kreuz auszudrücken versuchen. 

Anfangs noch kann man die •Scham der Gottes-Erfahrung" als eine 
Notwehr gegen Neugier und Publizität auffassen. Je mehr man sie aber 
in ihren Grund hinein verfolgt, desto mehr fällt sie einfachhin zusammen 
mit der personalen Gotteserfahrung. Weil Gott stets über alle Selbst- und 
Grund-Erfahrung hinausragt, wird alle Gotteserfahrung stets über jede 
Erfahrung hinausragen, die einem Menschen möglich ist. Weil Gott stets 
über das menschliche Selbst und den Grund des Menschen hinausragt, wird 
auch alle Gotteserfahrung enden müssen in einem •Hinausragen über sich 
selbst", in einem Aufgeben der eigenen Erfahrung. 

Diese Erfahrung, die in ihrer Mitte sich selbst aufgibt und die sich selbst 
verhüllt in Nichterfahrung, ist ein Kriterium für die Echtheit der Gottes- 
erfahrung. Denn sie bezeugt, daß Gott größer ist als jede Erfahrung. Das 
bekannte Wort, das C. G. Jung gegen Ende seines Lebens auf die Frage 



Erfahrungsräume geistlicher Scham 57 

eines Reporters aussprach: •Ich glaube nicht, ich weiß!" zeigt, daß es noch 
kein Christentum war, worum es dem Gespräch und auch dem Arbeiten 
C. G. Jungs ging. In die Sprache der Erfahrung umgesetzt, hätte seine 
Antwort gelautet: •Ich brauche nicht mehr zu hoffen, ich brauche nicht 
mehr zu suchen, denn ich habe die Erfahrung". - So wie eine zen-buddhi- 
stische Schrift in ihrem Titel mahnt: •Abandon hope", wirf alle Hoffnung 
weg, denn du sollst jetzt, in deiner Erfahrung, schon alles haben, worauf 
die anderen noch hoffen müssen. 

Doch genau davor wird die christliche Gottesbegegnung durch die 
•Scham der Erfahrung" bewahrt. Sie läßt das Geheimnis Gott ein Geheim- 
nis sein - auch in der engsten Gottesbegegnung. Sie ist ein integraler Teil 
jeder echten Gotteserfahrung. 

Die Sakramentalität der Gotteserfahrung 

Jeder, der geistliche Erfahrung sucht, steht in der Versuchung, sie unver- 
hüllt haben zu wollen; ohne Dunkelheit, ohne Ferne, ohne Suchen, ohne 
die Hülle der Scham, ohne das Warten in dieser Zeit, ohne das Sich-Auf- 
geben. Wenn irgendwo, dann zeigt sich hier der Unterschied zwischen 
einer Mystik, die sich zu Gott öffnet, und der anderen, sogenannten My- 
stik, die nur sich selbst erfährt. Gottesmystik - ganz gleich ob im christ- 
lichen oder nichtchristlichen Raum - bleibt offen, erlebt gerade auf dem 
Gipfel der Erfahrung das Geheimnis, also die Nicht-Erfahrung, das Ver- 
wiesensein auf ein Jenseits aller Erfahrung. Selbstmystik aber will die 
letzte Dunkelheit ausmerzen und im vollen Licht des Selbstbesitzes verhar- 
ren. 

Die Verhülltheit des Letzten - nicht um es zu verbergen, sondern um das 
Geheimnis Geheimnis sein zu lassen und als Geheimnis zu erfahren - hat 
ihre greifbarste Ausprägung in der Wirklichkeit der Sakramente. 

Die Ikonostase der ostkirchlichen Meßfeier muß ein Ärgernis sein für 
die Bestrebungen der Meditationsbeflissenen, denen die reine Erfahrung 
als höchstes Ziel vor Augen steht. Sie nämlich verbirgt das zentrale Ge- 
schehen der Frömmigkeit, der Gottesbegegnung, vor den Gläubigen. Der 
Priester tritt mit dem Diakon zur Feier der Eucharistie hinter eine nach 
alter Überlieferung gestaltete Wand von Ikonen. 

Mehr noch als in der römisch-katholischen Überlieferung ist im ostkirch- 
lichen Christentum die Eucharistie Mitte aller Mystik. Wir sind geneigt, 
das nur •symbolisch" zu verstehen: Wie der Herr in den Gestalten von 
Brot und Wein gegenwärtig ist, ebenso und ähnlich lebe er in der Gottes- 
erfahrung der Seele. Die orthodoxe Spiritualität aber erfährt die Einheit 
beider Gottesbegegnungen. Die persönliche Gotteserfahrung spielt sich 



Josef Sudbrack 58 

nicht ab im stillen Kämmerlein, abseits vom kirchlich-sakramentalen Ge- 
schehen. Sondern das, was der Priester hinter der Ikonostase feiert, und 
das, was sich im Erleben der Gläubigen - sei es in der liturgischen Gemein- 
schaft, sei es in der Mönchszelle - ereignet, sind ein und dasselbe. 

Wer jemals das gemeinsame Gotteserleben von Pfingstgruppen oder 
ähnlichen Gemeinschaften mitgemacht hat, besitzt einen Erfahrungszu- 
gang zu dieser ostkirchlichen Spiritualität: Eine ganz persönliche Gottes- 
erfahrung, die aber nicht aus •meiner" isolierten Innerlichkeit erwächst, 
sondern aus dem gemeinsamen Tun. Er kennt die Wechselwirkung zwi- 
schen sozialem Erleben und eigener Erfahrung. 

Er ahnt, was in der orthodoxen Überlieferung gelebte Selbstverständ- 
lichkeit ist: Das liturgische Geschehen der Meßfeier ist der Quellort aller 
persönlichen Gotteserfahrung. Das, was im Innersten der Seele an Erfah- 
rung aufblüht, hat seine Wurzeln in dem Geschehen hinter der Ikonen- 
wand. Die Gegenwart des Herrn in den Gestalten von Brot und Wein und 
die Gegenwart des Herrn in der Erfahrung des Glaubens sind keine ge- 
trennten Wesenheiten, sondern sind in ihrem Grunde ein und dasselbe. 

Auch das westliche Christentum bis Thomas von Aquin und über ihn 
hinaus war von dieser Beziehung zwischen Gotteserfahrung des Chri- 
sten und Gottesgegenwart im Sakrament überzeugt. Henri de Lubac hat es 
in seinem Buch •Corpus Mysticum" dargestellt. Wer an der modernen 
Fragestellung interessiert ist, wie die neue Innerlichkeit mit der sozialen 
Verantwortung zu verbinden sei, mag ahnen, daß genau hier die christ- 
liche Antwort zu finden ist. 

An dieser Stelle aber interessiert das Verhältnis von Verhüllung und 
Enthüllung, also die •geistliche Scham", die gerade hier zum Ausdruck 
kommt. Wenn der Priester hinter die Ikonostase tritt, feiert er in der Ver- 
borgenheit genau das, was doch das Zentrum aller geistlichen Erfahrung 
ausmacht: Die Anwesenheit des Herrn. Die höchste Subjektivität, die per- 
sönlichste Erfahrung ist verborgen hinter den Ikonen. Die intime Fröm- 
migkeit des Einzelnen ist hineingeborgen in ein Geschehen, das den Augen 
entzogen ist, das sich abspielt hinter der Ikonostase, von dem berichtet wird 
durch feierlichen Gesang und durch den Geruch des Weihrauchs. 

Das, was mit •geistlicher Scham" bezeichnet wurde, läßt sich kaum deut- 
licher vor Augen führen: Die aus jahrhundertalter Tradition gestaltete 
Feier der Eucharistie ist das Gewand der persönlichen Erfahrung. Der 
Gläubige findet sein Gotteserleben in diesen feierlichen Riten. Der äußere 
Ablauf der Liturgie und sein inneres Erleben sind nicht zwei Dinge, son- 
dern ein und dasselbe, sind eine einzige Erfahrung der Gegenwart Gottes. 

Je mehr man sich als gläubiger Christ - und nicht nur als Historiker oder 
als Theologe - in diese Bezüge vertieft, desto dringlicher wird eine Frage: 



Erfahrungsräume geistlicher Scham 59 

Nidit die, ob es nicht fromme Übertreibung sei, das Mysterium der Eucha- 
ristie so eng in Verbindung zu bringen mit der Mystik der Gotteserfah- 
rung; die Antwort des Glaubens darauf ist eindeutig. Auch nicht die an- 
dere Frage nach Aktualität; was nämlich könnte wichtiger sein als die 
Brücke zu schlagen zwischen persönlicher Gotteserfahrung und den Belan- 
gen der Gemeinschaft! Die drängende Frage lautet schlicht: Wie lassen sich 
diese Bezüge wieder zur Erfahrung bringen? Wie kann der Christ in un- 
serer Zeit wieder gewiß werden, daß zwischen der objektiven Gottesver- 
ehrung der Liturgie und der subjektiven Gotteserfahrung der Frömmig- 
keit enge Bande und im Grunde sogar Identität waltet? 

Einen Weg dazu kann die •Scham der Erfahrung" eröffnen: Jeder kennt 
die Scheu, sein Innenleben an die große Glocke zu hängen. Man schreckt 
davor zurück, seine intimsten Gefühle vor die Öffentlichkeit zu bringen. 
Wie Max Scheler zeigt, gilt dies sogar für die Begegnung zweier Lieben- 
der. Wer diese Scham nicht kennt, dem möchte man auf den Kopf zusagen, 
daß seine Erfahrung sich nur an der Oberfläche bewegt; daß er sie nur des- 
halb so leicht preisgeben kann, weil sie ohne Tiefe ist. 

Aber auf der anderen Seite gehört das Sich-Ausdrücken und Formulie- 
ren zur Vollgestalt jeder echten Erfahrung; besonders aber zur Vollgestalt 
des christlichen Betens. 

Es ist ein echtes Dilemma: Einerseits schreit eine echte Erfahrung, be- 
sonders die Gotteserfahrung danach, sich zu äußern, in eine sichtbare, 
greifbare Form hineinzuwachsen; anderseits aber scheut jede Erfahrung, 
besonders die Gotteserfahrung, davor, sich gleichsam nackt, allen sichtbar 
und durchsichtig hinzustellen. Der Eckhartforscher J. Quint hat dieses 
Dilemma an der Sprache und dem Schweigen von Meister Eckhart darge- 
stellt. 

Hier nun hat die große Form der sakramentalen Liturgie ihren anthro- 
pologischen Platz. Ihre vorgegebenen Riten und Worte sind objektive • 
nicht unpersönliche • Formen, in die sich die persönliche Erfahrung des 
Gläubigen hineinbergen kann. Es ist wie mit einem Tanz; strenger Rhyth- 
mus und festgelegte Form erlauben dem Tänzer, sein inneres Fühlen zu 
objektivieren. Die äußere Form - im Tanz wie in der sakramentalen Litur- 
gie - sollte beides sein: eine Hülle, in der die Innerlichkeit beschützt wird, 
und eine Möglichkeit, diese Innerlichkeit zu objektivieren, mitzuteilen, ihr 
Gestalt zu geben. Was im vorangehenden Aufsatz - über die Rolle der 
Scham gezeigt wurde, trifft für die weltlichen und geistlichen Formen des 
Tanzens zu. Liturgie ist eine Art von Tanz. 

In der frühen christlichen Mystik läßt sich daher eine Symbiose von litur- 
gischem Geschehen oder klassischen Gebetsformen und persönlichem Er- 
leben nachweisen. Wenn es der Meditationsbewegung unserer Tage nicht 



Josef Sudbrack 60 

gelingt, diese Tradition aufzugreifen und zu verlebendigen, wird sie im- 
mer am Rande des Christentums verlaufen. In der Mitte nämlich steht die 
Einheit von persönlicher Erfahrung und sakramentaler Form. Und wer 
jemals das befreiende Erlebnis hatte, für seine unaussprechbare innere 
Erfahrung eine von außen kommende Form zu finden - einen Tanz, eine 
Melodie, einen Ritus -, der weiß, daß auch und gerade heute diese Einheit 
keine Utopie, sondern ein reales Ziel ist. 

Die •geistliche Scham" hat eine tiefmenschliche Struktur: Die nackte 
Prostituierung der eigenen Erfahrung ist ebenso tödlich wie deren prüde 
Verheimlichung. Wir brauchen Formen, in die wir unsere Gottesbegeg- 
nung hineinlegen können, die diese Gotteserfahrung zugleich verhüllen 
wie enthüllen. Wir brauchen Formen, die das Licht unseres Gotteserle- 
bens zugleich entzünden wie schützen vor widrigen Winden. Die christ- 
lichen Sakramente sollten solche Formen sein. 

Das um so mehr, weil sie ja selbst - auf der Ebene des Objektiven - von 
dieser Struktur der Scham geprägt sind: Verhüllen und zugleich Enthüllen, 
Verbergen und zugleich Entbergen. Sie sind Zeichen, die den Weg zu ihrem 
Sinn zugleich öffnen, wie ihn vor neugierigen Blicken bergen. Sie sind 
Fortsetzung des Geheimnisses Jesu in die Geschichte hinein: Ganz und gar 
Gottes Gegenwart zu sein; aber diese Gegenwart in der Gestalt des Men- 
schen zu verbergen, so daß sie nur dem olfen steht, der glaubt und liebt. 
Die Scham der Erfahrung ist ein Zug des Lebens aus Jesus Christus. 




