
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Priesterausbildung und Spiritualität 

Zu einer Umfrage unter den Priesteramtskandidaten in der Bundesrepublik 
{März/April 1974)* 

Über die Bedeutung der Spiritualität für die Ausbildung der zukünftigen Prie- 
ster oder über die Rolle des Spirituals im Priesterseminar heute wird man auf- 
grund einer Meinungsumfrage allein nicht definitiv urteilen dürfen. Diese An- 
sicht vertrat auch die Seminarsprecherkonferenz der Bundesrepublik, die vom 
1. bis 5. Mai 1975 in Essen tagte und sich ausdrücklich mit den Ergebnissen der 
Umfrage unter den Priesteramtskandidaten befaßte1. Dennoch kann kein Zwei- 
fel darüber bestehen, daß man sich auf diese Ergebnisse einlassen muß, um reali- 
stische Konzeptionen für die Arbeit der kommenden Jahre zu entwerfen2. 

Freilich kann eine solche Aufgabe kaum von einem Einzelnen in kurzer Zeit 
gelöst werden, d. h. die folgenden Bemerkungen sind ganz persönlich und subjek- 
tiv. Als Anregung für weitere Untersuchungen oder eventuelle Beschlüsse könnten 
sie trotzdem von einigem Wert sein. 

I. Neues Verlangen nach Spiritualität 

Daß sich bei den Priesteramtskandidaten ein veränderter, zuweilen sogar ver- 
stärkter Zug zur Spiritualität bemerkbar mache, ist schon von einigen Kommen- 
tatoren hervorgehoben worden». In der Tat weisen nach Auskunft der Umfrage 
eine Reihe von Ergebnissen in diese Richtung. Auf die Frage •Wodurch sollte sich 
Ihrer Ansicht nach ein Priester in seinem Dienst vor allem bestimmt und getra- 
gen fühlen?" nennen z. B. jeweils 74 Prozent den Auftrag Christi bzw. die per- 
sönliche Beziehung zu Gott, im Unterschied zu den Weihe Jahrgängen 1966 bis 

* Es handelt sidi um die gekürzte Wiedergabe eines ausführlichen Beitrages in: •Glaube 
und Institution", der Festschrift, die im Herbst dieses Jahres zur 50-Jahr-Feier der 
Philosophisch-Theologischen Hodisdiule St. Georgen, Frankfurt, erscheinen wird. 
1 Die Seitenzahlen und Angaben im Text beziehen sich auf den Forschungsbericht von 
G. Schmidtchen •Umfrage unter den Priesteramtskandidaten" bzw. auf den dort abge- 
druckten Kommentar von K. Forster: Die Ergebnisse der Umfrage unter den Priester- 
amtskandidaten im Kontext der Probleme des priesterlichen Selbstverständnisses, der 
Priesterausbildung und der priesterlichen Spiritualität (Herder Verlag 1975). Zu be- 
rücksichtigen ist außerdem: G. Schmidtchen, Priester in Deutschland, Forschungsbericht 
über die im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz durchgeführte Umfrage unter allen 
Welt- und Ordenspriestern in der Bundesrepublik Deutschland, Freiburg 1973. 
2 Vgl. dazu den Artikel •Spiritualität" von J. Sudbrack im Lexikon der Pastoraltheologie, 
hrsg. von F. Klostermann, K. Rahner, H. Schild, Freiburg 1972, 533-537. 
3 Z. B. von R. Bleistein, Befragte Priesteramtskandidaten, in: Stimmen der Zeit 1975, 
577 f.; W. Kasper, Priesterbildung und Priesterausbildung heute: Zu den neuesten Um- 
fragen, in: Theologische Quartalschrift 155 (1975) 300-318. 



Aus dem Leben der Kirche 62 

1970, bei denen der Wunsch für andere dazusein dominiert und die vorstehenden 
Motive nur von 45 bzw. 3i Prozent genannt werden (Tabelle 1). - Unter den 
Empfehlungen zur Nachwuchsförderung ragen wiederum die Nachfolge Christi 
mit 72 Prozent und die Aussage •Mehr spirituelle Lebendigkeit in der Kirche" 
mit 68 Prozent hervor, beides Rubriken, die bei den jüngsten Priester Jahrgängen 
zumindest eine geringere Rolle spielten (Tabelle 4). - Hinzu kommen die An- 
gaben zum zukünftigen Profil der Priesterausbildung. •Es sind sieben Fächer oder 
allgemeine Studienfunktionen, auf die Mehrheiten von Priesteramtskandidaten 
großen Wert legen. Allem voran eine zeitgemäße Glaubensbegründung, Einfüh- 
rung in Menschenführung und Gruppenarbeit, praktische Theologie, Einführung 
in die Spiritualität, pastorale Praxis während der Studien, biblische Theologie 
und allgemein Heranbildung einer starken, abgerundeten Persönlichkeit" (S. 
32-36). Sowohl die Kandidaten, die sich für grundlegende Reformen der Priester- 
ausbildung einsetzen, als auch die Maßvolleren bzw. die Konservativen rücken die 
Einführung in die Spiritualität mit 65 bzw. 75 Prozent auf die vierte Stelle der 
Wunschliste (Schaubild 3). Insgesamt legen 70 Prozent von ihnen darauf großes 
Gewicht, während nur drei Prozent sie für weniger wichtig halten (Tabelle 32). 
Hier drängt sich die Frage auf, ob die tatsächliche Ausbildung diesem Wunsch 
einigermaßen gerecht wird, oder ob nicht verschiedene Gründe diese Aufgabe in 
den vergangenen Jahren auf einen weit niedrigeren Platz absinken ließen. - 
•Man sagt, die Kirche ist heute in eine Krise geraten, worauf führen Sie diesen 
Zustand zurück?" Wenn 75 Prozent der Befragten unter 35 möglichen Antwor- 
ten die Feststellung •Zu wenig lebendige Gemeinschaft in der Kirche" an die erste 
Stelle rücken, gefolgt von 56 Prozent, die die veralteten kirchlichen Strukturen 
verantwortlich machen (Tabelle A 2), so mag das zunächst wie eine banale Selbst- 
verständlichkeit klingen (Es ist immer der Geist, der das Fleisch erst lebendig 
macht!), es ist aber zugleich doch ein Hinweis auf den eigentlich wunden Punkt 
Mit bestimmten äußeren Reformen allein würden zumindest die Befragten nicht 
zufriedener gestimmt. - Schließlich ist in diesem Zusammenhang noch das seit 
Jahren diskutierte Verlangen nach einem allgemeinen Einführungskurs zu nen- 
nen, für den 80 Prozent der Kandidaten insgesamt und immerhin 75 Prozent der 
sehr Zufriedenen ihre Stimme gaben. Dabei nennen 66 Prozent der Befragten die 
Einführung in das geistliche Leben als besonders wichtiges Gebiet, das der Ein- 
führung in die Fragestellung der Theologie und in das wissenschaftliche Arbeiten 

kaum wesentlich nachsteht (Tabelle A 59). 
Es muß geklärt werden, wie man den von neuem erwachten Wünschen 

am besten gerecht werden kann, ob man diese Sorge allein den Spirituälen 
aufbürden darf und wer sonst noch dabei mitverantwortlich sei. Was meint 
eigentlich •geistlich"? Es ist radikal gesehen, schon von Paulus her grund- 
gelegt, der Terminus technicus für die christliche Existenz. Das lateinische 
•spiritualis" ist ein christlicher Neologismus, und trotz aller Sinnverschiebun- 
gen, Verengungen oder Erweiterungen hat dieses Adjektiv die Bedeutung 
•christliche Existenzmitte" bewahrt4. Auch das Substantiv Spiritualität ist im 

4 Vgl. •Spiritualität" von J. Sudbrack, in: Sacramentum mundi IV, sp. 675. 



Aus dem Leben der Kirche 63 

eigentlichen Sinne die Bezeichnung der persönlichen Beziehung des Men- 
schen zu Gott, wobei vor allem die subjektive Seite dieses Verhältnisses ausge- 
sagt wird. Damit ist auch schon angedeutet, daß die offiziellen Spirituäle allein 
nur einen Teil zur Lösung der anstehenden Aufgaben beitragen können. Spiritu- 
alität darf nicht einfach neben den anderen theologischen Fächern herlaufen, son- 
dern müßte alle theologischen Disziplinen durchdringen, d. h. sie alle, also z. B. 
die Dogmatik, die Exegese, die Pastoral usw., müßten durch und durch spirituell 
sein, müßten Vermittler geistlicher Erfahrung, d. h. von Glaubenserfahrung sein5. 

Mir scheint, daß an dieser Stelle die Trennung von Priesterseminar und Hoch- 
schule bzw. theologischer Fakultät akut wird. Dabei ist sicher manches zu beden- 
ken. Es geht im Grunde um das rechte Verhältnis von Theologie und Gemeinde, 
von Wissenschaft und Glaube, von Arbeit und geistlichem Leben. Zumindest muß 
energischer vorausgesetzt werden, daß die Veranstaltungen des Priesterseminars 
einerseits und die theologischen Vorlesungen anderseits in ihrer Bedeutung für 
die Priesterausbildung ihre jeweils entsprechende Anerkennung finden. Eine 
unterschwellige Abwertung von Gebetszeiten, Exerzitien, Meditationen, Grup- 
pengesprächen, Muße und Kult gegenüber den wissenschaftlichen Vorlesungen 
und Seminaren ist aber nicht immer zu vermeiden. Die Gefahr ist zuweilen schon 
deshalb groß, weil alle Veranstaltungen des Priesterseminars - selbstverständlich 
zu Recht - ohne jeden Examenshintergrund zum Zuge kommen müssen. Wenn 
jedoch der Vorlesungsstreß und die Menge des Prüfungsstoffes von Seiten der 
Fakultät so groß wird, daß der Spielraum für die Pflege priesterlichen Gemein- 
schaftslebens oder für kulturelle Angebote anderer Art, kurz, wenn die vorle- 
sungsfreie Zeit auf ein Minimum zusammenschrumpft, dann wird es zumindest 
fragwürdig, ob alle berechtigten Anliegen genügend zum Zuge kommen6. 

II. Bessere Profile und Perspektiven? 

Nach Feststellung der akzentuierten Spiritualität in der Umfrage unter den Prie- 
steramtskandidaten stellt sich natürlich die Frage, ob sich auch etwas über das 
Profil oder die Perspektiven dieser Spiritualität ermitteln lasse und wie diese 

5 Vgl. A. Arens, Zum Wandel der Priesterausbildung, in: Korrespondenzblatt des Col- 
legium Germanicum et Hungaricum, Dezemberheft 1973, 49-59. 
6 Tabelle 20 zeigt zwar, daß der größte Teil der Studenten reichlich bzw. genügend Zeit 
findet, um für sich allein zu arbeiten. Das aufgeworfene Problem liegt aber nicht darin, 
ob genügend Zeit für individuelle Arbeiten zur Verfügung steht, sondern für Gemein- 
schaftsveranstaltungen des Seminars. - Wenn mir dabei die leidige Sprachenfrage vor 
allem ins Auge springt, dann mag das von mancher Seite als ungerecht empfunden werden. 
Tatsache ist, daß ein hoher Prozentsatz der Studienanfänger ohne Latein und Griechisch 
ihr Studium beginnt. Das bedeutet aber, daß unzählige Stunden und Tage für die Auf- 
arbeitung dieses Defizits verwendet werden, ein Energie-Aufwand, der ohne Zweifel auf 
Kosten des Philosophiestudiums bzw. der sogenannten geistlichen Übungen geht. Es ist 
vielleicht ein Zufall, aber sicher ein bedenkenswerter, daß die zu Beginn genannte Semi- 
narsprecherkonferenz als zweites Thema der Tagung neben der Umfrage die Sprachen- 
frage behandelte und einen Vorschlag für eine gerechtere Neuordnung verabschiedete. 
Wenn man hier nicht bald eine bessere Regelung findet, wird auch die ausreichende 
Einführung in die priesterliche Spiritualität weiterhin ein Problem bleiben. 



Aus dem Leben der Kirche 64 

zu beurteilen seien. Bezüglich der Beurteilung oder wenigstens einer vergleichen- 
den Einschätzung scheint es mir am günstigsten, einige Leitgedanken aus der in- 
zwischen im Rohentwurf vorliegenden •nationalen Ordnung für die Ausbildung 
der Priester" zu zitieren7, ohne gleich in jedem Fall schon Konsequenzen aus 
eventuellen Diskrepanzen zu ziehen. 

Grundhaltungen 

Der Forschungsbericht konstatiert allem Anschein nach mit einer gewissen Ver- 
wunderung: •Früher Getrenntes tritt bei den Priesteramtskandidaten gemein- 
sam auf: Spiritualität und aktives Zugehen auf den anderen. Bei den Priester- 
amtskandidaten besteht also eine Tendenz zur Aufhebung der Alternative 
zwischen Spiritualität oder sozialem Engagement, wie sie in der Untersuchung 
für Priester sichtbar wurde" (S. 1). R. Bleistein unterstreicht diese Beobachtung, 
wenn er erklärt: •Das Gleichgewicht, das im Motto des Jugendkonzils von Taize 
in den Worten .Kampf und Kontemplation' gefunden wurde, scheint sich auch 
in diesen Einstellungen anzudeuten"8. 

Was aber heißt das? Mir scheint, die Studenten haben ein gutes Gespür dafür, 
daß der Geist Jesu Christi nicht zu einem passiven Sich-fügen, sondern zu aktiver 
Mitarbeit aufruft und befähigt. Sie wollen durchaus zuhören und meditieren und 
sind auf der Suche nach den tragfähigen Grundlagen eines sozialen Engagements, 
aber sie wollen ebenso wirkliche Beteiligung, Mitverantwortung und Mitsprache. 
Allem Anschein nach geht es um eine Frömmigkeit, die bei aller Betonung des 
Glaubensgehorsams weder Mündigkeit noch Verantwortlichkeit ausschließt. 

Ähnliche Gedanken beschäftigen mich angesichts der vielzitierten Frage nach 
der überwiegend horizontalen oder vertikalen Orientierung (ob man sich mehr 
von den Mitmenschen her in seinem beruflichen Handeln legitimiert fühlt oder 
mehr aus einem von einer Lehre und einer institutionalisierten Hierarchie her- 
leitbaren Auftrag). Beide Dimensionen schließen einander weder grundsätzlich 
aus, noch ist die eine ohne weiteres der anderen vorzuziehen. Die Ergebnisse der 
Umfrage zeigen zunächst folgendes Bild (vgl. Tabelle A 64): Es liegen 1726 
ausgefüllte Fragebogen vor. Davon enthalten 502 (d. h. 29%) ein Übergewicht 
von 3 und mehr, 346 (d. h. 20%) ein solches von 2 oder 1 vertikalen Punktwerten. 
Eine große Gruppe von 440 (d. h. 26%) nimmt eine Mittelposition ein. Bei ihnen 
kommen beide Orientierungen gleich stark zum Ausdruck. Ein Übergewicht von 
1 oder 2 horizontalen Punktwerten zeigt sich bei 245 (d.h. 14%) und ein solches 
von 3 oder mehr nur bei 193 (d. h. 11%) der Befragten, wobei sich verifizieren 
läßt, daß mit den zugrundeliegenden Äußerungen tatsächlich unterschiedliche 
Orientierungssysteme erfaßt wurden (vgl. S. 46). Man kann also kaum von einer 
einseitigen Orientierung sprechen, und allem Anschein nach nimmt die in den 
vorhergehenden Jahren befürchtete Polarisierung zwischen vertikal und horizon- 
tal orientierten Priester Jahrgängen wieder ab. 

Muß es demgegenüber nachdenklich stimmen, wie K. Forster meint, •daß die 
Prozentsätze derer, die das priesterliche Amt als von Christus eingesetzt, als 

7 Im Text angegeben als RN = Ratio nationalis im Rohentwurf. 
8 A.a.O., 577. 



Aus dem Leben der Kirche 65 

Teilhabe am Priestertum Christi sehen, auch gegenüber den jüngsten Priester- 
jahrgängen weiter rückläufig sind" (S. 299)? Die Vermutung, daß sich die Basis 
des Konsenses unter den Priesteramtskandidaten auf einen sehr personal und 
einen sehr aktualistisch verstandenen Auftrag des Amtes hin verenge, scheint 
mir jedenfalls ziemlich überspitzt zu sein, wenn man feststellt, daß immerhin 
noch 50% der Befragten das priesterliche Amt als von Christus eingesetzt be- 
trachten (Tabelle A 62). Es fällt gewiß auf, daß in der gleichen Tabelle auch die 
Gemeinschaft mit dem Bischof weniger als erforderlich angesehen wird (wenn 
man. die Äußerungen der Studenten mit den entsprechenden der Priester ver- 
gleicht), und darin zeigt sich vielleicht eine Spannung zwischen einer institutionell 
verstandenen Einheit mit dem Bischof und einer aktualistisch verstandenen 
Sendung. Man könnte diese Zahlen aber auch so deuten, daß sie eine zunehmende 
Verantwortung der Kandidaten für ihren priesterlichen Dienst manifestieren. 

Elemente spiritueller Bildung 

Der Entwurf zur nationalen Ausbildung für die Priester nennt in diesem Zu- 
sammenhang zunächst die •evangelischen" Räte und an erster Stelle den vom 
Evangelium geforderten •Geist der Armut". Dieser sei •Ausdruck der Bedürftig- 
keit des Menschen vor Gott und Zeichen der Solidarisierung mit allen, die in 
besonderer Weise auf Hilfe angewiesen sind" (RN 3. 2. 1.). Konsultiert man nun 
die Tabelle 54 der Umfrage, die über verschiedene Formen des Glaubensvollzuges 
Auskunft geben soll, so erfährt man, daß nur 33°/o die apostolische Armut als 
besonders wichtig bezeichnen. Immerhin 46% nennen sie demgegenüber •wich- 
tig", während 19% sie für weniger wichtig halten. Freilich sind in dieser Tabelle 
etliche Formen des Glaubensvollzuges m. E. so kurios zusammengestellt (z. B. 
steht Schriftlesung neben Formen sozialer Diakonie), daß eine Beurteilung schwer 
fällt. Stellt man jedoch in Rechnung, daß nur 13% gewisse Formen zeitgemäßer 
Aszese für besonders wichtig halten, so ist wohl die Schlußfolgerung erlaubt: in 
diesem Punkte müsse noch manches an Aufklärungs- und Bildungsarbeit geleistet 
werden, um den Forderungen des Evangeliums besser nachzukommen. Abgesehen 
davon wäre es sicher bedenklich, wenn 60% der Kandidaten der Ansicht sind, 
Besitz und Verdienst seien in der Bundesrepublik nicht gerecht verteilt, wie aus 
Tabelle 67 hervorgeht, vom Geist der Armut jedoch höchstens in ihren Reden, 
nicht aber in ihrem täglichen Lebensstil etwas zu spüren wäre. 

Der Entwurf für die Priesterausbildung erklärt weiter: •In der schwierigen 
Glaubenssituation unserer Zeit ist der Glaube des ehelosen Priesters, der allein 
auf Gott sich einläßt, eine besondere Glaubenshilfe für seine Mitchristen" (RN 
3. 2. 1. 2.). Kann dieser Programmpunkt auf großes Verständnis bei den Priester- 
amtskandidaten stoßen? - •In der Zölibatsfrage denken die Priesteramtskandi- 
daten ganz ähnlich wie die jüngeren Priester. Die Tendenz zunehmender Kritik 
an der Institution der Zölibatsverpflichtung hat sich indessen nicht fortgesetzt" 
(S. 6). Konkret sieht das so aus: 52% der Kandidaten halten es für notwendig, 
daß die Zölibatsverpflichtung in Zukunft aufgehoben und dem Einzelnen die 
Entscheidung überlassen wird. Eben dies halten außerdem noch 27% für er- 
wägenswert, 11% für nicht notwendig und nur 9% für unvertretbar (Tabelle 44). 



Aus dem Leben der Kirche 66 

Einige Ergebnisse zeigen, wie sehr auch bei den Priesteramtskandidaten die 
Zölibatsfrage kein isoliertes Problem ist. Hier ist nicht der Ort, um ausführlich 
darüber zu diskutieren. Wir möchten lediglich zwei Momente hervorheben. Vor 
allem dies, •daß es trotz des Stillstandes oder vielleicht sogar einer leichten 
Rückläufigkeit der Kritik an der Zölibatsverpflichtung ein schwerwiegendes 
Problem bleibt, wenn 52°/o derer, die sich auf einen Beruf vorbereiten, die 
Änderung eines existentiell wesentlichen Elementes der Lebensform dieses 
Berufes für notwendig halten, wobei offensichtlich gar keine Aussicht auf eine 
solche Änderung besteht" (S. 236). Es bleibt zwar offen, inwieweit die Änderung 
der Zölibatsverpflichtung für die Befragten selbst ein persönliches Problem dar- 
stellt, doch ist das auch nicht ausgeschlossen. Außerdem ist es problematisch, 
wenn als Argument für die Ehelosigkeit der Priester überwiegend das der grö- 
ßeren Verfügbarkeit für den Dienst an den Menschen anerkannt wird, während 
die Bedeutung der Ehelosigkeit für das persönliche Verhältnis zu Gott oder 
Christus nur von einer Minderheit akzeptiert wird (Tabelle A 8). Ob die Moti- 
vation der Verfügbarkeit auf die Dauer ausreicht, um ein zölibatäres Leben zu 
führen, das innerlich befriedigt? Allem Anschein nach ist es bisher nicht aus- 
reichend gelungen, die Befragten mit einer tieferen Theologie der Entsagung 
zu konfrontieren oder in ihnen das Bewußtsein zu wecken, daß wir als Christen 
den Verzicht auf innerweltliche Werte zum Ausdruck unserer Gottesliebe machen 
dürfen und in diesem Sinne auf unseren Tod vorgreifen müssen9. 

Vom zukünftigen Priester ist ferner •ein stetes Hören auf das Wort Gottes 
wie ein wohlbedachtes ,sentire ecclesiam' zu erwarten. Dies beinhaltet in gleicher 
Weise Respekt und Freimut gegenüber der kirchlichen Autorität" (RN 3. 2. 1. 3). 
Nach Auskunft des Forschungsberichtes ist die Identifikation mit der Kirche bei 
den Priesteramtskandidaten gegenüber den jüngsten Weihe Jahrgängen tatsächlich 
etwas positiver geworden. Die durchschnittliche Einstufung beträgt 3,8 (wobei 6 
bedeuten würde: stimme völlig überein) im Vergleich zu nur 3,6 bei den von 
1961-1970 geweihten Priestern. 22% geben die Stufe 3, 32% die Stufe 4 und 
26% die Stufe 5 als Identifikationsgrad an. Daß aber im Urteil über die Kirche 
Kritik enthalten ist, wird deutlich, wenn man vergleicht, was Priesteramts- 
kandidaten und Laien auf die Frage antworten, wie gut die Kirche in unsere 
Zeit passe (Tabelle 56 und 57). •Schon der Durchschnitt der Katholiken urteilt 
hier eher positiver, lebt ein wenig mehr in dem Gefühl von Kongruenz zwischen 
Kirche und Gesellschaft" (S. 62). Die Priesteramtskandidaten beziehen eher eine 
Position der Distanziertheit. 

Dazu enthält K. Forsters Kommentar eine Reihe von bedenkenswerten Rat- 
schlägen, die sich je anders auf die Identifizierten oder auf die Distanzierten 
beziehen. •Nach beiden Seiten können und müssen Grenzwerte ermittelt werden, 
jenseits derer entweder das allen Menschen zugewandte pastorale Engagement 
oder das unverzichtbar notwendige Maß an Identifiziertheit mit der Kirche frag- 
würdig werden müßte" (S. 233). Schließlich aber meint er, das aktuellere Gewicht 
müsse sicher bei der Betonung der Identifikation mit der Kirche liegen (ebd.). 

• Vgl. K. Rahner, Aszese und Priestertum heute, in: Betrachtungen zum ignatianischen 
Exerzitienbuch, München 1965, 68-82. 



Aus dem Leben der Kirche 67 

Angesichts der Tatsache, daß die Kirche von heute ein sehr plurales Wesen ist, 
klingt dieser Rat doch wohl etwas zu pauschal. Der Forschungsbericht enthält da 
m. E. eine wesentlich hilfreichere Bemerkung, wenn er erläutert: •Die idealen 
theologischen Ankerpunkte sind für den Priester deutlicher als für den Laien, 
zugleich ist er als Insider stärker dem Realisierungsproblem ausgesetzt, die 
Praxis der Institution den Idealen anzupassen. Dabei wird notwendigerweise 
immer eine Spannung bestehen bleiben" (S. 62). 

Vollzüge geistlichen Lebens 

Vergleicht man die Bedeutung, die der Spiritualität im allgemeinen zugeschrieben 
wird, dann scheinen die überkommenen Vollzüge des religiösen Lebens dem 
Lebensgefühl und den Erwartungen der jungen Menschen im Priesterseminar 
nicht ausreichend zu entsprechen. Der erste Eindruck ist in der Tat der, den K. 
Forster folgendermaßen wiedergibt: •In einem bedenklichen Prozentsatz werden 
Elemente des vertrauten spirituellen Lebens zurückgestellt, insbesondere dann, 
wenn sie institutionelle und sakramentale Komponenten haben" (S. 235). Ist 
dieser Eindruck gerechtfertigt? 

Aus Tabelle 54 ergibt sich folgendes Bild: •An erster Stelle stehen die Mit- 
feier der Eucharistie und persönliche Meditation. Einen mittleren Grad von 
Wichtigkeit bekommen zugeordnet die Schriftlesung, geistliche Gesprächskreise, 
das gemeinsame Gebet, ein Lebensstil der apostolischen Armut und soziale 
Diakonie. Im beträchtlichen Umfang als weniger wichtig werden bezeichnet 
Formen zeitgemäßer Aszese, Empfang des Bußsakramentes, geistliche Lesung" 
(S. 58). Die meisten Vollzüge werden wenn nicht täglich so doch mehrmals in 
der Woche als sinnvoll empfunden. Lediglich bei der geistlichen Lesung und beim 
gemeinsamen Gebet glauben beträchtliche Minderheiten, es genüge, sie einmal 
in der Woche zu üben (Tabelle 55). 

Muß in dem weiten Bereich der Spiritualität das Entscheidende also neu 
motiviert und eingeübt werden, wie man schon an manchen Orten hören konnte? 
Das Problem dürfte eigentlich nicht so sehr in den Anschauungen oder Wunsch- 
vorstellungen liegen, die in den Tabellen zum Ausdruck kommen, sondern in der 
tatsächlich vorhandenen Praxis, über die aber keine Angaben gemacht wurden. 
Daß dort vieles bedenklich ist, scheint wahrscheinlich und hängt zum Teil mit 
den Fragen zusammen, die schon im ersten Teil dieser Anmerkungen behandelt 
wurden. Gegen die theoretischen Anschauungen an sich müßte man m. E. keine 
dramatischen Bedenken anmelden. Diese haben sich vielmehr an der Praxis zu 
entzünden, insofern sie hinter den tabellarischen Idealen zurückbleibt. Selbst das 
geringe Verlangen nach geistlicher Lesung, so bedauernswert es zunächst erscheint, 
könnte durch andere spirituelle Vollzüge einigermaßen ausgeglichen werden. 
Von jährlichen Exerzitien in der Ausbildungszeit ist in der Umfrage seltsamer- 
weise nirgendwo die Rede, obwohl die Studenten Exerzitien häufiger als die 
Priester für eine besonders wichtige Tätgikeit halten (Tabelle 2). 

Daß ein großer Teil der Priesteramtskandidaten der traditionellen Andachts- 
beichte eher kritisch gegenübersteht (vgl. Tabelle A 74), wird manchmal mit be- 
sonderem Bedauern zur Kenntnis genommen. Das Bild hat sich gemessen an frü- 



Aus dem Leben der Kirche 68 

heren Zeiten in der Tat erheblich verändert. 36°/o der Kandidaten möchten sich 
mit einem vierteljährlichen Empfang des Bußsakramentes begnügen. 31% spre- 
chen sich für einen halbjährigen oder noch selteneren Empfang aus. Nur 23% 
vertreten die Auffassung, dies solle monatlich geschehen, für mehr als einmal im 
Monat sprechen sich nur 2% aus. 

Es soll in dieser Frage nichts beschönigt werden, auch wenn man berücksichtigen 
muß, daß der persönliche Ernst und das Verständnis dieser Übung bei denen, 
die sich ihr - oft in Form eines Gespräches - unterziehen, bedeutend zugenommen 
hatTDie durchschnittliche Häufigkeit scheint unter dem zurückzubleiben, was man 
sich als Kriterium eines intensiv engagierten Lebens in der Ausbildungszeit 
wünschen möchte. Liegt das aber am Versagen der Studenten oder ist nicht viel- 
mehr die allgemeine Glaubenssituation und die Atmosphäre zu bedenken, die 
diese spezifische Form der Buße erschweren? 

Ohne Zweifel bedarf es heute neuer integrierender Bemühungen zu einem 
besseren Miteinander von Institutionen, Sakrament und Spiritualität. Man sollte 
dabei aber nicht von einer zu simplen Trennung von sakral und profan ausgehen, 
die übersieht, daß von Gott her ihre innere Einheit schon radikaler angelegt ist, 
als es zunächst den Anschein hat10. 

III. Zur Rolle des Spirituals 

Bis vor wenigen Jahren war die Tätigkeit des sogenannten Spirituals auf die 
geistliche Ausbildung und die religiös-aszetische •Seelenführung" der Priester- 
amtskandidaten beschränkt, wobei seine Tätigkeit eher individualistisch in der 
Art eines •Einzelkämpfers" und das geistliche Leben auf bestimmte Frömmig- 
keitsübungen eingeengt erscheint. Der nationale Entwurf zur Ausbildung hat da 
zumindest ein etwas anderes Bild vor Augen. Darin ist nämlich immer die Rede 
von einem Leitungsteam des Seminars, zu welchem der Spiritual jedenfalls auch 
gehört (RN 2. 6. 2. 5). Es wird natürlich zwischen gemeinsamen Aufgaben des 
Teams und spezifischen Aufgaben der einzelnen Mitglieder unterschieden, aber 
zu den gemeinsamen Aufgaben gehören Tätigkeiten, die man früher wohl kaum 
als zum Zuständigkeitsbereich des Spirituals gehörig angesehen hat wie z. B. 
Überlegungen zur Gesamtkonzeption des Seminars im Wandel der geistigen 
Strömungen; Wege zur Verbesserung der menschlichen, spirituellen, wissenschaft- 
lichen und pastoralen Ausbildung; Überlegungen zur Gestaltung des Gruppen- 
lebens; Impulse zur Bildung neuer Gruppen11. 

Diese gegenüber früheren Zeiten ziemlich veränderte Grundkonzeption ent- 
spricht weitgehend den Ergebnissen der Umfrage unter den Kandidaten. In ihnen 
zeigt sich nämlich, daß die Zufriedenheit der Studenten und damit auch die 
positive Einstellung zum Priesterberuf aufs engste mit der Gesamtatmosphäre 
im Seminar zusammenhängt. Weniger die weit zurückliegende Biographie als 

10 Fr. Wulf, Gelebter Glaube im Wandel, in: Geist und Leben 48 (1975), 274-284. 
11 Vgl. W. Hagemann, Gemeinschaft und Spiritualität - Zur spirituellen Orientierung 
der Priester, in: Priester zwischen Anpassung und Unterscheidung, hrsg. v. K. Forster, 
Freiburg 1974, 163-177. 



Aus dem Leben der Kit die 69 

vielmehr die aktuelle Situation im Priesterseminar liefert bedeutendere Motive 
(vgl. Tabelle 15 und 16). •Je besser das Leben im Priesterseminar gefällt, desto 
leichter und überzeugender können sich die Priesteramtskandidaten schon wäh- 
rend der Studienzeit definitiv festlegen" (S. 15). Und zwar geht es dabei vor 
allem um das Vertrauen in die Leitung als Team: •In einem Priesterseminär 
herrscht nur dann Zufriedenheit, wenn das Konzept der Leitung einheitlich ist, 
wenn diese Einheit auch persönlich sichtbar wird, wenn die Leitung Vertrauen 
herstellen kann" (S. 23). Zwar ist zu bemerken, daß der Spiritual auch in kriti- 
schen Fällen noch ein etwas ausgeprägteres Vertrauen genießt als der Regens 
(vgl. Tabelle 22 und 23). Trotzdem ist es für die Atmosphäre in einem Priester- 
seminar entscheidend, daß Problemsituationen von allen Leitenden gesehen und 
behandelt werden (Tabelle 24). 

Daß bei einer solchen ausgeprägten Team-Konzeption für die Tätigkeit des 
Spirituals gewisse Schwierigkeiten auftreten können, falls bei den Kandidaten 
gegenüber dem Regens ein größeres Mißtrauen besteht, liegt auf der Hand. 
Ein mehr oder weniger isoliertes Nebeneinander-her-Wirken von Regens, Spiri- 
tual und Assistenten schien jedoch auch den Teilnehmern der Essener Seminar- 
sprecherkonferenz, mit denen ich diese Probleme diskutierte, keine erstrebens- 
werte Alternative zu sein. Wichtig ist zwar, daß bei aller Team-Arbeit der 
Seminarleitung eine gewisse Verschiedenheit der Aufgabenbereiche sichtbar wird 
und zum Zuge kommt, aber das Institutionelle und das Persönliche lassen sich 
nicht absolut säuberlich voneinander trennen. 

Die Bedeutung der Einzelgespräche 

Wie aus der Rubrik •Förderung des Priesternachwuchses" hervorgeht, halten 
58% der Befragten das aktivere Zugehen eines Priesters auf die möglichen 
Kandidaten für wichtig (Tabelle 4). Der sogenannte Gemeindedienst, der bei 
Welt- und Ordenspriestern erst an dritter Stelle nach Glaubensverkündigung 
und liturgisch-sakramentalem Dienst für bedeutend gehalten wird, rückt bei 
Priesteramtskandidaten auf den zweiten Platz (Tabelle 3). Schaut man genauer 
hin, so entdeckt man, daß 70°/o in diesem Zusammenhang die pastoralen Haus- 
besuche (Wohnviertelapostolat), 68% die seelsorgliche Sprechstunde und 55% 
die Sorge für die nichtintegrierten Gemeindeglieder innerhalb des Gemeinde- 
dienstes besonders hervorheben (Tabelle 2). Was die Glaubensverkündigung 
betrifft, so rangieren die Glaubensgespräche mit 79% vor der Predigt, die bei 
den Priestern an erster Stelle steht und die ihrerseits die Glaubensgespräche nur 
mit 33Vo für wichtig halten (Tabelle 2). 

In diesen nüchternen Zahlen offenbart sich, wenn auch etwas versteckt, der 
starke Wunsch der jungen Menschen nach persönlicher, möglichst individueller 
Aussprache. Kein Spiritual sollte das überhören. Predigten und Vorträge allein 
reichen nicht aus, um der lebensgeschichtlichen Situation der Einzelnen gerecht 
zu werden. Freilich geht dies nicht ohne Diskretion und Taktgefühl. Nicht jeder 
will mit gleicher Intensität angesprochen werden. Nicht paternalistische Beleh- 
rung, sondern Hilfe zur Selbsthilfe wird gewünscht. Trotzdem bleibt die Initiative 
des Spirituals in vielen Fällen eine indispensable Forderung. 



Aus dem Leben der Kirche 70 

Man kann die Notwendigkeit und die Bedeutung des Einzelgesprächs in der 
augenblicklichen Glaubenssituation kaum überschätzen. Um so bedenklicher ist 
es, wenn 33% der Befragten erklären, es gäbe keinen Priester, mit dem sie ihre 
religiöse Entwicklung und ihren persönlichen Weg zum Priesterberuf besprechen 
(Tabelle A 44). Der Spiritual ist in dieser Aufgabe auch weit überfordert, falls 
es sich um eine große und vielschichtige Gemeinschaft handelt, oder falls er durch 
anderweitige Verpflichtungen eingeschränkt ist. (An sich sollte er ja keine anderen 
Verpflichtungen haben, de facto ist es aber doch oft so.) Er kann nur hoffen, daß 
andere Priester im Seminar, z. B. die Equipe- oder Gruppenkapläne (oder andere) 
diese Gesprächsarbeit in etwa mittragen. Wie die Umfrage zeigt, geben auch nur 
20% der Befragten den Spiritual als Berater an, 5% nennen den geistlichen 
Betreuer der Gruppe und 43% einen anderen Priester (Tabelle A 44). 

Pluralität des Angebotes 

•Wenn man heute Spiritual ist, kann man sich nicht mehr als den Statthalter 
einer nicht in Frage stehenden Autorität betrachten und wird auch von denen, für 
die man seine Arbeit tut, nicht mehr als solcher betrachtet. Man versteht sich eher 
als brüderlichen Helfer in einem Suchprozeß, der einen selbst genauso betrifft 
wie diejenigen, die einem zur Glaubenssorge anvertraut sind. Die Autorität, die 
man benötigt, um wirken zu könnnen, muß man sich persönlich erwerben und 
dauernd erhalten. Wodurch? Vor allem durch die Ehrlichkeit seines eigenen 
Suchens, durch die Aufrichtigkeit seines Helfenwollens"12, durch die Bereitschaft, 
sich kritisieren zu lassen, durch die Vielfältigkeit seines •spirituellen" Angebotes, 
die von der Zen-Meditation bis zur Gruppen-Therapie und vom Bibelgespräch 
bis zur Bildbetrachtung reicht (um nur einige Beispiele zu nennen). 

Diese Arbeit wird wohl nur in dem Maße gelingen, in dem man bereit ist, die 
verbreitete rationalistische •Verkopftheit" der Theologen-Ausbildung zugunsten 
einer mehr ganzmenschlichen Bildung zu überprüfen13. Es ist darüber hinaus zu 
fragen, wie die traditionelle •Anwendung der Sinne" neu geübt werden kann, 
welche Rolle die Kunsterziehung dabei spielen könnte, welche Möglichkeiten des 
persönlichen Umgangs mit künstlerischen Stoffen und Werkzeugen der Theologie- 
student nutzen solle oder könne. Wird die Bedeutung von Musik und Theater- 
spiel für die ganzmenschliche Bildung heute nicht weitgehend unterschätzt? 
Oder gibt es andere Bereiche, die diese früher einmal sehr gepflegten Bildungs- 
Elemente ausreichend ersetzt haben? 

Im Grunde aber ist damit lediglich noch einmal unterstrichen, daß die Ein- 
übung einer Spiritualität, die den Priester von morgen tragen kann, sich nicht 
auf die traditionelle Frömmigkeitspraxis beschränken darf. Eben dies haben 
die Ergebnisse der Umfrage m. E. hinreichend erwiesen. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

12 H. Wutz, Sorge um ein Leben aus dem Glauben im Kolleg, im Korrespondenzblatt des 
Germanikums, Dezemberheft 1972, 17 ff. 
13 Vgl. 0. Semmelroth, Theologiestudium des Priesters - Bildung oder Ausbildung, in: 
Priester zwischen Anpassung und Unterscheidung, a. a. O., 59-72. 




