
Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist: 
Günter Switek SJ, Frankfurt am Main 

Neue Bewegungen und Strömungen in der Kirche berufen sich heute mit 
Vorliebe auf den •Geist", auf das •Charisma". Auch religiöse Impulse 
einzelner Christen, die über das Gewöhnliche hinausgehen, werden gern 
auf die Führung durch den Geist zurückgeführt. Damit steht man in der 
alten Tradition der •discretio spirituum", der •Unterscheidung der Gei- 
ster", welche die verschiedenen •Geister", d. h. Gedanken, Regungen, Ge- 
fühle, Antriebe und Vorhaben prüfte, um herauszufinden, ob sie von Gott 
kommen, vom Evangelium inspiriert sind, dem wahren Glauben entspre- 
chen, oder bloß menschlichem Sinnen entstammen, vielleicht sogar unchrist- 
liche Elemente mit sich führen, vom Bösen eingegeben sind. 

In der Überlieferung ist die Berufung auf die innere Geistanregung 
gewöhnlich verbunden mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit der Über- 
einstimmung mit der kirchlichen Tradition und gegebenenfalls einer Prü- 
fung durch die Kirche. Unterscheidung der Geister geschah im Rahmen der 
Institution der Kirche. Origenes, der wie kaum ein anderer Schriftsteller 
der frühen Väterzeit zur Entwicklung einer Theologie der •discretio spiri- 
tuum" beigetragen hat, war gleichzeitig von dem dringenden Wunsch 
beseelt, ein •vir ecclesiasticus", ein •Mensch der Kirche" zu sein. Ignatius 
von Loyola hat seinen Exerzitien, in denen die Unterscheidung der Geister 
eine zentrale Rolle spielt, eigene Regeln für das •Fühlen mit der Kirche", 
für die •kirchliche Gesinnung" angefügt. Im Bewußtsein der neuzeitlichen 
katholischen Frömmigkeit war seitdem das eine ohne das andere nicht zu 
denken. 

Heute scheint diese Verbindung von Geistanregung und Kirchlichkeit, 
von subjektiven und objektiven Unterscheidungs- und Entscheidungskri- 
terien, in eine Krise geraten zu sein. Das Wort •kirchlich" hat für manche 
Ohren keinen guten Klang; es wird in die Nähe von •ideologisch", •vor- 
eingenommen", •normiert" gerückt. Man beruft sich zwar auf den Geist, 
das Charisma, die persönliche Überzeugung, aber mit der Kirche •iden- 
tifiziert" man sich dabei nur noch teilweise. Als Rechtfertigung dafür dient 
nicht selten die Heilige Schrift: Institutionen, Lehren und Praktiken, die 
sich nicht unmittelbar am Neuen Testament ausweisen können, steht man 
skeptisch gegenüber; man glaubt, sie kritisch hinterfragen zu müssen. In 
anderen Fällen bilden Fixierungen auf einen bestimmten historischen Ent- 
wicklungsstand oder die Berufung auf die Ergebnisse der Humanwissen- 
schaften den Ausgangspunkt der Kritik. Es ist kaum nötig, konkrete Bei- 



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 93 

spiele einer gebrochenen Kirchlichkeit anzuführen. Sie begegnen uns 
sowohl bei sog. Progressisten wie bei Traditionalisten, in volkstümlichen 
Pamphleten wie in professoralen Abhandlungen. Der Hinweis auf die 
Reaktionen zu •Humanae vitae" oder den Widerstand gegen die neue 
Meßordnung Pauls VI. mag hier genügen. 

Den tieferen Gründen für das Abnehmen der Kirchlichkeit, für das 
Auseinanderklaffen von •Geist" und Kirche, können wir hier nicht im ein- 
zelnen nachgehen. Sicher spielt die allgemeine Autoritätskrise, die sog. 
•zweite Aufklärung" und der Trend zu allseitiger •Emanzipation" eine 
Rolle. Auch die Übertreibungen der Kirchen- und Papstfrömmigkeit, wie 
sie nach dem I. Vatikanum infolge des römischen Zentralismus und ange- 
sichts bedeutender Papstgestalten bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts 
nicht gerade selten waren, können hier ihre unbeabsichtigten Nachwir- 
kungen haben. 

Anderseits wird die gegenwärtige Situation dadurch verschärft, daß 
viele Katholiken, die früher bewußt kirchlich engagiert waren, heute 
meinen, um der Kirche willen •unkirchlich" sein zu müssen. Es ist z. B. 
das Leid vieler Konvertiten, daß gerade jene Lehren und religiösen For- 
men, um derentwillen sie einst zur Kirche gekommen sind, heute von 
•geborenen" Katholiken in Frage gestellt und vielleicht sogar von offiziel- 
ler kirchlicher Seite nicht mehr recht bejaht werden. Manch einer, der sich 
jahrzehntelang für bestimmte kirchliche Positionen eingesetzt hat und der 
sich jetzt auf einmal von der Kirche •verraten" fühlt, hält nun den Wider- 
stand gegen die Kirche für eine kirchliche Pflicht, wenn er es nicht vorzieht, 
in die innere Emigration zu gehen. 

Unser Beitrag will die Kirchlichkeit, die nach Ausweis der Tradition 
mit der Berufung auf echte Geistanregung unlöslich verbunden ist, in 
unserer Zeit aber ernstlich gefährdet scheint, etwas näher beleuchten. Aus 
der großen Zahl der möglichen Aspekte seien drei Fragen ausgewählt: 
Was besagt genau der Begriff •Kirchlichkeit"? Worin ist es begründet, 
daß authentische Geistanregung und Kirchlichkeit in Schrift und Über- 
lieferung zusammengehören? Und schließlich: Wie kann Kirchlichkeit in 
unserer heutigen Zeit konkret aussehen? 

1. Was bedeutet •Kirchlichkeit"? 

Der Begriff •Kirchlichkeit" wird in verschiedener Bedeutung verwendet. 
Er kann z. B. im religionssoziologischen Sinn zur Bezeichnung der Kirchen- 
zugehörigkeit dienen. Als Kriterien dafür nennt man als Minimum die 
Taufe, weiterhin das Festhalten an den Grundwahrheiten des Glaubens 



Günter Switek 94 

(Orthodoxie), religiös motivierte Verhaltens- und Moralnormen, Teil- 
nahme an kultischen Vollzügen (etwa sonntäglicher Meßbesuch) und Ein- 
gliederung in eine feste Organisation1. Um diesesVerständnis von •Kirch- 
lichkeit" geht es in unserem Zusammenhang nicht. Es ist zwar voraus- 
gesetzt, aber nicht eigentlich unser Fragepunkt. Kirchlichkeit meint in 
unserer Fragestellung nicht so sehr etwas Soziologisches oder Juridisches, 
sondern vielmehr etwas Spirituelles. 

Der aus den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola stammende Aus- 
druck •Fühlen mit (bzw. in) der Kirche" (•sentire cum / in Ecclesia") kann 
deutlicher zeigen, was gemeint ist. Da geht es weniger um eine verstandes- 
mäßige Übereinstimmung mit einer Lehre oder um eine praktische Über- 
einstimmung mit der Norm (beides wird eher vorausgesetzt), als vielmehr 
um ein Fühlen, ein Erspüren der Übereinstimmung in Dingen, bei denen 
es schwer ist, Denken und Verhaltensweisen im einzelnen festzulegen. So 
wie es in der sog. •Unterscheidung der Geister" darum geht, den positiven 
Individualwillen Gottes in Fragen, die nicht durch ein allgemeines Gesetz 
entschieden sind, sondern darüber hinaus gehen und das Allerpersönlichste 
des Menschen betreffen, durch Erfahrung und Deutung der inneren Regun- 
gen (•Geister") von Trost und Trostlosigkeit zu •erspüren", so gibt es 
auch Verhaltensweisen des Christen als eines Gliedes der Kirche, die man 
kaum in allgemeine Normen fassen kann, sondern die •erspürt" werden 
müssen. Wie ich mit Hilfe der ignatianischen Unterscheidung der Geister 
z. B. während der Exerzitien zu erspüren versuche, was zu Jesus Christus, 
seiner Botschaft und Sendung paßt, was sie tiefer verstehen und verwirk- 
lichen läßt (darum geht es ja im ganzen Exerzitienprozeß), so kann ich 
auch wahrzunehmen versuchen, was in meinen Verhaltensweisen • in mei- 
nem Denken, Urteilen, Reden und Handeln • der Kirche, ihrem Auftrag, 
ihrer Sendung mehr entspricht. Wie man die ignatianischen Regeln der 
Unterscheidung der Geister als eine Kriteriologie des geistlichen Lebens be- 
zeichnen kann, so die Regeln der kirchlichen Gesinnung als eine Kriteriolo- 
gie des Lebens in und mit der Kirche. Überall da, wo ich als Glied der 
Kirche unterscheiden und entscheiden muß, wo eine Beurteilung allein von 
äußeren Normen her nicht recht zum Ziel führt, wo etwas ins Spiel kommt, 
was durch allgemeine Regeln nicht zu erfassen ist, da wird das •Fühlen 
mit der Kirche" aktuell. 

Kirchlichkeit besagt •Identifizierung" mit der Kirche. Allerdings muß 
man sich der Grenzen dieses Begriffs bewußt sein. Identifizierung bedeutet 
nicht, daß man zu allem und jedem in der Kirche Ja sagt. So kann man sich 
z. B. auch mit einer Person im tiefsten identifizieren, obwohl man durch- 

Vgl. etwa: M. Sievernich, Wann ist man kirchlich? In: Diakonia 6 (1975) 148-158. 



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 95 

aus Fehler an ihr wahrnimmt und mißbilligt. Anderseits kann eine Iden- 
tifizierung im Wesentlichen zu einer solchen Übereinstimmung auch im 
Akzidentellen führen, wie sie durch bloß äußere Normen nie hergestellt 
werden könnte. Etwas Ähnliches gilt für die Identifizierung mit der 
Kirche. 

Eine Textvariante aus den schon mehrfach genannten ignatianischen 
Regeln der kirchlichen Gesinnung kann hier vielleicht zum Verständnis 
und zur Vertiefung helfen. Die Überschrift zu diesen Regeln lautet nach 
der spanischen Urfassung des Ignatius, dem sog. Autograph: •Um das 
echte Gespür zu erlangen, das wir in der dienenden Kirche haben sollen, 
sind die folgenden Regeln zu beachten ..." (Exerz. n. 352)2. Die in klas- 
sischem Latein verfaßte Übersetzung von P. des Freux, die von Papst 
Paul III. im Jahre 1548 durch das Breve •Pastoralis officii cura" appro- 
biert wurde, spricht hingegen von einem •rechten Fühlen mit der Kirche"3. 
Die beiden Formulierungen besagen sicher keinen Widerspruch; Ignatius 
hat beide gebilligt, man darf also nicht zuviel aus dieser Variante folgern. 
Aber der verschiedene Akzent ist doch deutlich: sagt man •mit der Kir- 
che", dann steht der Gläubige gewissermaßen der Kirche gegenüber und 
gleicht sich ihr an; heißt es •in der Kirche", dann ist man ein Teil von ihr, 
man gehört selber dazu, man lebt und handelt in ihr. Sicher gehören beide 
Aspekte zur vollständigen Beschreibung unseres Verhältnisses zur Kirche. 
Aber es ist keine Frage, daß die Ausdrucksweise •Fühlen in der Kirche" 
in hohem Maße mit der Sicht der Kirche, wie sie sich auf dem II. Vatikani- 
schen Konzil herausgebildet hat, übereinstimmt. Ohne die besondere Funk- 
tion des Papstes, der Bischöfe, des Lehramtes im geringsten leugnen zu 
wollen, muß man doch betonen, daß diese nicht einfachhin die Kirche sind, 
der gegenüber sich der Gläubige mehr oder weniger passiv zu verhalten 
hat. Das Konzil hat nicht nur die Kollegialität der Bischöfe wieder ins 
Bewußtsein gehoben, sondern auch die aktive und •mit-verantwortliche" 
Rolle jedes Kirchengliedes deutlich gemacht. Die Forderung nach Kirch- 
lichkeit und kirchlicher Gesinnung will also keineswegs den einfachen 
Gläubigen in die Rolle eines bloßen Empfängers und Jasagers zurück- 
drängen. 

Wie es ein •zu wenig" an Kirchlichkeit gibt, so kann es auch ein •zu 
viel" geben. Man denkt und fühlt noch nicht deshalb in der rechten Weise 
mit und in der Kirche, weil man alle Traditionen •anbetet", weil man sich 

2 Wir zitieren nach der Übersetzung von A. Haas: Ignatius von Loyola, Geistliche Übun- 
gen, Freiburg 1975. Im Spanischen heißt es: •Para el sentido verdadero, que en la Iglesia 
militante debemos tener, se guarden las reglas siguientes" (MHSI, Exercitia Spiritualia, 
Rom 1969, 404). 
3 •Regulae aliquot servandae, ut cum orthodoxa Ecclesia vere sentiamus" (MHSI, Exer- 
citia Spiritualia, Rom 1969, ebd.). 



Günter Switek 96 

ständig darauf beruft, wie es früher war. Ein kirchlicher Maximalismus, 
eine Übertreibung der kirchlichen Autorität mit einer entsprechend undif- 
ferenzierten Forderung nach Gehorsam kann sich nicht auf das •sentire 
cum Ecclesia" berufen. Dazu gehört auch ein lauteres, in Glauben, Demut 
und Liebe verankertes geistliches Unterscheidungsvermögen. Damit sind 
wir aber bereits bei unserer zweiten Frage. 

2. Zusammengehörigkeit von Geistanregung und Kirchlichkeit 

Die christliche Tradition hat Geistanregung und Kirchlichkeit stets in 
engem Zusammenhang gesehen. Wie aber wurde dieser Zusammenhang 
begründet? Wie sah man die Zusammengehörigkeit im einzelnen? Wir 
können hier keine abgerundete theologische Darlegung und Begründung 
bieten, sondern müssen uns mit einigen Hinweisen begnügen. 

Gehen wir zunächst von der gegenteiligen Position aus, nämlich von der 
Leugnung der Zusammengehörigkeit von Geistanregung und Kirchlich- 
keit. Es hat immer wieder in der Kirchengeschichte Versuche gegeben, eine 
unsichtbare Geistkirche gegen die sichtbare Kirche auszuspielen. Schon in 
der Gemeinde von Korinth hatte Paulus seine Mühe mit den Schwärmern, 
denen die außerordentlichen Charismen mehr galten als die Einordnung 
in die Gemeinde. Im 2. Jahrhundert waren es die Montanisten, die sich auf 
neue Geistoffenbarungen über die in Jesus Christus ergangenen und den 
Aposteln als Fundament der Kirche anvertrauten hinaus beriefen und 
damit eine für viele Jahrhunderte andauernde Allergie des bischöflichen 
Amtes gegenüber allen Charismatikern verursachten. Im Mittelalter wie- 
derum schreckten die Anhänger des Joachim von Fiore und die Spiritualen 
die wenig geistliche und sehr in die Angelegenheiten dieser Welt verwik- 
kelte Kirche mit der Ankündigung eines neuen Zeitalters des Heiligen 
Geistes und einer neuen Geistkirche. Über Jahrhunderte machte eine 
andere Bewegung von sich reden, deren Anhänger ganz aus dem Geist 
leben wollten und deshalb alle äußeren Formen als verwerflich oder 
gleichgültig ansahen: Kirche, Sakramente, Kult, Heiligenverehrung, Kir- 
chengebote. Unter den verschiedensten Namen flackerte diese Bewegung 
immer wieder auf: als Brüder oder Schwestern vom freien Geist, als Amal- 
rikaner, als Beginen und Begharden. Auch die spanischen Alumbrados 
(d. h. die •Erleuchteten") zu Beginn des 16. Jahrhunderts beriefen sich auf 
eine direkte innere Erleuchtung durch den Geist. Ähnliche Tendenzen fin- 
den sich bei den protestantischen •Schwärmern", bei Thomas Müntzer, den 
Täufern, Pietisten, Quäkern, bis hin zur Pfingstbewegung zu Beginn unse- 
res Jahrhunderts. Aber auch die katholische Kirche blieb in der neueren Zeit 



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 97 

von solchen Strömungen nicht frei. Sie zeichneten sich nicht selten durch 
besonders augenfällige •Frömmigkeit" aus. Jene Kreise, denen eine 
Marienerscheinung mehr bedeutete als die Heilige Messe, denen Prophe- 
zeiungen aus Sehersmund höher standen als Äußerungen von Papst, Bischö- 
fen und Konzil, gehören in diesen Zusammenhang. Ihnen allen ist eines 
gemeinsam: Geistanregung und Kirchlichkeit treten auseinander; im Falle 
eines Konfliktes ist die letzte Instanz der •Geist", an dessen Besitz man 
selbstverständlich nicht zweifelt. 

All diesen Bewegungen gegenüber ist zu betonen, daß vom Neuen 
Testament an die Überlieferung Geistanregung und Kirche miteinander 
verbindet4. Schon Paulus wies die Charismatiker von Korinth unmißver- 
ständlich darauf hin, daß alle Geistesgaben letztlich dem Nutzen der 
Gemeinde, der Auf erbauung des Leibes Christi, der Kirche, dienen müßten, 
und daß das höchste aller Charismen die Liebe sei. Die Didache sah im 
Abweichen von der überlieferten Lehre ein Kennzeichen der falschen Pro- 
pheten (Did 11, 1-2). Den Sektierern seiner Zeit gegenüber betonte Igna- 
tius von Antiochien die Notwendigkeit der demütigen Einfügung in die 
sichtbare Kirche und den Gehorsam gegenüber dem Bischof (z. B. Philad 
7, 1-2). Franz von Assisi, der vielleicht als Typ des Charismatikers schlecht- 
hin gelten kann, versprach in seiner Regel dem Papst Gehorsam und Ehr- 
erbietung und wollte die Kirchlichkeit seines Ordens u. a. durch die Ein- 
setzung eines Kardinalprotektors sicherstellen. Die großen mittelalterlichen 
Traktate •De discretione spirituum", etwa bei Gerson, Pierre d'Ailly, 
Dionysius dem Kartäuser, legten bei der Unterscheidung der inneren Geist- 
anregungen großen Wert auf das Kriterium des Gehorsams gegenüber 
den kirchlichen Obern. 

Bei Ignatius von Loyola gehören in den Exerzitien die Regeln zur 
Unterscheidung der Geistanregungen und die Regeln der kirchlichen Ge- 
sinnung aufs engste zusammen. Gewiß ist die endgültige Formulierung 
der Kirchenregeln redaktionsgeschichtlich erst relativ spät erfolgt. Es ist 
auch eine Tatsache, daß Ignatius mit seiner Lehre von der Indifferenz 
(Exerz. n. 23), von der Gottunmittelbarkeit (Exerz. n. 15) und der Geister- 
unterscheidung das Mißtrauen der Glaubenswächter erweckte, die in ihm 
einen Alumbrado vermuteten5. Mag sein, daß diese Angriffe Ignatius 
bewogen haben, seine Regeln der kirchlichen Gesinnung pointierter zu for- 
mulieren. Im wesentlichen aber war sich Ignatius von Anfang an bewußt, 
daß Unterscheidung der Geister und Fühlen mit der Kirche zusammen- 

4 Zur Geschichte der Kirchenfrömmigkeit vgl.: J. Danielou und H. Vorgrimler (Hrsg.), 
Sentire Ecclesiam, Freiburg 1961, sowie den Artikel •Sglise" im Dictionnaire de Spiri- 
tualite IV, 370-479. 
5 Zu den Angriffen gegen die Exerzitien vgl. I. Iparraguirre, Prdctica de los Ejercicios de 
San Ignacio de Loyola en vida de su autor, Rom 1946, 83-115. 



Günter Switek 98 

gehören. Sein persönliches Verhalten in den Fällen, wo das Ergebnis aus 
einer •discretio spirituum" mit den Anordnungen der Kirche in Konflikt 
kam, zeigen deutlich, daß er sich nicht einfach auf das eine gegen das 
andere berief, sondern die beiden zur Übereinstimmung zu bringen suchte. 
Allerdings scheint Ignatius im Laufe der Zeit den Geistesanregungen ge- 
genüber vorsichtiger geworden zu sein. Vielleicht hing das damit zusam- 
men, daß sein Jerusalemplan, den er für gottgewollt hielt (er ging vermut- 
lich auf die Erleuchtungen in Manresa zurück, also auf die • erste Wahlzeit", 
vgl. Exerz. n. 175) und den er jahrzehntelang hartnäckig verfolgte, offen- 
sichtlich von der Vorsehung verhindert wurde. Insofern kann man sagen, 
daß die volle Bedeutung des •Fühlens mit der Kirche" im Verhältnis zur 
•Unterscheidung der Geister" Ignatius erst im Laufe der Zeit ganz zum 
Bewußtsein kam. 

Wie aber läßt sich diese Zusammengehörigkeit von Geistanregung und 
Kirchlichkeit begründen? Das Neue Testament gibt uns einige Hinweise 
dafür. Dort ist oft die Rede vom Wirken des Geistes, in Einzelnen wie in 
der Gemeinde. Aber der Ort, wo der Geist wirkt, ist zuerst und zutiefst 
die Gemeinde, die Kirche. Die zahlreichen Berichte der Apostelgeschichte, 
in denen die Großtaten des Heiligen Geistes geschildert werden (man 
nennt die Apostelgeschichte nicht umsonst das •Evangelium des Heiligen 
Geistes"), machen deutlich, daß der Geist in der Gemeinschaft der Glau- 
benden empfangen wird: so das Pfingstereignis (Apg 2, 1 ff.), die Geist- 
ausgießung in Samaria (Apg 8, 14-17) und in Ephesus (Apg 19, 1-7). Es 
ist die Gemeinde als ganze, die den Geist empfängt, und in ihr der ein- 
zelne. Umgekehrt sind die Geistesgaben, die dem einzelnen verliehen 
werden, auf die Gemeinde bezogen (vgl. 1 Kor 12 und 14). Die Kirche als 
ganze wird auf erbaut im Geist und versteht sich als solche; ihr sind die 
Gläubigen wie Bausteine eingegliedert (1 Kor 3, 16 f.; Eph 2, 17-22). 
Selbstverständlich werden dem Geist dadurch keine Grenzen gesetzt; er 
kann auch außerhalb der Kirche wirken, denn er ist vor ihr und über ihr. 
Aber das Geisteswirken außerhalb der Kirche geschieht mit Hinblick auf 
sie, nicht gegen sie. Es ist derselbe Geist, der in der Kirche und in den ein- 
zelnen wirkt, und zwar primär in der Kirche: das ist die Begründung für 
die grundsätzliche Zusammengehörigkeit von Geistanregung und Kirch- 
lichkeit. 

Dieser Grundgedanke wird in der Tradition ständig abgewandelt. Igna- 
tius z. B. bringt in seinen Regeln der kirchlichen Gesinnung keine ausführ- 
liche Begründung dafür, sondern weist einfach auf zwei traditionelle Bil- 
der für die Kirche hin, die letztlich auf die Hl. Schrift zurückgehen: er nennt 
die Kirche •wahre Braut Christi" und •unsere heilige Mutter" und ist der 
Überzeugung, daß •in der Kirche, Seiner Braut, derselbe Geist wohnt, der 



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 99 

uns zum Heil unserer Seele leitet und lenkt" (Exerz. n. 353 und 365). Das 
Bild von der Kirche als Braut Christi will besagen, daß die Kirche Christus, 
ihrem Bräutigam, gehört, für ihn da ist, von ihm bestimmt wird; es ist sein 
Geist, der sie leitet, lenkt und lebendig macht. Derselbe Geist, der im ein- 
zelnen wirkt, ist auch in der Kirche tätig. Zwischen beiden kann also kein 
grundsätzlicher Widerspruch sein; die eigentliche Schwierigkeit besteht 
darin (und der 3. Teil unseres Beitrags wird das deutlicher machen), 
gemeinsam herauszufinden, was der eine und gemeinsame Geist sagt. 

Das andere Bild von der •Mutter Kirche", das außer Ignatius auch Franz 
von Assisi teuer war, weist darauf hin, daß wir durch die Kirche unser 
(geistliches) Leben erhalten haben. Daraus folgt die Pflicht, ihr - wie einer 
leiblichen Mutter - Ehrfurcht und Liebe zu erweisen. Daraus folgt auch, 
daß wir uns von ihrer Erfahrung als der •Älteren" belehren lassen. Das 
Bild besagt aber nicht, daß jede Meinung und Entscheidung der konkreten 
Kirche richtig wäre (die Unfehlbarkeit der Kirche ist eng umschrieben!), 
wohl aber, daß wir die Meinungen und Entscheidungen dieser Kirche zu- 
nächst einmal sehr ernst zu nehmen haben. Wenn die Kirche unsere Mutter 
ist, dann müssen wir sie lieben bei all ihrer Sündhaftigkeit und Fehl- 
barkeit. 

Nach dieser knapp angedeuteten Begründung für die Zusammengehö- 
rigkeit von Geistanregung und Kirchlichkeit sei noch einmal der Blick auf 
die beiden •Subjekte" gelenkt, um deren Geistbesitz es geht. Da steht auf 
der einen Seite der einzelne, aber nicht in seiner beliebigen Subjektivität, 
nicht mit irgendwelchen, nicht weiter ausgewiesenen Gedanken und Impul- 
sen; es wird vielmehr vorausgesetzt, daß er eine strenge Unterscheidung 
seiner •Geister" vorgenommen hat. Das ganze Exerzitienbuch soll diesem 
Prozeß dienen, vor allem die beiden Serien der Regeln zur Unterscheidung 
der Geister (Exerz. n. 313-327 und 328-336) sowie die Hinweise zur Wahl 
(Exerz. n. 169-189). Schon für den Eintritt in die Unterscheidung werden 
große Vorbedingungen gestellt: Indifferenz, Großmut, Ausrichten der 
Mittel am (ewigen) Ziel. Der ganze Unterscheidungs- und Entscheidungs- 
prozeß geschieht in einer Atmosphäre von Glaube, Hoffnung, Liebe, inne- 
rer Ruhe und geistlicher Freude, und das alles auf dem Hintergrund der 
Betrachtungen, die uns mit dem Vorbild der Person Jesu und seiner Bot- 
schaft konfrontieren. Nur wenn diese Bedingungen erfüllt sind (die natür- 
lich nicht jedesmal den ganzen •Apparat" der Exerzitien verlangen), kön- 
nen wir gewiß sein, daß der Heilige Geist in uns wirkt und nicht nur die 
Verstandeseinsicht noch irgendein menschliches Begehren oder gar der 
böse Geist. 

Auf der anderen Seite steht die Kirche. Und zwar nicht eine ideale 
Urkirche (von der wir wissen, daß es sie nie gegeben hat), auch nicht die 



Günter Switek 100 

triumphierende Kirche der Endzeit, sondern die konkrete Kirche heute. 
Ignatius nennt sie die •hierarchische", womit nicht bloß die Hierarchie 
gemeint ist, sondern die gesamte, allerdings hierarchisch verfaßte und 
strukturierte Kirche. Ein anderer Name für sie ist die •kämpfende" oder 
•dienende" Kirche, d. h. die Kirche in dieser Zeitlichkeit mit ihren Bedräng- 
nissen. Schließlich nennt Ignatius sie die •Römische" Kirche, weil sie im 
Papst als dem Stellvertreter Christi ihr menschliches Haupt hat. In dieser 
Kirche also wirkt der Heilige Geist. Hinter dieser Aussage steht nicht 
Unkenntnis der Wirklichkeit, sondern der Glaube! Der Geist Christi, der 
in der Kirche, die sich von Christus herleitet, als ganzer gegenwärtig ist, 
garantiert ihr - bei aller Sündigkeit und Fehlbarkeit - in den wesentlichen 
Vollzügen Heiligkeit und Unfehlbarkeit. Noch einmal: Damit ist nicht die 
Richtigkeit aller kirchlichen Äußerungen und Maßnahmen garantiert, auch 
die •Geister" in den kirchlichen Amtsträgern und Amtsstuben bedürfen 
einer •Unterscheidung"! Aber der Geist drängt den einzelnen dahin, sich 
zunächst selbst einer weniger einsichtigen kirchlichen Entscheidung zu 
fügen, wobei aber auf beiden Seiten stets die Offenheit und Verfügbarkeit 
für das weitere Wirken des Geistes vorausgesetzt wird. Damit sind wir bei 
der Frage angekommen, wie Kirchlichkeit in der Praxis aussehen könnte. 

3. Die Praxis der Kirchlichkeit 

Seitdem man sich der möglichen Spannung zwischen Geistanregung und 
Kirchlichkeit bewußt ist - und das heißt seit den Zeiten des Neuen Testa- 
mentes •, hat man versucht, die sich daraus ergebenden Forderungen der 
Kirchlichkeit zu formulieren. Man könnte schon beim hl. Paulus im 1. Ko- 
rintherbrief so etwas wie Regeln der kirchlichen Gesinnung finden, z. B. 
seine Verurteilung von Spaltungen in der Gemeinde (1 Kor 1, 10-16), die 
Aufforderung, mit Rechtstreitigkeiten unter Christen nicht vor heidnische 
Richter zu gehen, sondern lieber selbst Unrecht zu erleiden (1 Kor 6, 1-11), 
die Lehre, daß die verschiedenen Charismen dem Nutzen der gesamten 
Gemeinde zu dienen hätten (1 Kor 12-14). Später führte die Auseinander- 
setzung mit Gnosis und Montanismus und ihren falschen Propheten dazu, 
Kriterien der Kirchlichkeit aufzustellen. Auch die mittelalterlichen Ab- 
handlungen über die •Unterscheidung der Geister" nahmen Bezug auf die 
kirchliche Gesinnung, denn viele wandten sich damals von der unheiligen, 
zerstrittenen und sehr irdischen Kirche ab und hielten nach einer Geist- 
kirche Ausschau, die von fragwürdigen Propheten und Visionären immer 
wieder angekündigt wurde. Auch Ignatius von Loyola hat seine Kirchlich- 
keitsregeln auf dem zeitgeschichtlichen Hintergrund der Auseinanderset- 



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 101 

zung mit Alumbrados, Erasmianern und Protestanten verfaßt. Dabei be- 
schränkte er sich auf •einige Regeln"; er war sich also ihres fragmentari- 
schen Charakters bewußt. Dem Leser der ignatianischen Regeln zur kirch- 
lichen Gesinnung wird - trotz der konkreten Anspielungen auf die zeit- 
geschichtliche Fragestellung - ihr stark formaler Charakter auffallen. Es 
ging Ignatius weniger um theoretische Auseinandersetzungen theologi- 
scher, auch kontroverstheologischer Art, sondern er wollte als Seelsorger 
und Seelenführer pastorale, praktische Weisungen geben. Es handelt sich 
um praktische Maximen, wie man sich in konkreten Fällen zu verhalten 
habe: über die dahinter stehenden grundsätzlichen Fragen wird kaum etwas 
gesagt; eine sachliche Auseinandersetzung darüber wird keineswegs ausge- 
schlossen, ja geradezu gefordert, allerdings auf einer anderen Ebene. 

Diese Eigenart der ignatianischen Regeln, die manche ihnen zum Vor- 
wurf machen, lenkt den Blick aber gerade auf einen wesentlichen Zug der 
Kirchlichkeit hin. Kirchliche Gesinnung läßt sich nur schwer in ein für alle 
Mal fertige Formulierungen kleiden, die dann für immer Geltung haben. 
Das Finden der konkreten Kirchlichkeit ist ein Prozeß, bei dem einige for- 
male Prinzipien vorliegen, die aber inhaltlich entsprechend den Umständen 
je neu formuliert werden müssen. Man hat in letzter Zeit einige Versuche 
dazu unternommen. J. Granero z. B. formuliert die Regeln neu mit den 
Worten oder wenigstens aus der Sicht des II. Vatikanischen Konzils6; 
L. Orsy macht einen anderen Versuch von einer Theologie der Kirche und 
der Charismen her, die sich mehr am hl. Paulus orientiert7. Unser Beitrag 
beabsichtigt zwar nicht, die Kirchlichkeitsregeln in ihrer Gesamtheit für 
unsere Zeit neu zu formulieren, will aber doch an Hand von einigen zen- 
tralen umstrittenen Punkten fragen, wie Kirchlichkeit heute konkret aus- 
sehen könnte. 

Eine unabdingbare Voraussetzung der Kirchlichkeit - und das steht viel- 
leicht nicht immer genügend im Bewußtsein - ist die Sicht der Kirche mit 
den Augen des Glaubens. Kirche ist nicht einfach ein soziologisches 
Gebilde, in dem verschiedene Gruppen miteinander um die Macht kämp- 
fen, ihre Rechte, ihren Einfluß geltend zu machen versuchen (obwohl zur 
Gesamtwirklichkeit der Kirche auch der soziologische Aspekt gehört); Kir- 
che ist zunächst einmal - in den Bildern der Hl. Schrift, die das II. Vatika- 
num in der Kirchenkonstitution aufgegriffen hat - Leib Christi, Volk 
Gottes, Braut Christi, unsere Mutter. 

Mit dieser Kirche muß den einzelnen Christen eine grundsätzliche Ein- 
heit verbinden: mit Papst, Bischof, Lehramt, mit den Gemeinden, mit dem, 

0 Sentir con la Iglesia. In: Manresa 47 (1975) 291-310. 
7 On being one with the Church today. In: Studies in the Spirituality of Jesuits, vol VII, 
no. 1 (Januar 1975), p. 21-41. 



Günter Switek 102 

was allgemein in der Kirche geglaubt und gelebt wird; auch mit der Tra- 
dition als der lebendigen Vergangenheit der Kirche. Das bedeutet nicht, 
daß alle Impulse in der Kirche von oben ausgehen müßten. Der heutige 
Trend zur Basisgemeinde, zur kleinen, überschaubaren Gruppe dient 
allerdings nur dann wirklich der Erneuerung der Kirche, wenn man gleich- 
zeitig bewußt zur Einheit mit der Gesamtkirche und deren Hierarchie hin- 
strebt. Die katholische charismatische Bewegung hat das offensichtlich ver- 
standen. 

Die Forderung nach grundsätzlicher Einheit mit der Tradition will nicht 
einem starren Traditionalismus das Wort reden. Die Zukunft liegt weder 
in einem undifferenzierten Zurück zur Vergangenheit (wie jeder sie auf- 
fassen mag), noch in einer schrankenlosen Offenheit auf ein unbestimmtes 
Morgen. Aber das Bewußtsein vom Eingebundensein in die lebendige 
Überlieferung kann den Blick dafür öffnen, daß Kirche stets mehr ist als 
das, was wir heute von ihr wahrnehmen, daß sie auch immer mehr weiß, 
als ihre heutigen Amtsträger und Theologen vielleicht zu formulieren im- 
stande sind. 

Die konkrete Kirchlichkeit umfaßt Bereiche, in denen klar feststeht, was 
zu ihr gehört, so sehr, daß eine Leugnung nicht nur unkirchlich wäre, son- 
dern sogar von der Kirche trennen würde. Dazu gehört die Übereinstim- 
mung in den durch Schrift und Tradition überkommenen Glaubensfragen 
(der die theologische Forschung zu einer vertieften und differenzierteren 
Interpretation des Glaubensgutes nicht entgegensteht). 

Viel heikler wird das Problem der Kirchlichkeit, wenn es um jene den 
Glauben und die Sitten betreffenden Lehräußerungen der Kirche geht, die 
nicht jene letzte Endgültigkeit beanspruchen, die dem der Kirche verliehe- 
nen Unfehlbarkeitscharisma eignen, wie etwa die Enzyklika •Humanae 
vitae" oder die jüngste •Erklärung zu einigen Fragen der Sexualität" der 
Römischen Glaubenskongregation. Aber auch hier muß zunächst einmal 
das Recht (und auch die Last!) der Kirche sichergestellt werden, in diesem 
Bereich Entscheidungen zu fällen, und zwar unter dem Beistand des Heili- 
gen Geistes, denn auch das Amt in der Kirche ist nach Paulus ein Charisma 
und hat die Verheißung des Geistes. Solche Entscheidungen haben je nach 
der betreffenden Instanz, von der sie getroffen werden, ein verschiedenes 
theologisches Gewicht. Außerdem sollten sie • und das gehört zum •Hor- 
chen auf den Geist", das auch vom Amt gefordert ist - vorbereitet sein 
durch umfassende Information der Amtsträger; dabei müssen Theologen, 
Fachleute aus anderen Disziplinen und die Gläubigen, die ja auch am 
Glaubenssinn in der Kirche Anteil haben, •zu Wort kommen". Man 
spricht heute gern von einem •Dialog" zwischen Lehramt, Theologie und 



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 103 

Gottesvolk8. Hier sind allerdings die jeweiligen Kompetenzen zu wahren; 
den Fachleuten kommt es zu, ihre Sachkenntnis einzubringen; den Theolo- 
gen, die genauen Nuancen und Formulierungen der zu entscheidenden 
Sache festzulegen; die letzte verantwortliche Entscheidung liegt aber beim 
Lehramt. In einem solchen Entscheidungsprozeß wird deutlich, daß Kirch- 
lichkeit wie •discretio" nicht nur eine Sache der Laien sind, sondern von 
der ganzen Kirche verlangt werden. Der Ablauf des II. Vatikanischen Kon- 
zils und der Gemeinsamen Synode mag als Beispiel für ein gemeinsames 
Suchen im Geist dienen. Der Erfolg zeigt sich nicht nur in der beschlossenen 
Sache, sondern ebenso im Prozeß, der zwischen den Teilnehmern in Gang 
kam; nicht selten, so wird bezeugt, wich das anfängliche Mißtrauen und die 
Konfrontation dem gegenseitigen Verständnis und der Gemeinsamkeit. Im 
ganzen kann man sagen: Die Bereitschaft des Amtes, in strittigen Fragen 
ein Gespräch mit den •Betroffenen" einzugehen, dürfte der Autorität nur 
zugute kommen und könnte sicher viel zum Erstarken der Kirchlichkeit 
beitragen. 

Wenn aber einmal eine lehramtliche Entscheidung ergangen ist, dann 
wird der kirchlich gesinnte Gläubige zunächst einmal seine Zustimmung 
geben; allerdings in dem Sinn, wie die Entscheidung selbst es fordert: 
entsprechend ihrem theologischen Gewicht und solange die Kirche die Ent- 
scheidung nicht revidiert. Oft wird eine Unterscheidung angebracht sein 
zwischen dem konkreten Inhalt der Lehrentscheidung und der dahinter 
stehenden Intention. Selbst da, wo einem die Entscheidung nicht ganz ein- 
sichtig ist, wird er sie zu verstehen suchen und Gehorsam leisten, auch 
wenn er weitere Klärung erhoffen und sogar daran mitwirken kann. Aber 
auf dem Gebiet theologischer Entscheidungsfindung im oben besprochenen 
Sinn fehlen uns wohl noch zum Teil die theologischen Kategorien. 

Kirchlichkeit hat sich auch auf dem ausgedehnten Gebiet der spirituel- 
len Praxis zu bewähren. Gerade hier sind Glaubenswahrheit, theologische 
Meinung und bloße Gewohnheit aufs engste miteinander verquickt. Aber 
von grundsätzlichen Fragen abgesehen, für die eine klare Weisung vor- 
liegt (etwa bzgl. der erneuerten Liturgie, der sakramentalen Beichte usw.), 
ist es sehr schwer festzulegen, welche Praxis (z. B. des Gebets, der Medi- 
tation, der besonderen Frömmigkeits- und Andachtsübungen) heute un- 
kirchlich wäre. Hier herrscht ein legitimer Pluralismus. Im Neuaufbruch 
unserer Tage ist nur darauf zu achten, daß die Kontinuität mit der reichen 
spirituellen Vergangenheit gewahrt bleibt. 

Ein weiteres Betätigungsfeld der Kirchlichkeit sind die disziplinären 
Anordnungen der kirchlichen Autorität. Die Präsumption steht zunächst 

8 Vgl. etwa das Referat von Erzb. Robert Coffy auf dem 3. Symposion der Europäischen 
Bischöfe, 14. - 18. 10. 1975 in Rom; Ordenskorrespondenz 17 (1976) 79. 



Günter Switek 104 

einmal zugunsten der bestehenden Anordnung. Hier gilt aber ebenso wie 
bei den Lehrfragen, daß der Entscheidung ein Unterscheidungsprozeß 
vorangehen muß, der möglichst umfassende Information, Gesprächsbereit- 
schaft, gemeinsames Suchen und Hören auf die Stimme des Geistes mit 
einschließt. Daß hier der Dialog nicht zu früh mit Berufung auf den Gehor- 
sam (oder gar den •Verstandesgehorsam") abgebrochen werden darf, dafür 
mag wieder Ignatius von Loyola als Beispiel angeführt werden. In seinen 
Konstitutionen war vorgesehen, daß Mitglieder der Gesellschaft Jesu keine 
kirchlichen Ämter oder Würden annehmen dürfen. So sollte die aposto- 
lische Armut und Einfachheit und die Verfügbarkeit im Dienste der Kirche 
und ihrer Reform sichergestellt werden. Jede Ausnahme hätte in den 
Augen des Ignatius bei der noch geringen Mitgliederzahl des Ordens die- 
sen in große Schwierigkeiten gebracht und vor allem einen Präzedenzfall 
geschaffen, dessen Folgen dem Orden großen geistlichen Schaden zugefügt 
hätten. Von seiten der Fürsten und auch des Papstes wurde versucht, ein- 
zelne Jesuiten mit Bischofssitzen zu •ehren". Aber Ignatius blieb in diesem 
Punkte fest. Als Kaiser Karl V. im Jahre 1552 Franz Bor ja, seinen einsti- 
gen Vertrauten, zum Kardinal vorschlug und der Papst bereits entschlos- 
sen war, ihn zu ernennen, kam Ignatius nach reiflicher Überlegung im 
Gebet zu der Meinung, er müsse das verhindern. Er war überzeugt, daß 
der Heilige Geist ihn dazu dränge; andererseits setzte er voraus, daß auch 
der Papst vom Geist geleitet sein könnte. Er sah darin aber keinen Wider- 
spruch, sondern meinte: •Es kann wohl sein, daß der gleiche Geist Gottes 
mich aus gewissen Gründen zu dem einen drängt und andere zum Gegen- 
teil; und so könnte doch noch der Vorschlag des Kaisers durchdringen"9. 
Solange also die Sache zwar beschlossen, aber noch nicht definitiv entschie- 
den war, glaubte Ignatius, auch gegen den klaren Wunsch des Papstes 
Widerstand leisten zu müssen, damit so die Absicht des Geistes ganz deut- 
lich würde. Tatsächlich verzichtete der Papst dann auf die Ernennung Bor- 
jas. 

Die von Ignatius gemachte Voraussetzung, daß beide Seiten im Besitz 
des Geistes sind, schließt also keineswegs einen möglichen Konflikt aus. 
Denn es bleibt immer noch die Frage, ob von dem einen oder dem anderen 
echte Geistanregung auch richtig interpretiert wird. Vielleicht bedarf es 
eben darum des Gesprächs als Hilfe zum volleren Verständnis des im Geist 
Erkannten. Solange darum eine Anordnung nicht definitiv ergangen ist, 
scheint es legitim, und kann es u. U. geboten sein - auf Grund der eigenen 
Einsicht -, Widerstand zu leisten. Ist die Anordnung aber ergangen, ver- 
langt kirchliche Gesinnung, daß man sich an sie hält, aber selbst dann 

9 Ignatius an Borja, 5. 6. 1552; MHSI, Epp. Ign. IV, 284; zit. nach: Ignatius von Loyola. 
Geistliche Briefe, hrsg. v. H. Rahner, Einsiedeln 1956, 214. 



Der Trappistenmönch Thomas Mertön 105 

bleibt noch Raum, die Rücknahme der Entscheidung anzustreben, wenn 
neue Einsichten hinzutreten. Man wird in den nächsten Jahren viel Mühe 
aufwenden müssen, um zur Lösung solcher kirchlichen Konflikte Methoden 
zu entwickeln, die nicht auf rein sozialpsychologischer Ebene bleiben, son- 
dern die wirklich geistlich sind. 

Nicht unerwähnt darf bei all dem bleiben, daß auch das •sentire cum 
Ecclesia" letztlich nicht am Kreuz vorbeikommt. Immer wird es Konflikte 
geben, für die infolge großer sachlicher Schwierigkeiten oder menschlicher 
Fehler eine Lösung nicht gefunden wird und wo nur die Möglichkeit bleibt, 
den Konflikt zu •ertragen". Auch aus dem Verzicht erwächst der Kirche 
Fruchtbarkeit10. 

Unsere - gewiß sehr fragmentarischen - Betrachtungen haben hoffent- 
lich deutlich gemacht, daß Geistanregung und Kirchlichkeit zusammen- 
gehören, daß aber die Realisierung ihres rechten Zueinanders eine je neu zu 
erfüllende Aufgabe bleibt. Es ist schwer, inhaltlich gefüllte Regeln für die 
Kirchlichkeit zu formulieren, die für alle Zeiten gelten. Zwar gibt es eine 
Reihe von bleibenden mehr formalen Strukturen und Maximen. Aber die 
Verantwortung eines jeden ist aufgerufen, diese formalen Regeln je heute 
mit Inhalt und Leben zu füllen. Das aber ist wiederum eine Sache des Gei- 
stes. Nur eine erneuerte Spiritualität in der ganzen Kirche kann auch zu 
einer neuen Liebe zur Kirche, zu wahrer Kirchlichkeit inmitten aller Kon- 
flikte führen. 

Der Trappistenmönch Thomas Merton • 
Grenzgänger zwischen Ost und West 
Elisabeth Ott, Neresheim 

Mertons •Berg der Sieben Stufen" (1948) war ein Welterfolg, über 
den englischen Sprachbereich, über den christlichen Leserkreis hin- 
aus. Das Buch schilderte das unruhige Leben des Verfassers: Frank- 
reich, England, Amerika; Kunst, kommunistische Aktivität; Freun- 
deskreise, Studium; Konversion zum Katholizismus, Noviziat im 

10 Als Beispiel sei hier auf H. de Lubac hingewiesen, der, als er infolge von Verdächti- 
gungen von seiner Lehrtätigkeit •beurlaubt" war, eines der schönsten Werke über Kirche 
und Kirchlichkeit verfaßte: Die Kirche. Eine Betrachtung. Einsiedeln 1968. 




