Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist:

Gunter Switek SJ, Frankfurt am Main

Neue Bewegungen und Stromungen in der Kirche berufen sich heute mit
Vorliebe auf den ,Geist“, auf das ,Charisma®“. Auch religiése Impulse
einzelner Christen, die Gber das Gewghnliche hinausgehen, werden gern
auf die Fihrung durch den Geist zuriickgefiihrt. Damit steht man in der
alten Tradition der ,discretio spirituum®, der , Unterscheidung der Gei-
ster, welche die verschiedenen ,Geister”, d. h. Gedanken, Regungen, Ge-
fiihle, Antriebe und Vorhaben priifte, um herauszufinden, ob sie von Gott
kommen, vom Evangelium inspiriert sind, dem wahren Glauben entspre-
chen, oder bloff menschlichem Sinnen entstammen, vielleicht sogar unchrist-
liche Elemente mit sich fithren, vom Bésen eingegeben sind.

In der Uberlieferung ist die Berufung auf die innere Geistanregung
gewohnlich verbunden mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit der Uber-
einstimmung mit der kirchlichen Tradition und gegebenenfalls einer Pri-
fung durch die Kirche. Unterscheidung der Geister geschah im Rahmen der
Institution der Kirche. Origenes, der wie kaum ein anderer Schriftsteller
der frithen Viterzeit zur Entwicklung einer Theologie der ,discretio spiri-
tuum“ beigetragen hat, war gleichzeitig von dem dringenden Wunsch
beseelt, ein ,vir ecclesiasticus“, ein ,Mensch der Kirche“ zu sein. Ignatius
von Loyola hat seinen Exerzitien, in denen die Unterscheidung der Geister
eine zentrale Rolle spielt, eigene Regeln fiir das ,Fithlen mit der Kirche®,
fir die , kirchliche Gesinnung“ angefiigt. Im Bewuftsein der neuzeitlichen
katholischen Frémmigkeit war seitdem das eine ohne das andere nicht zu
denken.

Heute scheint diese Verbindung von Geistanregung und Kirchlichkeit,
von subjektiven und objektiven Unterscheidungs- und Entscheidungskri-
terien, in eine Krise geraten zu sein. Das Wort ,kirchlich“ hat fiir manche
Ohren keinen guten Klang; es wird in die Néhe von ,ideologisch®, ,vor-
eingenommen®, ,normiert“ gertickt. Man beruft sich zwar auf den Geist,
das Charisma, die personliche Uberzeugung, aber mit der Kirche ,iden-
tifiziert“ man sich dabei nur noch teilweise. Als Rechtfertigung dafir dient
nicht selten die Heilige Schrift: Institutionen, Lehren und Praktiken, die
sich nicht unmittelbar am Neuen Testament ausweisen konnen, steht man
skeptisch gegeniiber; man glaubt, sie kritisch hinterfragen zu miissen. In
anderen Fallen bilden Fixierungen auf einen bestimmten historischen Ent-
wicklungsstand oder die Berufung auf die Ergebnisse der Humanwissen-
schaften den Ausgangspunkt der Kritik. Es ist kaum nétig, konkrete Bei-



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 93

spiele einer gebrochenen Kirchlichkeit anzufithren. Sie begegnen uns
sowohl bei sog. Progressisten wie bei Traditionalisten, in volkstiimlichen
Pamphleten wie in professoralen Abhandlungen. Der Hinweis auf die
Reaktionen zu ,Humanae vitae“ oder den Widerstand gegen die neue
Meflordnung Pauls VI. mag hier gentigen.

Den tieferen Griinden fiir das Abnehmen der Kirchlichkeit, fiir das
Auseinanderklaffen von ,,Geist“ und Kirche, kénnen wir hier nicht im ein-
zelnen nachgehen. Sicher spielt die allgemeine Autoritatskrise, die sog.
»zweite Aufkldrung® und der Trend zu allseitiger ,Emanzipation“ eine
Rolle. Auch die Ubertreibungen der Kirchen- und Papstfrommigkeit, wie
sie nach dem I. Vatikanum infolge des rémischen Zentralismus und ange-
sichts bedeutender Papstgestalten bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts
nicht gerade selten waren, konnen hier ihre unbeabsichtigten Nachwir-
kungen haben.

Anderseits wird die gegenwirtige Situation dadurch verschirft, dafl
viele Katholiken, die frither bewuflt kirchlich engagiert waren, heute
meinen, um der Kirche willen ,,unkirchlich® sein zu miissen. Es ist z. B.
das Leid vieler Konvertiten, dafl gerade jene Lehren und religisen For-
men, um derentwillen sie einst zur Kirche gekommen sind, heute von
»geborenen® Katholiken in Frage gestellt und vielleicht sogar von offiziel-
ler kirchlicher Seite nicht mehr recht bejaht werden. Manch einer, der sich
jahrzehntelang fiir bestimmte kirchliche Positionen eingesetzt hat und der
sich jetzt auf einmal von der Kirche ,verraten® fiihlt, hilt nun den Wider-
stand gegen die Kirche fiir eine kirchliche Pflicht, wenn er es nicht vorzieht,
in die innere Emigration zu gehen.

Unser Beitrag will die Kirchlichkeit, die nach Ausweis der Tradition
mit der Berufung auf echte Geistanregung unlaslich verbunden ist, in
unserer Zeit aber ernstlich gefahrdet scheint, etwas niher beleuchten. Aus
der grofien Zahl der méoglichen Aspckte seien drei Fragen ausgewihlt:
Was besagt genau der Begriff ,Kirchlichkeit“? Worin ist es begriindet,
dafl authentische Geistanregung und Kirchlichkeit in Schrift und Uber-
lieferung zusammengehoren? Und schlieflich: Wie kann Kirchlichkeit in
unserer heutigen Zeit konkret aussehen?

1. Was bedeutet ,Kirchlichkeit“?

Der Begriff ,Kirchlichkeit“ wird in verschiedener Bedeutung verwendet.
Er kann z. B. im religionssoziologischen Sinn zur Bezeichnung der Kirchen-
zugehorigkeit dienen. Als Kriterien dafiir nennt man als Minimum die
Taufe, weiterhin das Festhalten an den Grundwahrheiten des Glaubens



Giinter Switek 94

(Orthodoxie), religiés motivierte Verhaltens- und Moralnormen, Teil-
nahme an kultischen Vollziigen (etwa sonntédglicher Meflbesuch) und Ein-
gliederung in eine feste Organisation!. Um diesesVerstindnis von ,Kirch-
lichkeit“ geht es in unserem Zusammenhang nicht. Es ist zwar voraus-
gesetzt, aber nicht eigentlich unser Fragepunkt. Kirchlichkeit meint in
unserer Fragestellung nicht so sehr etwas Soziologisches oder Juridisches,
sondern vielmehr etwas Spirituelles.

Der aus den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola stammende Aus-
druck , Fiihlen mit (bzw. in) der Kirche“ (,sentire cum / in Ecclesia®) kann
deutlicher zeigen, was gemeint ist. Da geht es weniger um eine verstandes-
miflige Ubereinstimmung mit einer Lehre oder um eine praktische Uber-
einstimmung mit der Norm (beides wird eher vorausgesetzt), als vielmehr
um ein Fihlen, ein Erspiiren der Ubereinstimmung in Dingen, bei denen
es schwer ist, Denken und Verhaltensweisen im einzelnen festzulegen. So
wie es in der sog. ,Unterscheidung der Geister® darum geht, den positiven
Individualwillen Gottes in Fragen, die nicht durch ein allgemeines Gesetz
entschieden sind, sondern dariiber hinaus gehen und das Allerpersénlichste
des Menschen betreffen, durch Erfahrung und Deutung der inneren Regun-
gen (,Geister”) von Trost und Trostlosigkeit zu ,erspiiren®, so gibt es
auch Verhaltensweisen des Christen als eines Gliedes der Kirche, die man
kaum in allgemeine Normen fassen kann, sondern die ,erspiirt® werden
miissen. Wie ich mit Hilfe der ignatianischen Unterscheidung der Geister
z. B. wahrend der Exerzitien zu erspliren versuche, was zu Jesus Christus,
seiner Botschaft und Sendung pafit, was sie tiefer verstehen und verwirk-
lichen 1488t (darum geht es ja im ganzen Exerzitienprozef), so kann ich
auch wahrzunehmen versuchen, was in meinen Verhaltensweisen — in mei-
nem Denken, Urteilen, Reden und Handeln — der Kirche, ihrem Auftrag,
ihrer Sendung mehr entspricht. Wie man die ignatianischen Regeln der
Unterscheidung der Geister als eine Kriteriologie des geistlichen Lebens be-
zeichnen kann, so die Regeln der kirchlichen Gesinnung als eine Kriteriolo-
gie des Lebens in und mit der Kirche. Uberall da, wo ich als Glied der
Kirche unterscheiden und entscheiden mufi, wo eine Beurteilung allein von
aufleren Normen her nicht recht zum Ziel {iihrt, wo etwas ins Spiel kommt,
was durch allgemeine Regeln nicht zu erfassen ist, da wird das ,Fihlen
mit der Kirche® aktuell.

Kirchlichkeit besagt ,ldentifizierung® mit der Kirche. Allerdings muf}
man sich der Grenzen dieses Begriffs bewufit sein. Identifizierung bedeutet
nicht, dal man zu allem und jedem in der Kirche Ja sagt. So kann man sich
z. B. auch mit einer Person im tiefsten identifizieren, obwohl man durch-

1 Vgl. etwa: M. Sievernich, Wann ist man kirchlich? In: Diakonia 6 (1975) 148-158.



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 95

aus Fehler an ihr wahrnimmt und mifibilligt. Anderseits kann eine Iden-
tifizierung im Wesentlichen zu einer solchen Ubereinstimmung auch im
Akzidentellen fiihren, wie sie durch blof dufiere Normen nie hergestellt
werden konnte. Etwas Ahnliches gilt fir die Identifizierung mit der
Kirche.

Eine Textvariante aus den schon mehrfach genannten ignatianischen
Regeln der kirchlichen Gesinnung kann hier vielleicht zum Verstindnis
und zur Vertiefung helfen. Die Uberschrift zu diesen Regeln lautet nach
der spanischen Urfassung des Ignatius, dem sog. Autograph: ,Um das
echte Gespiir zu erlangen, das wir in der dienenden Kirche haben sollen,
sind die folgenden Regeln zu beachten . . .“ (Exerz. n. 852)2. Die in klas-
sischem Latein verfafite Ubersetzung von P. des Freux, die von Papst
Paul IIL. im Jahre 1548 durch das Breve , Pastoralis officii cura“ appro-
biert wurde, spricht hingegen von einem ,rechten Fithlen mit der Kirche*3,
Die beiden Formulierungen besagen sicher keinen Widerspruch; Ignatius
hat beide gebilligt, man darf also nicht zuviel aus dieser Variante folgern.
Aber der verschiedene Akzent ist doch deutlich: sagt man ,,mit der Kir-
che“, dann steht der Gldubige gewissermafien der Kirche gegeniiber und
gleicht sich ihr an; heifit es ,in der Kirche, dann ist man ein Teil von ihr,
man gehort selber dazu, man lebt und handelt in ihr. Sicher gehdren beide
Aspekte zur vollstindigen Beschreibung unseres Verhéltnisses zur Kirche.
Aber es ist keine Frage, dafl die Ausdrucksweise ,Fiihlen in der Kirche®
in hohem Mafle mit der Sicht der Kirche, wie sie sich auf dem II. Vatikani-
schen Konzil herausgebildet hat, ibereinstimmt. Ohne die besondere Funk-
tion des Papstes, der Bischofe, des Lehramtes im geringsten leugnen zu
wollen, mufl man doch betonen, daf} diese nicht einfachhin die Kirche sind,
der gegeniiber sich der Glaubige mehr oder weniger passiv zu verhalten
hat. Das Konzil hat nicht nur die Kollegialitat der Bischdfe wieder ins
Bewufitsein gehoben, sondern auch die aktive und ,mit-verantwortliche®
Rolle jedes Kirchengliedes deutlich gemacht. Die Forderung nach Kirch-
lichkeit und kirchlicher Gesinnung will also keineswegs den einfachen
Glaubigen in die Rolle eines bloflen Empfangers und Jasagers zuriick-
drangen.

Wie es ein ,zu wenig“ an Kirchlichkeit gibt, so kann es auch ein ,zu
viel“ geben. Man denkt und fiihlt noch nicht deshalb in der rechten Weise
mit und in der Kirche, weil man alle Traditionen ,anbetet®, weil man sich

2 Wir zitieren nach der Uberseizung von A. Haas: Ignatius von Loyola, Geistliche Ubun-
gen, Freiburg 1975, Im Spanischen heifit es: ,Para el sentido verdadero, que en la Iglesia
militante debemos tener, se guarden las reglas siguientes” (MHSI, Exercitia Spiritualia,
Rom 1969, 404).

3 ,Regulae aliquot servandae, ut cum orthodoxa Ecclesia vere sentiamus® (MHSI, Exer-
citia Spiritualia, Rom 1969, ebd.).



Giinter Switek 96

standig darauf beruft, wie es friher war. Ein kirchlicher Maximalismus,
eine Ubertreibung der kirchlichen Autoritit mit einer entsprechend undif-
ferenzierten Forderung nach Gehorsam kann sich nicht auf das ,sentire
cum Ecclesia® berufen. Dazu gehort auch ein lauteres, in Glauben, Demut
und Liebe verankertes geistliches Unterscheidungsvermdgen. Damit sind
wir aber bereits bet unserer zweiten Frage.

2. Zusammengehorigkeit von Geistanregung und Kirchlichkeit

Die christliche Tradition hat Geistanregung und Kirchlichkeit stets in
engem Zusammenhang gesehen. Wie aber wurde dieser Zusammenhang
begriindet? Wie sah man die Zusammengehdrigkeit im einzelnen? Wir
kénnen hier keine abgerundete theologische Darlegung und Begrindung
bieten, sondern missen uns mit einigen Hinweisen begniigen.

Gehen wir zunéchst von der gegenteiligen Position aus, ndmlich von der
Leugnung der Zusammengehorigkeit von Geistanregung und Kirchlich-
keit. Es hat immer wieder in der Kirchengeschichte Versuche gegeben, eine
unsichtbare Geistkirche gegen die sichtbare Kirche auszuspielen. Schon in
der Gemeinde von Korinth hatte Paulus seine Miihe mit den Schwéirmern,
denen die auferordentlichen Charismen mehr galten als die Einordnung
in die Gemeinde. Im 2. Jahrhundert waren es die Montanisten, die sich auf
neue Geistoffenbarungen tber die in Jesus Christus ergangenen und den
Aposteln als Fundament der Kirche anvertrauten hinaus beriefen und
damit eine fiir viele Jahrhunderte andauernde Allergie des bischoflichen
Amtes gegentiber allen Charismatikern verursachten. Im Mittelalter wie-
derum schreckten die Anhdnger des Joachim von Fiore und die Spiritualen
die wenig geistliche und sehr in die Angelegenheiten dieser Welt verwik-
kelte Kirche mit der Ankiindigung eines neuen Zeitalters des Heiligen
Geistes und einer neuen Geistkirche. Uber Jahrhunderte machte eine
andere Bewegung von sich reden, deren Anhdnger ganz aus dem Geist
leben wollten und deshalb alle dufleren Formen als verwerflich oder
gleichgiiltig ansahen: Kirche, Sakramente, Kult, Heiligenverehrung, Kir-
chengebote. Unter den verschiedensten Namen flackerte diese Bewegung
immer wieder auf: als Briidder oder Schwestern vom freien Geist, als Amal-
rikaner, als Beginen und Begharden. Auch die spanischen Alumbrados
(d. h. die ,Erleuchteten“) zu Beginn des 16. Jahrhunderts beriefen sich auf
eine direkte innere Erleuchtung durch den Geist. Ahnliche Tendenzen fin-
den sich bei den protestantischen ,Schwéarmern®, bei Thomas Muntzer, den
Téufern, Pietisten, Quakern, bis hin zur Pfingstbewegung zu Beginn unse-
res Jahrhunderts. Aber auch die katholische Kirche blieb in der neueren Zeit



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 97

von solchen Stromungen nicht frei. Sie zeichneten sich nicht selten durch
besonders augenfillige ,Frommigkeit“ aus. Jene Kreise, denen eine
Marienerscheinung mehr bedeutete als die Heilige Messe, denen Prophe-
zeiungen aus Sehersmund hoher standen als Aulerungen von Papst, Bischo-
fen und Konzil, gehoren in diesen Zusammenhang. Thnen allen ist eines
gemeinsam: Geistanregung und Kirchlichkeit treten auseinander; im Falle
eines Konfliktes ist die letzte Instanz der ,Geist, an dessen Besitz man
selbstverstidndlich nicht zweifelt.

All diesen Bewegungen gegeniiber ist zu betonen, dafl vom Neuen
Testament an die Uberlieferung Geistanregung und Kirche miteinander
verbindet?, Schon Paulus wies die Charismatiker von Korinth unmifiver-
standlich darauf hin, daf alle Geistesgaben letztlich dem Nutzen der
Gemeinde, der Auferbauung des Leibes Christi, der Kirche, dienen mifdten,
und dafl das hochste aller Charismen die Liebe sei. Die Didache sah im
Abweichen von der tiberlieferten Lehre ein Kennzeichen der falschen Pro-
pheten (Did 11, 1-2). Den Sektierern seiner Zeit gegeniiber betonte Igna-
tius von Antiochien die Notwendigkeit der demiitigen Einfiigung in die
sichtbare Kirche und den Gehorsam gegeniiber dem Bischof (z. B. Philad
7, 1-2). Franz von Assisi, der vielleicht als Typ des Charismatikers schlecht-
hin gelten kann, versprach in seiner Regel dem Papst Gehorsam und Ehr-
erbietung und wollte die Kirchlichkeit seines Ordens u. a. durch die Ein-
setzung eines Kardinalprotektors sicherstellen. Die grofen mittelalterlichen
Traktate ,De discretione spirituum®, etwa bei Gerson, Pierre d’Ailly,
Dionysius dem Kartiuser, legten bei der Unterscheidung der inneren Geist-
anregungen groflen Wert auf das Kriterium des Gehorsams gegeniiber
den kirchlichen Obern.

Bei Ignatius von Loyola gehoren in den Exerzitien die Regeln zur
Unterscheidung der Geistanregungen und die Regeln der kirchlichen Ge-
sinnung aufs engste zusammen. Gewif} ist die endgiiltige Formulierung
der Kirchenregeln redaktionsgeschichtlich erst relativ spit erfolgt. Es ist
auch eine Tatsache, dafl Ignatius mit seiner Lehre von der Indifferenz
(Exerz. n. 28), von der Gottunmittelbarkeit (Exerz. n. 15) und der Geister-
unterscheidung das Mifitrauen der Glaubenswichter erweckte, die in ihm
einen Alumbrado vermuteten®. Mag sein, dafl diese Angriffe Ignatius
bewogen haben, seine Regeln der kirchlichen Gesinnung pointierter zu for-
mulieren. Im wesentlichen aber war sich Ignatius von Anfang an bewuft,
dafl Unterscheidung der Geister und Fiihlen mit der Kirche zusammen-

% Zur Geschichte der Kirchenfrémmigkeit vgl.: J. Daniélou und H. Vorgrimler (Hrsg.),
Sentire Ecclesiam, Freiburg 1961, sowie den Artikel ,Eglise® im Dictionnaire de Spiri-
tualité IV, 870479,

8 Zu den Angriffen gegen die Excrzitien vgl. I. Iparraguirre, Prdetica de los Ejercicios de
San Ignacio de Loyola en vida de su autor, Rom 1946, 83-115.



Giinter Switek 98

gehoren. Sein personliches Verhalten in den Fallen, wo das Ergebnis aus
einer ,discretio spirituum“ mit den Anordnungen der Kirche in Konflikt
kam, zeigen deutlich, dafl er sich nicht einfach auf das eine gegen das
andere berief, sondern die beiden zur Ubereinstimmung zu bringen suchte.
Allerdings scheint Ignatius im Laufe der Zeit den Geistesanregungen ge-
geniiber vorsichtiger geworden zu sein. Vielleicht hing das damit zusam-
men, daf} sein Jerusalemplan, den er fiir gottgewollt hielt (er ging vermut-
lich auf die Erleuchtungen in Manresa zuriick, also auf die ,erste Wahlzeit®,
vgl. Exerz. n. 175) und den er jahrzehntelang hartnickig verfolgte, offen-
sichtlich von der Vorsehung verhindert wurde. Insofern kann man sagen,
dafl die volle Bedeutung des ,Fithlens mit der Kirche® im Verhéltnis zur
»Unterscheidung der Geister” Ignatius erst im Laufe der Zeit ganz zum
Bewuftsein kam.

Wie aber 1488t sich diese Zusammengehérigkeit von Geistanregung und
Kirchlichkeit begrinden? Das Neue Testament gibt uns einige Hinweise
dafiir. Dort ist oft die Rede vom Wirken des Geistes, in Einzelnen wie in
der Gemeinde. Aber der Ort, wo der Geist wirkt, ist zuerst und zutiefst
die Gemeinde, die Kirche. Die zahlreichen Berichte der Apostelgeschichte,
in denen die Grofitaten des Heiligen Geistes geschildert werden (man
nennt die Apostelgeschichte nicht umsonst das ,Evangelium des Heiligen
Geistes*), machen deutlich, dafl der Geist in der Gemeinschaft der Glau-
benden empfangen wird: so das Pfingstereignis (Apg 2, 1 ff.), die Geist-
ausgiefung in Samaria (Apg 8, 14-17) und in Ephesus (Apg 19, 1-7). Es
ist die Gemeinde als ganze, die den Geist empféngt, und in ihr der ein-
zelne. Umgekehrt sind die Geistesgaben, die dem einzelnen verliehen
werden, auf die Gemeinde bezogen (vgl. 1 Kor 12 und 14). Die Kirche als
ganze wird auferbaut im Geist und versteht sich als solche; ihr sind die
Gliubigen wie Bausteine eingegliedert (1 Kor 3,16f.; Eph 2, 17-22).
Selbstverstandlich werden dem Geist dadurch keine Grenzen gesetzt; er
kann auch auflerhalb der Kirche wirken, denn er ist vor ihr und tber ihr.
Aber das Geisteswirken auflerhalb der Kirche geschieht mit Hinblick auf
sie, nicht gegen sie. Es ist derselbe Geist, der in der Kirche und in den ein-
zelnen wirkt, und zwar primér in der Kirche: das ist die Begriindung fiir
die grundsitzliche Zusammengehoérigkeit von Geistanregung und Kirch-
lichkeit.

Dieser Grundgedanke wird in der Tradition stindig abgewandelt. Igna-
tius z. B. bringt in seinen Regeln der kirchlichen Gesinnung keine ausfiihr-
liche Begriindung dafiir, sondern weist einfach auf zwei traditionelle Bil-
der fiir die Kirche hin, die letztlich auf die H1. Schrift zurtickgehen: er nennt
die Kirche ,wahre Braut Christi“ und ,unsere heilige Mutter® und ist der
Uberzeugung, daf ,in der Kirche, Seiner Braut, derselbe Geist wohnt, der



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 929

uns zum Heil unserer Seele leitet und lenkt“ (Exerz. n. 353 und 365). Das
Bild von der Kirche als Braut Christi will besagen, daf die Kirche Christus,
ihrem Brautigam, gehort, fiir ihn da ist, von ithm bestimmt wird; es ist sein
Geist, der sie leitet, lenkt und lebendig macht. Derselbe Geist, der im ein-
zelnen wirkt, ist auch in der Kirche tatig. Zwischen beiden kann also kein
grundsitzlicher Widerspruch sein; die eigentliche Schwierigkeit besteht
darin (und der 3. Teil unseres Beitrags wird das deutlicher machen),
gemeinsam herauszufinden, was der eine und gemeinsame Geist sagt.

Das andere Bild von der ,Mutter Kirche®, das auler Ignatius auch Franz
von Assisi teuer war, weist darauf hin, daf wir durch die Kirche unser
(geistliches) Leben erhalten haben. Daraus folgt die Pflicht, ihr — wie einer
leiblichen Mutter — Ehrfurcht und Liebe zu erweisen. Daraus folgt auch,
dafl wir uns von ihrer Erfahrung als der ,Alteren“ belehren lassen. Das
Bild besagt aber nicht, daf} jede Meinung und Entscheidung der konkreten
Kirche richtig wire (die Unfehlbarkeit der Kirche ist eng umschrieben!),
wohl aber, dafl wir die Meinungen und Entscheidungen dieser Kirche zu-
nachst einmal sehr ernst zu nehmen haben. Wenn die Kirche unsere Mutter
ist, dann miissen wir sie lieben bei all ihrer Stndhaftigkeit und Fehl-
barkeit.

Nach dieser knapp angedeuteten Begriindung fiir die Zusammengeho-
rigkeit von Geistanregung und Kirchlichkeit sei noch einmal der Blick auf
die beiden ,Subjekte“ gelenkt, um deren Geistbesitz es geht. Da steht auf
der einen Seite der einzelne, aber nicht in seiner beliebigen Subjektivitit,
nicht mit irgendwelchen, nicht weiter ausgewiesenen Gedanken und Impul-
sen; es wird vielmehr vorausgesetzt, dafl er eine strenge Unterscheidung
seiner , Geister vorgenommen hat. Das ganze Exerzitienbuch soll diesem
Prozef} dienen, vor allem die beiden Serien der Regeln zur Unterscheidung
der Geister (Exerz. n. 313-327 und 328-336) sowie die Hinweise zur Wahl
(Exerz. n. 169-189). Schon fiir den Eintritt in die Unterscheidung werden
grofle Vorbedingungen gestellt: Indifferenz, Grofimut, Ausrichten der
Mittel am (ewigen) Ziel. Der ganze Unterscheidungs- und Entscheidungs-
prozefl geschieht in einer Atmosphare von Glaube, Hoffnung, Liebe, inne-
rer Ruhe und geistlicher Freude, und das alles auf dem Hintergrund der
Betrachtungen, die uns mit dem Vorbild der Person Jesu und seiner Bot-
schaft konfrontieren. Nur wenn diese Bedingungen erfiillt sind (die natiir-
lich nicht jedesmal den ganzen , Apparat” der Exerzitien verlangen), kon-
nen wir gewif} sein, dafl der Heilige Geist in uns wirkt und nicht nur die
Verstandeseinsicht noch irgendein menschliches Begehren oder gar der
bése Geist.

Auf der anderen Seite steht die Kirche. Und zwar nicht eine ideale
Urkirche (von der wir wissen, dafl es sie nie gegeben hat), auch nicht die



Giinter Switek 100

triumphierende Kirche der Endzeit, sondern die konkrete Kirche heute.
Ignatius nennt sie die ,hierarchische“, womit nicht bloff die Hierarchie
gemeint ist, sondern die gesamte, allerdings hierarchisch verfafite und
strukturierte Kirche. Ein anderer Name fiir sie ist die ,kimpfende“ oder
»dienende® Kirche, d. h. die Kirche in dieser Zeitlichkeit mit ihren Bedring-
nissen. Schliefilich nennt Ignatius sie die ,Romische* Kirche, weil sie im
Papst als dem Stellvertreter Christi ihr menschliches Haupt hat. In dieser
Kirche also wirkt der Heilige Geist. Hinter dieser Aussage steht nicht
Unkenntnis der Wirklichkeit, sondern der Glaube! Der Geist Christi, der
in der Kirche, die sich von Christus herleitet, als ganzer gegenwirtig ist,
garantiert ihr — bei aller Sindigkeit und Fehlbarkeit — in den wesentlichen
Vollziigen Heiligkeit und Unfehlbarkeit. Noch einmal: Damit ist nicht die
Richtigkeit aller kirchlichen Auferungen und Mafinahmen garantiert, auch
die ,Geister” in den kirchlichen Amtstrdgern und Amtsstuben bediirfen
einer ,Unterscheidung®! Aber der Geist dringt den einzelnen dahin, sich
zunichst selbst einer weniger einsichtigen kirchlichen Entscheidung zu
fiigen, wobei aber auf beiden Seiten stets die Offenheit und Verfiigbarkeit
fiir das weitere Wirken des Geistes vorausgesetzt wird. Damit sind wir bei
der Frage angekommen, wie Kirchlichkeit in der Praxis aussehen konnte.

3. Die Praxis der Kirchlichkeit

Seitdem man sich der méglichen Spannung zwischen Geistanregung und
Kirchlichkeit bewufit ist — und das heifit seit den Zeiten des Neuen Testa-
mentes —, hat man versucht, die sich daraus ergebenden Forderungen der
Kirchlichkeit zu formulieren. Man kénnte schon beim hl. Paulus im 1. Ko-
rintherbrief so etwas wie Regeln der kirchlichen Gesinnung finden, z. B.
seine Verurteilung von Spaltungen in der Gemeinde (1 Kor 1, 10-16), die
Aufforderung, mit Rechtstreitigkeiten unter Christen nicht vor heidnische
Richter zu gehen, sondern lieber selbst Unrecht zu erleiden (1 Kor 6, 1-11),
die Lehre, dafl die verschiedenen Charismen dem Nutzen der gesamten
Gemeinde zu dienen hétten (1 Kor 12-14). Spéter fiihrte die Auseinander-
setzung mit Gnosis und Montanismus und ihren falschen Propheten dazu,
Kriterien der Kirchlichkeit aufzustellen. Auch die mittelalterlichen Ab-
handlungen iber die , Unterscheidung der Geister nahmen Bezug auf die
kirchliche Gesinnung, denn viele wandten sich damals von der unheiligen,
zerstrittenen und sehr irdischen Kirche ab und hielten nach einer Geist-
kirche Ausschau, die von fragwiirdigen Propheten und Visiondren immer
wieder angekiindigt wurde. Auch Ignatius von Loyola hat seine Kirchlich-
keitsregeln auf dem zeitgeschichtlichen Hintergrund der Auseinanderset-



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 101

zung mit Alumbrados, Erasmianern und Protestanten verfafit. Dabei be-
schrinkte er sich auf ,einige Regeln®; er war sich also ihres fragmentari-
schen Charakters bewufit. Dem Leser der ignatianischen Regeln zur kirch-
lichen Gesinnung wird — trotz der konkreten Anspielungen auf die zeit-
geschichtliche Fragestellung — ihr stark formaler Charakter auffallen. Es
ging Ignatius weniger um theoretische Auseinandersetzungen theologi-
scher, auch kontroverstheologischer Art, sondern er wollte als Seelsorger
und Seelenfiihrer pastorale, praktische Weisungen geben. Es handelt sich
um praktische Maximen, wie man sich in konkreten Fillen zu verhalten
habe: liber die dahinter stehenden grundsitzlichen Fragen wird kaum etwas
gesagt; eine sachliche Auseinandersetzung dariiber wird keineswegs ausge-
schlossen, ja geradezu gefordert, allerdings auf einer anderen Ebene.

Diese Eigenart der ignatianischen Regeln, die manche ihnen zum Vor-
wurf machen, lenkt den Blick aber gerade auf einen wesentlichen Zug der
Kirchlichkeit hin. Kirchliche Gesinnung 148t sich nur schwer in ein fiir alle
Mal fertige Formulierungen kleiden, die dann fiir immer Geltung haben.
Das Finden der konkreten Kirchlichkeit ist ein Prozef}, bei dem einige for-
male Prinzipien vorliegen, die aber inhaltlich entsprechend den Umstinden
je neu formuliert werden miissen. Man hat in letzter Zeit einige Versuche
dazu unternommen. J. Granero z. B. formuliert die Regeln neu mit den
Worten oder wenigstens aus der Sicht des II. Vatikanischen Konzils®;
L. Orsy macht einen anderen Versuch von einer Theologie der Kirche und
der Charismen her, die sich mehr am hl. Paulus orientiert”. Unser Beitrag
beabsichtigt zwar nicht, die Kirchlichkeitsregeln in ihrer Gesamtheit fiir
unsere Zeit neu zu formulieren, will aber doch an Hand von einigen zen-
tralen umstrittenen Punkten fragen, wie Kirchlichkeit heute konkret aus-
sehen konnte.

Eine unabdingbare Voraussetzung der Kirchlichkeit — und das steht viel-
leicht nicht immer geniigend im Bewufitsein — ist die Sicht der Kirche mit
den Augen des Glaubens. Kirche ist nicht einfach ein soziologisches
Gebilde, in dem verschiedene Gruppen miteinander um die Macht kimp-
fen, ihre Rechte, ihren Einfluf geltend zu machen versuchen (obwohl zur
Gesamtwirklichkeit der Kirche auch der soziologische Aspekt gehért); Kir-
che ist zunéchst einmal — in den Bildern der H1. Schrift, die das II. Vatika-
num in der Kirchenkonstitution aufgegriffen hat — Leib Christi, Volk
Gottes, Braut Christi, unsere Mutter.

Mit dieser Kirche mufl den einzelnen Christen eine grundsitzliche Ein-
heit verbinden: mit Papst, Bischof, Lehramt, mit den Gemeinden, mit dem,

8 Sentir con la Iglesia. In: Manresa 47 (1975) 291-310.
" On being one with the Church today. In: Studies in the Spirituality of Jesuits, vol VII,
no. ! (Januar 1975), p. 21-41.



Giinter Switek 102

was allgemein in der Kirche geglaubt und gelebt wird; auch mit der Tra-
dition als der lebendigen Vergangenheit der Kirche. Das bedeutet nicht,
dafl alle Impulse in der Kirche von oben ausgehen miiiten. Der heutige
Trend zur Basisgemeinde, zur kleinen, liberschaubaren Gruppe dient
allerdings nur dann wirklich der Erneuerung der Kirche, wenn man gleich-
zeitig bewuft zur Einheit mit der Gesamtkirche und deren Hierarchie hin-
strebt. Die katholische charismatische Bewegung hat das offensichtlich ver-
standen.

Die Forderung nach grundsatzlicher Einheit mit der Tradition will nicht
einem starren Traditionalismus das Wort reden. Die Zukunft liegt weder
in einem undifferenzierten Zuriick zur Vergangenheit (wie jeder sie auf-
fassen mag), noch in einer schrankenlosen Offenheit auf ein unbestimmtes
Morgen. Aber das Bewufitsein vom Eingebundensein in die lebendige
Uberlieferung kann den Blick dafiir 6ffnen, dafl Kirche stets mehr ist als
das, was wir heute von ihr wahrnehmen, dafl sie auch immer mehr weif},
als ihre heutigen Amtstriger und Theologen vielleicht zu formulieren im-
stande sind.

Die konkrete Kirchlichkeit umfaft Bereiche, in denen klar feststeht, was
zu ihr gehort, so sehr, dafl eine Leugnung nicht nur unkirchlich wére, son-
dern sogar von der Kirche trennen wiirde. Dazu gehort die Ubereinstim-
mung in den durch Schrift und Tradition iberkommenen Glaubensfragen
(der die theologische Forschung zu einer vertieften und differenzierteren
Interpretation des Glaubensgutes nicht entgegensteht).

Viel heikler wird das Problem der Kirchlichkeit, wenn es um jene den
Glauben und die Sitten betreffenden Lehrduflerungen der Kirche geht, die
nicht jene letzte Endgiiltigkeit beanspruchen, die dem der Kirche verliehe-
nen Unfehlbarkeitscharisma eignen, wie etwa die Enzyklika ,Humanae
vitae“ oder die jlingste ,Erklirung zu einigen Fragen der Sexualitdt“ der
Romischen Glaubenskongregation. Aber auch hier mufl zunichst einmal
das Recht (und auch die Last!) der Kirche sichergestellt werden, in diesem
Bereich Entscheidungen zu fillen, und zwar unter dem Beistand des Heili-
gen Geistes, denn auch das Amt in der Kirche ist nach Paulus ein Charisma
und hat die Verheiflung des Geistes. Solche Entscheidungen haben je nach
der betreffenden Instanz, von der sie getroffen werden, ein verschiedenes
theologisches Gewicht. Auflerdem sollten sie — und das gehort zum ,,Hor-
chen auf den Geist“, das auch vom Amt gefordert ist — vorbereitet sein
durch umfassende Information der Amtstrager; dabei miissen Theologen,
Fachleute aus anderen Disziplinen und die Gldubigen, die ja auch am
Glaubenssinn in der Kirche Anteil haben, ,zu Wort kommen“. Man
spricht heute gern von einem ,Dialog“ zwischen Lehramt, Theologie und



Kirchlichkeit oder Berufung auf den Geist? 103

Gottesvolk®. Hier sind allerdings die jeweiligen Kompetenzen zu wahren;
den Fachleuten kommt es zu, ihre Sachkenntnis einzubringen; den Theolo-
gen, die genauen Nuancen und Formulierungen der zu entscheidenden
Sache festzulegen; die letzte verantwortliche Entscheidung liegt aber beim
Lehramt. In einem solchen Entscheidungsprozefl wird deutlich, dafl Kirch-
lichkeit wie ,discretio“ nicht nur eine Sache der Laien sind, sondern von
der ganzen Kirche verlangt werden. Der Ablauf des I1. Vatikanischen Kon-
zils und der Gemeinsamen Synode mag als Beispiel fiir ein gemeinsames
Suchen im Geist dienen. Der Erfolg zeigt sich nicht nur in der beschlossenen
Sache, sondern ebenso im Prozef, der zwischen den Teilnehmern in Gang
kam; nicht selten, so wird bezeugt, wich das anfangliche Miftrauen und die
Konfrontation dem gegenseitigen Verstdndnis und der Gemeinsamkeit. Im
ganzen kann man sagen: Die Bereitschaft des Amtes, in strittigen Fragen
ein Gesprach mit den ,Betroffenen® einzugehen, diirfte der Autoritat nur
zugute kommen und konnte sicher viel zum Erstarken der Kirchlichkeit
beitragen.

Wenn aber einmal eine lehramtliche Entscheidung ergangen ist, dann
wird der kirchlich gesinnte Glaubige zundchst einmal seine Zustimmung
gecben; allerdings in dem Sinn, wie die Entscheidung selbst es fordert:
entsprechend ihrem theologischen Gewicht und solange die Kirche die Ent-
scheidung nicht revidiert. Oft wird eine Unterscheidung angebracht sein
zwischen dem konkreten Inhalt der Lehrentscheidung und der dahinter
stehenden Intention. Selbst da, wo einem die Entscheidung nicht ganz ein-
sichtig ist, wird er sie zu verstehen suchen und Gehorsam leisten, auch
wenn er weitere Kldrung erhoffen und sogar daran mitwirken kann. Aber
auf dem Gebiet theologischer Entscheidungsfindung im oben besprochenen
Sinn fehlen uns wohl noch zum Teil die theologischen Kategorien.

Kirchlichkeit hat sich auch auf dem ausgedehnten Gebiet der spirituel-
len Praxis zu bewdhren. Gerade hier sind Glaubenswahrheit, theologische
Meinung und blofle Gewohnheit aufs engste miteinander verquickt. Aber
von grundsitzlichen Fragen abgesehen, fir die eine klare Weisung vor-
liegt (etwa bzgl. der erneuerten Liturgie, der sakramentalen Beichte usw.),
ist es sehr schwer festzulegen, welche Praxis (z. B. des Gebets, der Medi-
tation, der besonderen Frémmigkeits- und Andachtsiibungen) heute un-
kirchlich wére. Hier herrscht ein legitimer Pluralismus. Im Neuaufbruch
unserer Tage ist nur darauf zu achten, dafl die Kontinuitdt mit der reichen
spirituellen Vergangenheit gewahrt bleibt.

Ein weiteres Betdtigungsfeld der Kirchlichkeit sind die disziplindren
Anordnungen der kirchlichen Autoritit. Die Prasumption steht zunichst

8 Vgl. etwa das Referat von Exzb. Robert Coffy auf dem 8. Symposion der Europdischen
Bischdfe, 14. — 18. 10. 1975 in Rom; Ordenskorrespondenz 17 (1976) 79.



Giinter Switek 104

einmal zugunsten der bestehenden Anordnung. Hier gilt aber ebenso wie
bei den Lehrfragen, dal der Entscheidung ein Unterscheidungsprozefl
vorangehen muf}, der moglichst umfassende Information, Gesprichsbereit-
schaft, gemeinsames Suchen und Horen auf die Stimme des Geistes mit
einschliefit. Dafl hier der Dialog nicht zu frith mit Berufung auf den Gehor-
sam (oder gar den , Verstandesgehorsam*) abgebrochen werden darf, dafiir
mag wieder Ignatius von Loyola als Beispiel angefithrt werden. In seinen
Konstitutionen war vorgesehen, dafl Mitglieder der Gesellschaft Jesu keine
kirchlichen Amter oder Wiirden annehmen diirfen. So sollte die aposto-
lische Armut und Einfachheit und die Verfiigharkeit im Dienste der Kirche
und ihrer Reform sichergestellt werden. Jede Ausnahme hitte in den
Augen des Ignatius bei der noch geringen Mitgliederzahl des Ordens die-
sen in grofle Schwierigkeiten gebracht und vor allem einen Prizedenzfall
geschaffen, dessen Folgen dem Orden grofien geistlichen Schaden zugefiigt
hétten. Von seiten der Fiirsten und auch des Papstes wurde versucht, ein-
zelne Jesuiten mit Bischofssitzen zu ,,ehren®. Aber Ignatius blieb in diesem
Punkte fest. Als Kaiser Karl V. im Jahre 1552 Franz Borja, seinen einsti-
gen Vertrauten, zum Kardinal vorschlug und der Papst bereits entschlos-
sen war, ihn zu ernennen, kam Ignatius nach reiflicher Uberlegung im
Gebet zu der Meinung, er misse das verhindern. Er war iiberzeugt, dafl
der Heilige Geist ihn dazu dringe; andererseits setzte er voraus, daff auch
der Papst vom Geist geleitet sein konnte. Er sah darin aber keinen Wider-
spruch, sondern meinte: ,Es kann wohl sein, daf§ der gleiche Geist Gottes
mich aus gewissen Griinden zu dem einen dringt und andere zum Gegen-
teil; und so kinnte doch noch der Vorschlag des Kaisers durchdringen*®.
Solange also die Sache zwar beschlossen, aber noch nicht definitiv entschie-
den war, glaubte Ignatius, auch gegen den klaren Wunsch des Papstes
Widerstand leisten zu miissen, damit so die Absicht des Geistes ganz deut-
lich wiirde. Tatsdchlich verzichtete der Papst dann auf die Ernennung Bor-
jas.

Die von Ignatius gemachte Voraussetzung, dafl beide Seiten im Besitz
des Geistes sind, schliefit also keineswegs einen moglichen Konflikt aus.
Denn es bleibt immer noch die Frage, ob von dem einen oder dem anderen
echte Geistanregung auch richtig interpretiert wird. Vielleicht bedarf es
eben darum des Gesprichs als Hilfe zum volleren Verstindnis des im Geist
Erkannten. Solange darum eine Anordnung nicht definitiv ergangen ist,
scheint es legitim, und kann es u. U. geboten sein — auf Grund der eigenen
Einsicht —, Widerstand zu leisten. Ist die Anordnung aber ergangen, ver-
langt kirchliche Gesinnung, dafl man sich an sie hilt, aber selbst dann

% Ignatius an Borja, 5. 6. 1552; MHSI, Epp. Ign. IV, 284; zit. nach: Ignatius von Loyola.
Geistliche Briefe, hrsg. v. H. Rahner, Einsiedeln 1956, 214.



Der Trappistenminch Thomas Merton 105

bleibt noch Raum, die Riicknahme der Entscheidung anzustreben, wenn
neue Einsichten hinzutreten. Man wird in den néichsten Jahren viel Miihe
aufwenden miissen, um zur Lésung solcher kirchlichen Konflikte Methoden
zu entwickeln, die nicht auf rein sozialpsychologischer Ebene bleiben, son-
dern die wirklich geistlich sind.

Nicht unerwihnt darf bei all dem bleiben, daf auch das ,sentire cum
Ecclesia“ letztlich nicht am Kreuz vorbeikommt. Immer wird es Konflikte
geben, fiir die infolge grofler sachlicher Schwierigkeiten oder menschlicher
Fehler eine Losung nicht gefunden wird und wo nur die Méglichkeit bleibt,
den Konflikt zu ,ertragen®. Auch aus dem Verzicht erwichst der Kirche
Fruchtbarkeit!°.

Unsere — gewif} sehr fragmentarischen — Betrachtungen haben hoffent-
lich deutlich gemacht, daf Geistanregung und Kirchlichkeit zusammen-
gehoren, dafl aber die Realisierung ihres rechten Zueinanders eine je neu zu
erfiilllende Aufgabe bleibt. Es ist schwer, inhaltlich gefullte Regeln fiir die
Kirchlichkeit zu formulieren, die fiir alle Zeiten gelten. Zwar gibt es eine
Reihe von bleibenden mehr formalen Strukturen und Maximen. Aber die
Verantwortung eines jeden ist aufgerufen, diese formalen Regeln je heute
mit Inhalt und Leben zu fiillen. Das aber ist wiederum eine Sache des Gei-
stes. Nur eine erneuerte Spiritualitit in der ganzen Kirche kann auch zu
einer neuen Liebe zur Kirche, zu wahrer Kirchlichkeit inmitten aller Kon-
flikte fiihren.

Der Trappistenm6nch Thomas Merton —
Grenzginger zwischen Ost und West
Elisabeth Ott, Neresheim

Mertons ,Berg der Sieben Stufen” (1948) war ein Welterfolg, iiber
den englischen Sprachbereich, iiber den christlichen Leserkreis hin-
aus. Das Buch schilderte das unruhige Leben des Verfassers: Frank-
reich, England, Amerika; Kunst, kommunistische Aktivitit; Freun-
deskreise, Studium; Konversion zum Katholizismus, Noviziat im

10 Als Beispiel sei hier auf H. de Lubac hingewiesen, der, als er infolge von Verdichti-
gungen von seiner Lehrtitigkeit ,beurlaubt* war, cines der schonsten Werke iiber Kirche
und Kirchlichkeit verfaite: Die Kirche. Eine Betrachtung. Einsiedeln 1968.





