
Der Trappistenmönch Thomas Mertön 105 

bleibt noch Raum, die Rücknahme der Entscheidung anzustreben, wenn 
neue Einsichten hinzutreten. Man wird in den nächsten Jahren viel Mühe 
aufwenden müssen, um zur Lösung solcher kirchlichen Konflikte Methoden 
zu entwickeln, die nicht auf rein sozialpsychologischer Ebene bleiben, son- 
dern die wirklich geistlich sind. 

Nicht unerwähnt darf bei all dem bleiben, daß auch das •sentire cum 
Ecclesia" letztlich nicht am Kreuz vorbeikommt. Immer wird es Konflikte 
geben, für die infolge großer sachlicher Schwierigkeiten oder menschlicher 
Fehler eine Lösung nicht gefunden wird und wo nur die Möglichkeit bleibt, 
den Konflikt zu •ertragen". Auch aus dem Verzicht erwächst der Kirche 
Fruchtbarkeit10. 

Unsere - gewiß sehr fragmentarischen - Betrachtungen haben hoffent- 
lich deutlich gemacht, daß Geistanregung und Kirchlichkeit zusammen- 
gehören, daß aber die Realisierung ihres rechten Zueinanders eine je neu zu 
erfüllende Aufgabe bleibt. Es ist schwer, inhaltlich gefüllte Regeln für die 
Kirchlichkeit zu formulieren, die für alle Zeiten gelten. Zwar gibt es eine 
Reihe von bleibenden mehr formalen Strukturen und Maximen. Aber die 
Verantwortung eines jeden ist aufgerufen, diese formalen Regeln je heute 
mit Inhalt und Leben zu füllen. Das aber ist wiederum eine Sache des Gei- 
stes. Nur eine erneuerte Spiritualität in der ganzen Kirche kann auch zu 
einer neuen Liebe zur Kirche, zu wahrer Kirchlichkeit inmitten aller Kon- 
flikte führen. 

Der Trappistenmönch Thomas Merton • 
Grenzgänger zwischen Ost und West 
Elisabeth Ott, Neresheim 

Mertons •Berg der Sieben Stufen" (1948) war ein Welterfolg, über 
den englischen Sprachbereich, über den christlichen Leserkreis hin- 
aus. Das Buch schilderte das unruhige Leben des Verfassers: Frank- 
reich, England, Amerika; Kunst, kommunistische Aktivität; Freun- 
deskreise, Studium; Konversion zum Katholizismus, Noviziat im 

10 Als Beispiel sei hier auf H. de Lubac hingewiesen, der, als er infolge von Verdächti- 
gungen von seiner Lehrtätigkeit •beurlaubt" war, eines der schönsten Werke über Kirche 
und Kirchlichkeit verfaßte: Die Kirche. Eine Betrachtung. Einsiedeln 1968. 



Elisabeth Ott 106 

Trappistenkloster Gethsemani. Father Louis blieb auch in der Ein- 
samkeit ein Sucher. Die religiöse Erfahrung des Ostens faszinierte 
ihn. Unmittelbar nach seiner Rede auf dem Mönchtum-Kongreß in 
Bangkok, 1968, erlag er einem tragischen Unglücksfall. Sein Freund, 
der Journalist Edward Rice, veröffentlichte 1970 eine Biographie: 
•Der Mann im Maulbeerfeigenbaum". Dort wird Mertons Weg als 
ein Weg in den Buddhismus geschildert. 

Vorliegender Aufsatz ist ein Kapitel aus einer demnächst im 
Echter-Verlag erscheinenden Auseinandersetzung mit Mertons Su- 
che?! und mit dem Suchen der westlichen Christenheit um Begegnung 
mit der östlichen Erfahrung: •Der Mensch vor dem Göttlichen. Ein 
Dialog mit Thomas Merton über Tiefenerfahrung in Ost und West". 

Merton reiste voll Erwartung nach Asien und rechnete sogar damit, viel- 
leicht dort zu sterben. Sein Interesse an der östlichen Religiosität ist zwei- 
fach begründet: im ganz Persönlichen wie in der Sorge und dem Engage- 
ment für das Überpersönliche. Zur Weltkonferenz der Religionen in 
Kalkutta Mitte November 1968 notiert Merton die bekannt gewordenen 
Sätze (die er in seiner Ansprache dann aber doch nicht verwendet): •Ich 
komme als ein Pilger, der nicht vor allem auf Information aus ist, auf Tat- 
sachen über andere mönchische Traditionen, sondern als einer, der aus 
den alten Quellen monastischer Vision und Erfahrung trinken will", dies 
als Kontemplativer, als Christ, als Mensch des Westens. Ist indische Kon- 
templation mit ihrer, wie Merton geglaubt zu haben scheint, Aufgipfelung 
in der Zen-Erfahrung, ein Heilmittel für den christlichen Westen? 

Merton hat sich der kontemplativen Welt des Buddhismus nicht aus der 
weltflüchtigen Eremitei zugewandt. Als er Asien besuchte, war die innere 
Umwandlung längst geschehen. Es begann schon 1936 während seiner 
Studentenzeit mit einer Freundschaft. Aber es ist bemerkenswert, daß die 
erneute Berührung des Trappisten Merton mit dem Osten Hand in Hand 
geht mit seinem aktiven Einsatz gegen politische und soziale Ungerechtig- 
keit. Seine grenzenlose kontemplative Offenheit ließ Welt einströmen und 
forderte den Grimm des Kontemplativen heraus. Sein wachsendes Enga- 
gement in der Bürgerrechtsbewegung für den Frieden um die Brüder 
Berrigan, um Abraham Heschel und um Martin Luther King - es war da- 
mals der aktive Protest gegen die Vietnampolitik in den USA - führte 
ihn zur geistigen Welt Gandhis, zur Frage nach der kontemplativen Ge- 
waltlosigkeit aus indischem Erbe. 

1949 war sein Interesse für den Buddhismus wieder neu aufgeflammt. 
Merton korrespondierte mit einem Hindu und schrieb an Rice, daß •zuletzt 
nichts in Yoga sei, was nicht auch bei Johannes vom Kreuz zu finden wäre. 



Der Trappistenmönch Thomas Merton 107 

Was ihn interessiere, sei, wie ein Hindu es sage". Damals sprach Merton 
noch von der Notwendigkeit, •Yoga zu taufen, so wie Aristoteles von 
Thomas von Aquin getauft worden sei". Später hieß es: •Es ist sehr gut 
möglich, Zen entsprechend zu ,übersetzen'." Mit der Frage •Taufe" oder 
•Übersetzung" ist aber ein entscheidendes Problem gestellt; wohin führt 
der Prozeß der Begegnung, der Befruchtung und vielleicht sogar der Inte- 
gration? Führt er uns in das buddhistische •Rad der Wiederkehr", in das 
Kreisen jenseits von Raum und Zeit, von Person und Begegnung, oder 
folgen wir dem •Zeitpfeil", der auf die Wiederkunft des Herrn in der Zeit 
und für die Zeit hinstrebt? Ist das Christentum die Vollendung des 
Buddhismus, oder besteht auch die andere Möglichkeit, das Aufgesaugt- 
werden von der buddhistischen Leere, wie Rice dies für die Person Mertons 
dargestellt hat? Ist der Begriff der Person - auch der Personhaftigkeit und 
Liebe Gottes - ein Letztes oder nur ein Vor-Letztes? Führt der Weltkontakt 
der Religionen zurück zu einem gestaltlosen Meer des Uranfanges oder 
vorwärts zu dem Gott, der die Menschheit durch die Entfremdung und 
Differenzierung hindurch in seine Liebe hineinzieht? 

1959 traf Merton Dr. Suzuki. Dieser Zen-Schüler, der zugleich Zen- 
Meister für den Westen war, hat die Richtung des Zen eindeutig formu- 
liert: •Erleuchtung ist die Erfahrung Gottes, bevor Er sprach ,Es werde 
Licht'!" Einheit im Zen ist demnach eine Einheit mit dem Göttlichen vor 
der Scheidung und Differenzierung der Schöpfung, vor der Begabung des 
Menschen mit Freiheit, vor dem Heraustreten des Göttlichen in die Per- 
sonalität Gottes. Satori ist die Rückkehr ins erste Paradies, das Paradies 
des ungeschiedenen Uranfangs. Er aber, Jesus Christus, ist das •Licht der 
Welt", das erleuchtete und erleuchtende Bewußtsein des auf das •Reich 
Gottes" ausgerichteten Menschen. Mit ihm ist auch der Jünger ein Erleuch- 
teter, ein Erleuchteter der zweiten, der endgültigen Vollendung - des 
•Neuen Seins". 

In dieser Zeit der Begegnung mit Dr. Suzuki ging es Thomas Merton 
vor allem darum, das Nationale, das Kulturelle und schließlich auch das 
•Religiöse" selbst zu transzendieren. Er wollte •komplex", ja •paradox" 
leben, offen für die ganze Wirklichkeit. Im Zen fand er die gleiche 
Kraft des Transzendierens wieder. Er wollte auch das ihn beengende, 
auf eine frühere Stufe fixierende Bild des jungen Thomas Merton zer- 
stören, des Mannes, der •New York verachtet hatte, vor Chicago aus- 
gespuckt und auf Louisville herumgetrampelt, der sich aufgemacht hatte, 
den Wäldern zu, mit Thoreau in der einen Tasche, Johannes vom Kreuz 
in der anderen, und der dabei die Bibel bei der Apokalypse aufgeschlagen 
hielt". Schon 1950 hatte der Prozeß der Umwertung begonnen. 1967 
gibt Merton ein Interview, bei dem er auch von dieser Zeit spricht: 



Elisabeth Ott 108 

•Ich bewegte mich noch immer in der unreifen Theologie, die ich als Novize 
gelernt hatte: eine scharfe Trennung zwischen dem Natürlichen und dem 
Übernatürlichen, zwischen Gott und der Welt, dem Heiligen und dem 
Weltlichen, mit Grenzlinien, von denen man annahm, daß sie einleuch- 
tend seien. Seither habe ich ein wenig Erfahrung gesammelt, wie ich 
glaube, und ich habe einiges gelesen, ich habe versucht, anderen 
Menschen bei ihren Problemen zu helfen - das Leben ist nicht so simpel, 
wie es mir damals im ,Berg der sieben Stufen' erschien". 

Sein Kontakt mit der Welt führte zunächst über das Gespräch, das er 
•beginnen und weiterführen wollte über so gut wie jedes wichtige Tages- 
problem". J. Th. Baker sagt vom damaligen Merton: •Er war immer 
empfänglich für neue Ideen, die seine Erkenntnis der Wirklichkeit und des 
Lebens vermehren könnten". Aber den Verständnisansatz suchte er in sich 
selbst: •Wo sollte ich nach der Welt Ausschau halten, wenn nicht zualler- 
erst in mir selbst?" 

Thomas Merton war zutiefst davon überzeugt, daß für die Welt von 
heute Kontakt, Dialog •in allen Bereichen des menschlichen Lebens, von 
der Politik bis zur Mystik zwischen dem Westen und dem Osten not- 
wendig" sei. 

Er scheint geglaubt und wohl auch erfahren zu haben, daß gerade in 
der Zen-Meditation eine Einheit von letzter, einsamer Meditation und un- 
bedingter sozialer und weltlicher Kommunikation erreicht sei; vielleicht 
war es diese, wie er glaubte, Synthese, die ihn immer stärker anzog. Die 
Größe der erkannten Aufgabe erfordert den totalen Einsatz. •Die gegen- 
wärtige Krise des Menschen ist etwas, für das wir keinen adäquaten histo- 
rischen Vergleichspunkt haben . .. Die Risiken sind außerordentlich .. . 
Der Mensch muß in aktive Kooperation mit Gott treten ...". 

Merton glaubte, daß gerade er als Mönch den Welt-Kontakt aufnehmen 
müsse, auch mit denen, die keine Mönche, auch mit denen, die keine 
Christen waren: •Ich bin solange nicht vollständig menschlich, bis ich mich 
nicht in meinem afrikanischen, asiatischen und indonesischen Bruder ge- 
funden habe, weil dieser den Aspekt des Menschseins besitzt, der mir fehlt". 

Thomas Merton wagte das Gespräch, ohne im voraus zu wissen, ob grö- 
ßere Paradoxie, Komplexität, ob Komplementarität oder Zerreißung das 
Ergebnis sein würden. Er wagte das totale Gespräch mit dem Zen, weil er 
in ihm ganzheitliches Dasein, erweitertes Bewußtsein, Radikalität des 
religiösen Engagements und als Grund von Allem eine •Selbst-Wesens- 
schau" verwirklicht sah. Merton war immer mehr der Überzeugung, daß 
Selbsterfahrung die Grundlage aller Erkenntnis und allen rechten Tuns 
sei; den Willen zu solcher Wahrhaftigkeit vermißte er im Westen weit- 
hin. Er litt stark unter den destruktiven Kräften, die er im westlichen 



Der Trappistenmönch Thomas Merton 109 

Menschen unter der Oberfläche eines billigen Optimismus und Humanis- 
mus wahrnahm: •Ich kann keinerlei Mut oder Fähigkeit entdecken, wenig- 
stens das kleinste Stück von der ungeheuren Wahrheit über uns selbst zu 
erfassen . .. Die Rassenfrage kann nicht in Ordnung gebracht werden ohne 
eine tiefgreifende Verwandlung des Herzens und eine grundlegende 
Metanoia auf der Seite des weißen Amerika. Es geht nicht um die Frage 
nach ein wenig mehr gutem Willen oder Edelmut". 

Auch in der Kirche Jesu Christi sah er solche Verkehrung der Wahrheit. 
Gott sei nicht mehr der •Gott, der die Menschen liebt und sich selbst ent- 
äußert, um sich mit den Menschen zu identifizieren". Die westliche Uber- 
betonung des Individuellen stammte für ihn aus dem gleichen Mangel an 
•Selbst-Wesensschau". Deshalb suchte er die •direkte und reine Erfahrung 
mit der Wirklichkeit in ihrer tiefsten Wurzel", also auch die Begegnung 
mit den verdrängten unbewußten und primitiven Schichten der Seele. Illu- 
sionen zu entlarven, falschen Optimismus aufzudecken, erschien ihm vor- 
dringlich. In dem Hindumönch Bramachari war Merton schon früh eine 
ganz andere, freiere Form der Existenz entgegengetreten, unabhängig von 
Konsumzwang, Geltungstrieb, Illusionen. Solche Wesentlichkeit suchte er 
nun in Asien. 

Identitätsfindung, der Gegensatz von Ich (Ego) und •transzendentem 
Selbst", von Oberfläche und Tiefe, das sind die Leitwörter der letzten Le- 
benszeit Mertons. Was er in Asien tiefer zu erfahren hoffte, war eben das 
•transzendente Selbst", das •leere Selbst" hinter dem greifbaren, klar 
umrissenen und klar geschiedenen Ich. Aber was bedeutete das für ihn, den 
Christen? Schon in •Zen and the birds of appetite" sah er im transzenden- 
ten Selbst des Christen die in Jesus Christus geborgene und verborgene 
Identität des Menschen, die von Christus •aktualisierte" Ebenbild-Gestalt. 

Bei seinem Kontakt mit dem Osten geht er von der Hoffnung aus, die 
zum Teil schon Erfahrung geworden ist, daß sich •eine sehr reale existen- 
tielle Ähnlichkeit", daß sich •große Ähnlichkeiten und Entsprechungen im 
Bereich der religiösen Erfahrungen", daß sich •Kontakt in der Tiefe zwi- 
schen den kontemplativen und monastischen Traditionen des Westens und 
den verschiedenartigen Traditionen des Ostens" werde aufweisen lassen. 
Er geht nach Asien im Bewußtsein, dort etwas zu gewinnen, vielleicht etwas 
geben zu können, sicher aber eine Spannung aushalten zu müssen. Er 
schreibt: •Tatsächlich kann der westliche Kontemplative sagen, daß er sich 
selbst den Zen-Mönchen des alten Japan viel näher fühlt als den geschäfti- 
gen und ungeduldigen Menschen des Westens". 

Merton hatte, wie schon viele vor ihm, geglaubt, daß die mystische Er- 
fahrung eine gemeinsame Erlebnisform alles Religiösen ist, bei der leicht 
Übereinstimmungen gefunden werden können. Manche seiner Freunde 



Elisabeth Ott 110 

meinen, er hätte, wenn er am Leben geblieben wäre, vielleicht als Frucht 
seiner Asienreise ein Buch über die Mystik als einer gemeinsamen Grund- 
lage aller Religionen geschrieben. 

Ein Mensch wie Merton begibt sich an das andere Ende des Spannungs- 
bogens, wenn er die Wahrheit erfahren will. Er begab sich nach Asien, 
zuerst nur geistig, im Studium der Bücher und durch schriftliche, mitunter 
auch persönliche Kontakte. 

In Chuang Tzu, einem chinesischen Philosophen, entdeckt er die ge- 
meinsamen Aspekte der Kontemplativen aller Zeiten und Kulturen, die 
ihnen gemeinsame Art, die Wirklichkeit zu erfahren. Er öffnete sich dieser 
östlichen Geistigkeit ohne Vorbehalte, wie es auch seine Absicht war, •den 
innersten Kern des Zen zu schmecken". Er sagt, daß Zen •Bewußtsein ist, 
umstrukturiert, ein trans-kulturelles, trans-religiöses, ein verwandeltes 
Bewußtsein". Erleuchtung, so referiert Merton, ist •die Entdeckung deines 
Ur-Angesichts, bevor du geboren wurdest", die Entdeckung, daß •du 
Buddha bist". 

Was davon hat Merton selbst erfahren? Es ist möglich, daß er eine Art 
Erleuchtungserlebnis in Asien hatte. Die Tibetaner nahmen ihn auf als 
einen, der •durch" ist, als inkarnierten Buddha. Hat ein •Mensch in Chri- 
stus" aber nicht schon längst •Buddha" integriert? 

Vor seiner Fahrt nach Asien las Merton das •Tibetanische Totenbuch", 
das ihn sehr beeindruckte. Bei späteren Kontakten mit tibetanischen Mön- 
chen vertiefte sich der Eindruck, daß diese •eine sehr genaue, subtile und 
wissenschaftliche Erfahrung des Geistes hatten". 

Rice gibt dazu eine interessante Gegenüberstellung: Einerseits beein- 
druckten Merton die Tibetaner durch ihre mystischen Erfahrungen, über- 
haupt durch den hohen Stand ihrer geistigen Entwicklung. Anderseits 
erinnert Rice aber in diesem Zusammenhang an die Warnungen, die 
Merton vor nicht langer Zeit geäußert hatte (in •Transcendent Experien- 
ce"): •Es wird überaus wichtig für uns ... uns abzulösen von der gängigen 
Vorstellung .. . wir seien Kandidaten für die Verwirklichung, das Errei- 
chen und die Erfüllung einzigartiger Erfahrungen". Merton kämpft uner- 
bittlich gegen •alle Arten von geistlicher Selbsttäuschung und Selbst- 
zufriedenheit, die darauf abzielen, das Ich in spiritueller Glorie zu etablie- 
ren" ; Erfahrung kann eine solche Selbstglorifizierung sein. 

Rice berichtet am Schluß seines Buches von einem Medium, das behaup- 
tete, Merton habe direkt mit Gautama Buddha gesprochen. Wie dem auch 
sei: Auch Jesus ist Mose und Elia begegnet, ohne damit seiner eigenen 
Sendung untreu zu werden. Er stand auf ihren Schultern, er vollendete 
den von ihnen angefangenen Weg. Mose, Elia waren für Jesus - wie 
Buddha für Merton? - nicht Ziel. 



Der Trappistenmönch Thomas Merton 111 

Rice gibt für Mertons mystische Erfahrung, die er als eine Art von Sa- 
tori-Erleuchtung darstellt, keine Quelle an. Er spricht von einer Erfah- 
rung, die •Zeit, Raum und Realität transzendierte". Aber das bedeutet 
(wenn authentisch) doch nur, daß Merton eine Tiefenerfahrung machte. 
Warum nicht annehmen, daß er sein Christentum vertiefte? 

Auch Mertons Interesse für die Kundalini-Kraft ist kein Beweis für eine 
Bekehrung zum Buddhismus. Kundalini ist die •Schlangenkraft", die im 
Menschen als •kosmisch-göttliche Energie" bereitliegt und durch Medi- 
tation zur Höhe des Uberbewußtseins geweckt wird. Erst vor kurzem hat 
ein Mann vom Rang eines C. F. v. Weizsäcker dieses Phänomen in dem 
Buch •Biologische Basis religiöser Erfahrung" ernstgenommen. Die Kunda- 
linikraft scheint eine organisch-psychische Kraft zu sein, die auch Europäer 
erfahren können. Sowenig der Atomphysiker, der die Atomkraft ent- 
deckte, deshalb seinen christlichen Glauben aufgeben mußte, so wenig legt 
diese Kraft der Kundalini den Erfahrenden auf •buddhistische" Weltsicht 
fest. Vielleicht fand Merton in der indischen Beschreibung eine Erklärung 
für erlebte Phänomene, die er bisher für ganz persönliche Schwierigkeiten 
gehalten hatte, und nun ahnte er - erleichtert -, daß es sich hier um Mensch- 
heitsprobleme handelte, zu denen er als •Forscher" vorgedrungen war? 

In Kalkutta sagte Merton die bemerkenswerten Sätze: •Ohne zu be- 
haupten, daß es eine völlige Einheit aller Religionen auf dem ,Gipfel', auf 
der transzendenten oder mystischen Ebene gebe - da doch sie alle von ver- 
schiedenen dogmatischen Positionen ausgehen, um ,sich zu treffen' auf 
diesem Gipfel -, ist es doch sicher richtig zu sagen, daß, sogar da, wo un- 
versöhnliche Unterschiede im Dogma. .. bestehen, große Ähnlichkeiten 
und Analogien im Bereich der religiösen Erfahrung auftreten können. Die 
Beobachtung ist nicht neu, daß Heilige wie Franziskus und Ramakrishna 
. . . eine Stufe spiritueller Erfüllung erreicht haben, die zugleich allgemein 
erkennbar und ,relevant' ist für jeden, der an der religiösen Dimension 
der Erfahrung interessiert ist.. . Kulturelle und dogmatische Verschieden- 
heiten müssen bleiben, aber sie entkräften nicht eine sehr reale Qualität 
existentieller Übereinstimmung". Ist solche •Ähnlichkeit im Bereich der 
religiösen Erfahrung" nur eine noch nicht erreichte oder noch nicht er- 
kannte Gleichheit? Oder weist der Unterschied im Nur-Ähnlichen doch auf 
den Kern des •unerhört Neuen" in Christus hin? 

Aber wenn Merton hier •Dogma" sagt, kommt darin kaum noch zum 
Ausdruck, daß Dogma die Verbalisierung, die Wortung einer größeren 
Wirklichkeit der Offenbarung ist, eben des •Gipfels" aller Offenbarung in 
Christus. Dürfen wir dagegen (wie Merton hier zu tun scheint) den •Gip- 
fel" sozusagen •unten" suchen, im gemeinsamen Grund aller Religionen? 
Dann wären christliches Dogma und Offenbarung in Christus nur eine 



Elisabeth Ott 112 

mögliche Startposition, eine Form der Interpretation, einer der Wege zu 
einer allgemein-menschlichen, spirituellen, mystischen Erfahrung. Oder 
sind die •Gipfel", zu denen die Religionen gelangen (wenn sie ihre jewei- 
ligen Ansätze zu Ende führen), eben doch verschieden? Verschieden •hoch" 
und vor allem: qualitativ verschieden? Geschieht nicht das wahre •Trans- 
zendieren" in ganz verschiedene Räume, in verschiedene •Himmel"? 

Merton kann Christentum als •Religion" relativieren, nicht aber die 
Christus-Wirklichkeit selbst. Man vermißt hier und an anderen Stellen ein 
klares Zeugnis für Christus, - ein Bekenntnis, inspiriert von dem Unter- 
scheidung bringenden •Schwert des Geistes". Vielleicht war Merton in sei- 
ner •Komplexität" gerade am Tangentialpunkt zur •Ambivalenz" ange- 
langt, dort, wo der Tangenten-Pfeil auf Gottes Liebe hin so eng den 
buddhistischen Kreislauf der ewigen Wiederkehr berührt, daß er beim 
nächsten Schritt seine christliche Dynamik verliert. Vielleicht hatte er - in 
einer kindlichen Selbstverständlichkeit, die viele an ihm liebten • seine 
eigene Erfahrung mit Christus und sein eigenes Gegründetsein in ihm 
hineinprojiziert in das, was ihm als östliche Erfahrungen entgegentrat? 
Er liebte es ja, widersprüchliche Aussagen nebeneinander stehen zu las- 
sen, in •überschäumender Spontaneität". 

Charles Dumont schreibt von Mertons •ununterbrochenem und mitunter 
widersprüchlichem Enthusiasmus, der verwirrend war". Andere sprechen 
von Mertons •dialektischer Annäherung" bei Lebensfragen, wobei Merton 
•höchst absolute Behauptungen aufzustellen liebte" und von einem augen- 
blicklichen Enthusiasmus verführt werden konnte, etwas überzubetonen. 

Wir wollen solche •Verwirrung" nicht unzulässig harmonisieren, son- 
dern einige derartige •Behauptungen" zur Beurteilung vorlegen. In sei- 
nem Buch •Mystics and Zen Masters" macht Merton eine sehr wichtige Un- 
terscheidung. Er spricht von Laotse und dem Tao und schreibt: •Der ein- 
zige Mensch, der gefahrlos Laotse folgen kann, ist der Mensch, der schon 
auf dem Wege ist, ein Heiliger oder ein Weiser zu sein. .. Taoismus ist 
. .. eine Philosophie, die sehr gut im Garten Eden funktioniert haben 
würde, und wenn Adam und Eva sich an das Tao gehalten hätten, hätten 
wir anderen wenig Schwierigkeiten gehabt, dasselbe zu tun". 

Merton sieht auch im Zen der Rinzai-Schule eine •trinitarische Struk- 
tur". Aber weist •Being, Seeing, Acting" (Sein, Sehen, Tun) als das in 
Drei-Einigkeit Vereinte nicht doch auf etwas anderes - einen anderen 
•Gott" - als den Gott, der Vater-Sohn-Geist ist? Fehlt im Zen nicht gerade 
die Dimension des •Wie", nämlich die Dimension der in Christus erschie- 
nenen Liebe? 

Anders klingt, was Merton am 31. 10. 1968 in sein Asien-Tagebuch 
schreibt: •Das Selbst ist nur ein Ort, wo der Tanz des Universums seiner 



Der Trappistenmönch Thomas Merton 113 

selbst bewußt wird als vollständig von Anfang bis Ende - und zurück- 
kehrend zu Leere". Vollständig, weil in sich zurückkehrend - aber eben 
nicht zugleich vollkommen und vollendet, wie in Christus als Geschenk 
und Überhöhung angeboten? 

Merton weiß vom •Werden wie die Kinder". •Der Kindes-Geist... 
wird nach der Erfahrung wiedererlangt. Unschuld - zu Erfahrung - zu 
Unschuld". Merton zeigt hier wie auch an anderen Stellen die Neigung, 
•wieder" als •zurück" zu interpretieren, d. h. als Kreisbewegung zu sehen. 

Wenn Merton schreibt: •Der Hauptunterschied zwischen buddhistischer 
und christlicher Erfahrung ist, daß die erstere existentiell und ontologisch 
(seinshaft), die letztere theologisch (lehrhaft) und personal ist" - kommt 
da nicht die christliche Erfahrung als nur theologisch zu kurz? Was ist Sein- 
in-Christus, wenn das Zitat im Asientagebuch zutrifft: •Für den Meister 
bleibt nichts mehr zu erreichen in irgendeinem Bereich; es gibt nichts über 
oder jenseits dessen, was er ist. Evolution ist für ihn an ihr Ende gekom- 
men"? Muß eine solche Aussage nicht zurückgenommen werden zum •Un- 
terwegs-sein" auch des Meisters? 

Wenn man sagt, daß Mertons Asienreise eine Station auf seinem Weg 
zur Selbstverwirklichung war, dann war diese Reise doch vor allem eine 
Station auf seinem Nachfolge-Weg, ein Teil seines Ringens um die Er- 
kenntnis von Gottes Willen mit ihm, dem Trappistenmönch, dem Kon- 
templativen und Schriftsteller; zugleich war diese Asienfahrt auch eine 
Pilgerfahrt und eine Testfahrt im Interesse aller; ein Versuch, stellver- 
tretend •die Zeit zu erfüllen". Der Kairos Gottes, den Merton zu erfüllen 
glaubte, als er nach Asien reiste, hieß: Begegnung der Religionen auf der 
existentiellen Ebene, auf der Ebene lebendiger religiöser Erfahrungen, 
als Menschen-Bruder und Auch-Mönch; ohne Herablassung vonseiten des 
Christen. Merton wollte •den Buddhisten ein Buddhist" werden - •ein so 
guter Buddhist wie ich kann". Was aber heißt das? Entsprach die existen- 
tielle Erfahrung Mertons in Asien seinen Erwartungen und Hoffnungen? 
Oder machte sich da ein Faktor X bemerkbar? Das Asientagebuch läßt - 
so wie es jetzt ist - alles Christliche beiseite; das könnte verwundern. 
Vielleicht wäre Merton aber, wenn er seine Asiennotizen hätte selbst redi- 
gieren können, doch eine Antwort für uns auf die Frage, wie der Christ 
dem Buddhisten ein Buddhist werden kann, gelungen? Vielleicht sind alle 
die Aufzeichnungen, die wir in diesem Nachlaß-Buch haben, nur Skizze, 
die die Mitte aussparen, die aber Merton selbst zu einem wirklichen Ge- 
mälde zusammengefügt hätte? Vielleicht! Sicher aber ist es das Große an 
diesem Leben, daß in letzter Kühnheit alles aufs Spiel gesetzt wurde. Darf 
dies ein Christ tun? Ein Kontemplativer wie Thomas Merton? Die Fragen 
kommen immer wieder zurück! 



Elisabeth Ott 114 

In einem Brief aus Neu-Delhi vom 9. November 1968 schreibt Merton: 
•Es ist unschätzbar, einen direkten Kontakt zu haben mit Leuten, die tat- 
sächlich einen Teil ihres Lebens damit zugebracht haben, emsig daran zu 
arbeiten, ihren Geist zu formen und sich von Leidenschaften und Illusio- 
nen zu befreien ... Es sind Leute von Rang und von einer ungewöhnlichen 
Tiefe ... Ich bin sicher, daß Gott diese Begegnungen segnen wird, und ich 
hoffe, daß sie allen zugutekommen werden. Ich wünsche euch... einen 
größeren Glauben: Denn bei meinen Kontakten.. . finde ich auch Trost 
in meinem eigenen Glauben an Christus und seine innere Gegenwart. Ich 
hoffe und glaube, daß er gegenwärtig sein kann im Herzen eines jeden 
von uns". 

Merton war beeindruckt von der Arbeit und dem Christsein der Jesuiten- 
missionare in China. Er schreibt: •Die Wahrheit der Jesuitenmission in 
China kann uns nicht helfen, aber sie kann uns inspirieren. Hier sind Män- 
ner, die - ihrer Zeit dreihundert Jahre voraus - tief betroffen waren von 
Kernfragen, die - wie wir jetzt sehen - so wichtig sind, daß die ganze Ge- 
schichte der Kirche und der westlichen Zivilisation in ihre Lösung hinein- 
gezogen wird". Später heißt es: •Aber die Geschichte der Jesuitenmission 
in China ist nicht einfach die Geschichte heroischer Männer und ihrer 
weisen und kühnen Taten. Es ist die Geschichte des Christus in China: eine 
Art kurzer Epiphanie (Erscheinung) des Menschensohnes in einem chine- 
sischen Gelehrten". 

Es war für Merton selbstverständlich, daß das •Christliche" nicht dazu 
benutzt werden darf, die eigenen, menschlich-natürlichen Traditionen, Ge- 
wohnheiten, Vorurteile zur Norm zu erheben, um so das abendländische 
•Ich" zum Muster zu machen für das christliche •Selbst" der Asiaten, für 
den Christus im Chinesen, Japaner, Inder. 

Aber da war noch eine höher gespannte Erwartung, das eigene Leben 
betreffend: •Ich kehre heim", so heißt es im Asien-Tagebuch, •in die Hei- 
mat, in der ich in diesem Leib noch nie gewesen bin ... Wir hoben uns vom 
Boden ab, ich mit christlichen Mantras und einem überwältigenden Schick- 
salsgefühl, einem Gefühl davon, daß ich endlich auf meinem wahren Wege 
war nach Jahren des Wartens, der Neugier und der Narrenpossen. Ich 
möchte so gerne zurückkommen und die große Sache geregelt haben. Und 
ebenso das große Mitleid gefunden haben, mahakaruna". 

Genügte ihm die Liebe Christi nicht mehr, die Liebe, in der er eine Hei- 
mat gefunden hatte? Wartete eine neue, andere, richtigere Heimat in 
Asien auf ihn? Die Heimat der Heimatlosigkeit? Heimatlosigkeit auch von 
Christus? 

David Steindl-Rast schildert seine Begegnung mit Thomas Merton in 
Kalifornien, kurz vor Mertons Abreise nach Asien - es handelt sich also 



Der Trappistenmönch Thomas Merton 115 

um die letzten Äußerungen vor seiner Begegnung mit dem Heimatland des 
Buddhismus. Mertons Liebe zum Paradoxon kommt zum Vorschein. Er 
sagt, überschwenglich und fast pantheistisch: •Trinkt dies alles in euch hin- 
ein. Alles, die Wälder, das Meer, den Himmel, die Wellen, die Vögel, die 
Seelöwen. In allem diesem werdet ihr eure Antworten finden. Hier ist es, 
wo alles zusammenhängt". Und mit einem umgeformten Bernhard-Zitat: 
•Der wahre kontemplative Maßstab ist, keinen Maßstab zu haben, nur 
man selbst zu sein ..." Aber Bernhard von Clairvaux sprach von der Liebe, 
deren einziger Maßstab es ist, keinen Maßstab zu haben. Kann man Liebe 
mit kontemplativer Erfahrung übersetzen und dann sagen: •Ich sehe kei- 
nen Gegensatz zwischen Buddhismus und Christentum. Die Zukunft des 
Zen ist im Westen. Ich beabsichtige ein so guter Buddhist zu werden, wie 
ich kann" ? 

Auf die Frage Steindl-Rasts, ob in dem Gesagten nicht noch ein ein- 
schlußweiser Dualismus sei, antwortet Merton: •... Man muß den eigenen 
Willen und Gottes Willen lange Zeit dualistisch sehen. Man muß lange 
Zeit die Zweiheit erfahren, bis man einsieht, sie ist nicht da. In dieser Hin- 
sicht bin ich ein Hindu. Ramakrishna hat die Lösung... Offenheit ist 
alles". Für Merton war demnach der Weg nach Osten ein Weg zu Gott, 
weil er Christus in sich wußte: •Die große Sache ist nicht zu beten, sondern 
direkt zu Gott zu gehen ... Vergeßt euch selbst. Tretet in das Gebet Jesu 
ein. Laßt ihn in euch beten". Oder: •Ein Christ wird nicht mehr gerichtet 
... Ich muß beides im Sinn behalten, daß ich nicht verdammt bin, jedoch 
wert, verdammt zu werden... Wie kann ich die christliche Botschaft in 
ihrer Neuheit leben in diesen letzten Tagen? ... Ich gehöre ganz Christus 
... Es gibt kein Selbst, das gerechtfertigt werden müßte ... Alles haben 
wir in Christus empfangen. Alles, was wir brauchen, ist, die Erfahrung zu 
machen von dem, was wir schon besitzen". Aber wiederum: Ist das der 
Christus des Glaubens, der Christus, der erst •wiederkommen wird"? 

Merton war sich der Gefahren seines •Offenseins" wohl bewußt. So sagt 
er bei diesem Interview in Kalifornien: •Christus will, daß ich wachse ... 
Die wirklich wichtigen Schritte schließen das Risiko völligen Fehlschlags in 
sich ... In einer solchen Situation brauchen wir einen Schuß buddhistischer 
Mentalität". Wurde die Asienreise Mertons nun vielleicht tatsächlich zu 
einem solchen •Fehlschlag"? Man muß wagen, die Frage zu stellen. Oder 
lebte Merton in dieser Zeit vor der Abreise in hochgespannten, über- 
schwenglichen Erwartungen, die er noch nicht durch die Konfrontation mit 
der totalen Wirklichkeit der Welt des Buddhismus hatte korrigieren oder 
zurückziehen müssen? Bei aller Vorsicht ist doch zu vermuten, daß ein 
Rest von blinder Faszination, von unbewußten Projektionen tief verbor- 
gener Sehnsüchte und Wirklichkeiten in dieser Erwartung Mertons zum 



Elisabeth Ott 116 

Ausdruck kam. Ein noch nicht völlig Christus übergebener Teil der Person, 
eine Erwartung: •wie es bei uns sein müßte", eine bestimmte Vorstellung 
vom Mönchtum und von der eigenen Selbstverwirklichung drängten ihn bei 
aller Offenheit und Weite unbewußt auf ein selbst-bestimmtes Ziel zu. 
Suchte Merton nicht doch sein eigenes Kontemplationsideal und nicht in 
restloser, •nackter" Liebe Gott in Jesus? 

Es ist relativ leicht, die kirchliche Theologie mit den theoretischen Äuße- 
rungen des Buddhismus zu vergleichen. Es ist schon schwerer, die Äuße- 
rungen Christi und der Apostel mit denen Buddhas und seiner Jünger in 
Beziehung zu setzen - und es ist fast unmöglich, einen •Menschen in Chri- 
stus" abzugrenzen von einem •Erleuchteten" des Ostens. Es wird dies 
immer schwieriger, seit die gegenseitige Durchdringung oder Befruchtung 
fortschreitet und die Konturen verwischt, und seitdem wir wissen, daß die 
Gnade Christi weiter wirksam ist als das ausdrückliche Christusbekenntnis. 
Unabhängig von aller bewußten Missionierung und unabhängig von den 
tatsächlich bestehenden Gegensätzen in der Gotteserfahrung missioniert 
der gegenwärtige Jesus Christus auch einfachhin in den Seinen, durch die 
Seinen, und über die Seinen hinaus. Infiltration geschieht, Unterwande- 
rung, und der •Geist weht, wo Er will". Das mahnt zur Vorsicht. 

Merton schreibt aus Asien an seinen Abt, er werde sich geduldig bemü- 
hen müssen um die Richtung, in der seine Zukunft ihn weise, er bete dar- 
um, Gottes Willen zu erkennen. Dies muß auch für die umstrittene Frage 
seiner Rückkehr nach Gethsemani, seinem Heimatkloster, bedacht werden. 
Es war eine Frage des Gehorsams gegenüber dem Gott, der ihn an die 
Grenze gerufen hatte. Insofern konnte zu diesem Zeitpunkt weder Merton 
selbst nach Mr. Rice um Mertons Zukunft wissen. Es war ja so, daß der 
Kontemplative Thomas Merton in Asien nach einem für ein Eremiten- 
dasein geeigneten Ort Ausschau hielt und zugleich wußte, daß seine Iden- 
tität bei seinen trappistischen Mitbrüdern lag. 

Niemand kann mit Sicherheit die in Gott geborgene Identität seines 
Nächsten, seine Spiritualität identifizieren. Es besteht immer die Möglich- 
keit, daß das, was ich zu erkennen glaube, mein eigenes sich im anderen 
reflektierendes •Ich" ist, oder daß ich blind bin für das besondere Bild 
Gottes in diesem Menschen. Das betrifft auch den nach Asien reisenden 
Merton, sowohl im Hinblick auf seine Erkenntnis der Christen und Bud- 
dhisten, als auch was das Erkanntwerden Mertons durch die Christen und 
Buddhisten angeht. Es gilt auch für das •erleuchtete Selbst", insofern es 
sich selbst als erleuchtet zu erkennen versucht. Die großen Heiligen waren 
ihrer Sache, ihrer Heiligkeit, meist gar nicht so sicher. Sie warfen sich nur 
mit immer neuer Radikalität in die Arme Gottes mit Christus. Das - so 
dürfen wir annehmen - hat Merton auch getan. Es blieb wohl immer noch 



Der Trappistenmöndi Thomas Merton 117 

gültig, was er in •Das Zeichen des Jonas" geschrieben hatte: •Mein Leben 
ist ein großes Durcheinander und ein Gewirr von halb bewußten Vorwän- 
den, um sich der Gnade und der Pflicht zu entziehen. Ich habe alles schlecht 
gemacht. Ich habe große Möglichkeiten vergeudet. Anstatt mich aber vor 
Verzweiflung krank zu machen, treibt meine Untreue gegen Christus mich 
dazu, mich um so blinder in die Arme Seiner Barmherzigkeit zu werfen". 

•Tom was very, very Buddhist in this thinking. Completely Buddhist." 
So sagte, nach Rice, ein bengalischer Dichter, der mit Merton zusammen- 
getroffen war. (•Tom war überaus buddhistisch in seinem Denken. Völlig 
buddhistisch.") 

Aber noch einmal: Ist die tiefere Dimension nicht immer in der höheren 
enthalten? Bleibt nicht die ganz entschieden christliche Haltung lebendig 
in dem radikalen Versuch, im Buddhismus Christus zu finden? Auch ein 
Würfel ist, wenn ich nur seine Seiten betrachte, •völlig ebene Fläche" - 
und doch ist er Raum und Gestalt. Mertons Hauptanliegen in Asien blieb, 
Tiefe zu gewinnen und durch kulturelle Schranken hindurchzustoßen. Wie 
tief drang dabei die Versuchung in ihn ein, auf dem Berge der Verklärung 
•Hütten bauen" zu wollen, das •transzendente Selbst" im Sinne östlichen 
Meisterseins zu besitzen, anstatt in und mit Christus die geistliche Armut 
zu lieben? 

Thomas Merton wollte in Asien •aus den alten Quellen mönchischer 
Vision und Erfahrung trinken". Er wollte •die große Sache regeln", das 
•transzendente Selbst", seine innerste geistliche Identität gewinnen. Er 
glaubte, daß der Mönch auf dem Weg der Kontemplation •die verlorene 
Identität wiederfinden kann". War die Gefahr nicht zu groß? Schon im 
Jahre 1890 fragte Solowjew: •Verbirgt sich hinter dem ... Neo-buddhis- 
mus nicht eine andere, mächtigere und geheimnisvollere Bewegung ...?" 

Man kann sich mitunter dem Eindruck nicht entziehen, daß Merton un- 
vermutet und zu seiner eigenen Irritation in das Magnetfeld einer unbe- 
kannten Kraft, in das Schwerefeld einer unsichtbaren •Masse" geraten ist, 
die seinen inneren, auf das Neue Sein in Christus weisenden Kompaß 
erzittern und schwanken ließ. 

Merton ist tot. Wir werden die Fragen nicht beantworten können. Wir 
können aber an seinem exemplarischen Leben einige Züge ablesen, die uns 
helfen, die eigenen Fragen zu beantworten. 




