Der Trappistenminch Thomas Merton 105

bleibt noch Raum, die Riicknahme der Entscheidung anzustreben, wenn
neue Einsichten hinzutreten. Man wird in den néichsten Jahren viel Miihe
aufwenden miissen, um zur Lésung solcher kirchlichen Konflikte Methoden
zu entwickeln, die nicht auf rein sozialpsychologischer Ebene bleiben, son-
dern die wirklich geistlich sind.

Nicht unerwihnt darf bei all dem bleiben, daf auch das ,sentire cum
Ecclesia“ letztlich nicht am Kreuz vorbeikommt. Immer wird es Konflikte
geben, fiir die infolge grofler sachlicher Schwierigkeiten oder menschlicher
Fehler eine Losung nicht gefunden wird und wo nur die Méglichkeit bleibt,
den Konflikt zu ,ertragen®. Auch aus dem Verzicht erwichst der Kirche
Fruchtbarkeit!°.

Unsere — gewif} sehr fragmentarischen — Betrachtungen haben hoffent-
lich deutlich gemacht, daf Geistanregung und Kirchlichkeit zusammen-
gehoren, dafl aber die Realisierung ihres rechten Zueinanders eine je neu zu
erfiilllende Aufgabe bleibt. Es ist schwer, inhaltlich gefullte Regeln fiir die
Kirchlichkeit zu formulieren, die fiir alle Zeiten gelten. Zwar gibt es eine
Reihe von bleibenden mehr formalen Strukturen und Maximen. Aber die
Verantwortung eines jeden ist aufgerufen, diese formalen Regeln je heute
mit Inhalt und Leben zu fiillen. Das aber ist wiederum eine Sache des Gei-
stes. Nur eine erneuerte Spiritualitit in der ganzen Kirche kann auch zu
einer neuen Liebe zur Kirche, zu wahrer Kirchlichkeit inmitten aller Kon-
flikte fiihren.

Der Trappistenm6nch Thomas Merton —
Grenzginger zwischen Ost und West
Elisabeth Ott, Neresheim

Mertons ,Berg der Sieben Stufen” (1948) war ein Welterfolg, iiber
den englischen Sprachbereich, iiber den christlichen Leserkreis hin-
aus. Das Buch schilderte das unruhige Leben des Verfassers: Frank-
reich, England, Amerika; Kunst, kommunistische Aktivitit; Freun-
deskreise, Studium; Konversion zum Katholizismus, Noviziat im

10 Als Beispiel sei hier auf H. de Lubac hingewiesen, der, als er infolge von Verdichti-
gungen von seiner Lehrtitigkeit ,beurlaubt* war, cines der schonsten Werke iiber Kirche
und Kirchlichkeit verfaite: Die Kirche. Eine Betrachtung. Einsiedeln 1968.



Elisabeth Ott 106

Trappistenkloster Gethsemani. Father Louis blieb auch in der Ein-
samkeit ein Sucher. Die religiose Erfahrung des Ostens faszinierte
thn. Unmittelbar nach seiner Rede auf dem Monchtum-Kongref§ in
Bangkok, 1968, erlag er einem tragischen Ungliicksfall. Sein Freund,
der Journalist Edward Rice, veriffentlichte 1970 eine Biographie:
»Der Mann im Maulbeerfeigenbaum®. Dort wird Mertons Weg als
ein Weg in den Buddhismus geschildert.

Vorliegender Aufsatz ist ein Kapitel aus einer demndchst im
Echter-Verlag erscheinenden Auseinandersetzung mit Mertons Su-
chen und mit dem Suchen der westlichen Christenheit um Begegnung
mit der éstlichen Erfahrung: ,Der Mensch vor dem Géttlichen. Ein
Dialog mit Thomas Merton iiber Tiefenerfahrung in Ost und West®.

Merton reiste voll Erwartung nach Asien und rechnete sogar damit, viel-
leicht dort zu sterben. Sein Interesse an der 6stlichen Religiositat ist zwei-
fach begriindet: im ganz Personlichen wie in der Sorge und dem Engage-
ment fiir das Uberpersénliche. Zur Weltkonferenz der Religionen in
Kalkutta Mitte November 1968 notiert Merton die bekannt gewordenen
Sitze (die er in seiner Ansprache dann aber doch nicht verwendet): ,Ich
komme als ein Pilger, der nicht vor allem auf Information aus ist, auf Tat-
sachen iitber andere monchische Traditionen, sondern als einer, der aus
den alten Quellen monastischer Vision und Erfahrung trinken will®, dies
als Kontemplativer, als Christ, als Mensch des Westens. Ist indische Kon-
templation mit ihrer, wie Merton geglaubt zu haben scheint, Aufgipfelung
in der Zen-Erfahrung, ein Heilmittel fiir den christlichen Westen?

Merton hat sich der kontemplativen Welt des Buddhismus nicht aus der
weltfliichtigen Eremitei zugewandt. Als er Asien besuchte, war die innere
Umwandlung langst geschehen. Es begann schon 1936 wihrend seiner
Studentenzeit mit einer Freundschaft. Aber es ist bemerkenswert, daf} die
erneute Berithrung des Trappisten Merton mit dem Osten Hand in Hand
geht mit seinem aktiven Einsatz gegen politische und soziale Ungerechtig-
keit. Seine grenzenlose kontemplative Offenheit lief Welt einstromen und
forderte den Grimm des Kontemplativen heraus. Sein wachsendes Enga-
gement in der Biirgerrechtshewegung fiir den Frieden um die Briider
Berrigan, um Abraham Heschel und um Martin Luther King — es war da-
mals der aktive Protest gegen die Vietnampolitik in den USA - fiihrte
ihn zur geistigen Welt Gandhis, zur Frage nach der kontemplativen Ge-
waltlosigkeit aus indischem Erbe.

1949 war sein Interesse fiir den Buddhismus wieder neu aufgeflammt.
Merton korrespondierte mit einem Hindu und schrieb an Rice, dafl ,zuletzt
nichts in Yoga sei, was nicht auch bei Johannes vom Kreuz zu finden wire.



Der Trappistenméonch Thomas Merton 107

Was ihn interessiere, sei, wie ein Hindu es sage®. Damals sprach Merton
noch von der Notwendigkeit, ,Yoga zu taufen, so wie Aristoteles von
Thomas von Aquin getauft worden sei“. Spéter hief} es: ,Es ist sehr gut
méglich, Zen entsprechend zu ,ibersetzen’.“ Mit der Frage ,Taufe“ oder
~Ubersetzung“ ist aber ein entscheidendes Problem gestellt; wohin fiihrt
der Prozef} der Begegnung, der Befruchtung und vielleicht sogar der Inte-
gration? Fihrt er uns in das buddhistische ,Rad der Wiederkehr, in das
Kreisen jenseits von Raum und Zeit, von Person und Begegnung, oder
folgen wir dem , Zeitpfeil“, der auf die Wiederkunft des Herrn in der Zeit
und fir die Zeit hinstrebt? Ist das Christentum die Vollendung des
Buddhismus, oder besteht auch die andere Moglichkeit, das Aufgesaugt-
werden von der buddhistischen Leere, wie Rice dies fiir die Person Mertons
dargestellt hat? Ist der Begriff der Person — auch der Personhaftigkeit und
Liebe Gottes — ein Letztes oder nur ein Vor-Letztes? Fithrt der Weltkontakt
der Religionen zuriick zu einem gestaltlosen Meer des Uranfanges oder
vorwirts zu dem Gott, der die Menschheit durch die Entfremdung und
Differenzierung hindurch in seine Liebe hineinzieht?

1959 traf Merton Dr. Suzuki. Dieser Zen-Schiiler, der zugleich Zen-
Meister fiir den Westen war, hat die Richtung des Zen eindeutig formu-
liert: ,Erleuchtung ist die Erfahrung Gottes, bevor Er sprach ,Es werde
Licht!“ Einheit im Zen ist demnach eine Einheit mit dem Géottlichen vor
der Scheidung und Differenzierung der Schopfung, vor der Begabung des
Menschen mit Freiheit, vor dem Heraustreten des Gottlichen in die Per-
sonalitit Gottes. Satori ist die Riickkehr ins erste Paradies, das Paradies
des ungeschiedenen Uranfangs. Er aber, Jesus Christus, ist das ,Licht der
Welt“, das erleuchtete und erleuchtende Bewufitsein des auf das ,Reich
Gottes“ ausgerichteten Menschen. Mit thm ist auch der Jiinger ein Erleuch-
teter, ein Erleuchteter der zweiten, der endgiltigen Vollendung — des
~Neuen Seins“.

In dieser Zeit der Begegnung mit Dr. Suzuki ging es Thomas Merton
vor allem darum, das Nationale, das Kulturelle und schlief8lich auch das
»Religiose“ selbst zu transzendieren. Er wollte ,komplex*, ja ,paradox”
leben, offen fiir die ganze Wirklichkeit. Im Zen fand er die gleiche
Kraft des Transzendierens wieder. Er wollte auch das ihn beengende,
auf eine frithere Stufe fixierende Bild des jungen Thomas Merton zer-
stéren, des Mannes, der ,New York verachtet hatte, vor Chicago aus-
gespuckt und auf Louisville herumgetrampelt, der sich aufgemacht hatte,
den Wildern zu, mit Thoreau in der einen Tasche, Johannes vom Kreuz
in der anderen, und der dabei die Bibel bei der Apokalypse aufgeschlagen
hielt®. Schon 1950 hatte der ProzeR der Umwertung begonnen. 1967
gibt Merton ein Interview, bei dem er auch von dieser Zeit spricht:



Elisabeth Ott 108

»1ch bewegte mich noch immer in der unreifen Theologie, die ich als Novize
gelernt hatte: eine scharfe Trennung zwischen dem Natiirlichen und dem
Ubernatiirlichen, zwischen Gott und der Welt, dem Heiligen und dem
Weltlichen, mit Grenzlinien, von denen man annahm, daf} sie einleuch-
tend seien. Seither habe ich ein wenig Erfahrung gesammelt, wie ich
glaube, und ich habe einiges gelesen, ich habe versucht, anderen
Menschen bei ihren Problemen zu helfen — das Leben ist nicht so simpel,
wie es mir damals im ,Berg der sieben Stufen® erschien®.

Sein Kontakt mit der Welt fiihrte zunichst Giber das Gesprich, das er
»beginnen und weiterfithren wollte iber so gut wie jedes wichtige Tages-
problem®. J. Th. Baker sagt vom damaligen Merton: ,Er war immer
empfénglich fiir neue 1deen, die seine Erkenntnis der Wirklichkeit und des
Lebens vermehren konnten“. Aber den Verstdndnisansatz suchte er in sich
selbst: , Wo sollte ich nach der Welt Ausschau halten, wenn nicht zualler-
erst in mir selbst?“

Thomas Merton war zutiefst davon iiberzeugt, dafl fir die Welt von
heute Kontakt, Dialog ,in allen Bereichen des menschlichen Lebens, von
der Politik bis zur Mystik zwischen dem Westen und dem Osten not-
wendig“ sei.

Er scheint geglaubt und wohl auch erfahren zu haben, dafl gerade in
der Zen-Meditation eine Einheit von letzter, einsamer Meditation und un-
bedingter sozialer und weltlicher Kommunikation erreicht sei; vielleicht
war es diese, wie er glaubte, Synthese, die ihn immer starker anzog. Die
Grofle der erkannten Aufgabe erfordert den totalen Einsatz. ,Die gegen-
wartige Krise des Menschen ist etwas, fiir das wir keinen addquaten histo-
rischen Vergleichspunkt haben ... Die Risiken sind auflerordentlich ...
Der Mensch mufl in aktive Kooperation mit Gott treten . . .“.

Merton glaubte, dafl gerade er als Monch den Welt-Kontakt aufnehmen
misse, auch mit denen, die keine Monche, auch mit denen, die keine
Christen waren: , Ich bin solange nicht vollstindig menschlich, bis ich mich
nicht in meinem afrikanischen, asiatischen und indonesischen Bruder ge-
funden habe, weil dieser den Aspekt des Menschseins besitzt, der mir fehlt*.

Thomas Merton wagte das Gesprach, ohne im voraus zu wissen, ob gro-
Rere Paradoxie, Komplexitat, ob Komplementaritit oder Zerreiflung das
Ergebnis sein wiirden. Er wagte das totale Gesprich mit dem Zen, weil er
in ihm ganzheitliches Dasein, erweitertes Bewufltsein, Radikalitit des
religiésen Engagements und als Grund von Allem eine ,Selbst-Wesens-
schau® verwirklicht sah. Merton war immer mehr der Uberzeugung, daf}
Selbsterfahrung die Grundlage aller Erkenntnis und allen rechten Tuns
sei; den Willen zu solcher Wahrhaftigkeit vermifite er im Westen weit-
hin. Er litt stark unter den destruktiven Kriften, die er im westlichen



Der Trappistenmionch Thomas Merton 109

Menschen unter der Oberfliche eines billigen Optimismus und Humanis-
mus wahrnahm: ,Ich kann keinerlei Mut oder Fihigkeit entdecken, wenig-
stens das kleinste Stiick von der ungeheuren Wahrheit iiber uns selbst zu
erfassen . . . Die Rassenfrage kann nicht in Ordnung gebracht werden ohne
cine tiefgreifende Verwandlung des Herzens und eine grundlegende
Metanoia auf der Seite des weilen Amerika. Es geht nicht um die Frage
nach ein wenig mehr gutem Willen oder Edelmut®.

Auch in der Kirche Jesu Christi sah er solche Verkehrung der Wahrheit.
Gott sei nicht mehr der ,,Gott, der die Menschen liebt und sich selbst ent-
auflert, um sich mit den Menschen zu identifizieren®. Die westliche Uber-
betonung des Individuellen stammte fiir ihn aus dem gleichen Mangel an
»oelbst-Wesensschau“. Deshalb suchte er die , direkte und reine Erfahrung
mit der Wirklichkeit in ihrer tiefsten Wurzel®, also auch die Begegnung
mit den verdringten unbewufiten und primitiven Schichten der Seele. Illu-
sionen zu entlarven, falschen Optimismus aufzudecken, erschien ihm vor-
dringlich. In dem Hinduménch Bramachari war Merton schon frith eine
ganz andere, freiere Form der Existenz entgegengetreten, unabhingig von
Konsumzwang, Geltungstrieb, Illusionen. Solche Wesentlichkeit suchte er
nun in Asien.

Identititsfindung, der Gegensatz von Ich (Ego) und ,transzendentem
Selbst“, von Oberfliache und Tiefe, das sind die Leitwérter der letzten Le-
benszeit Mertons. Was er in Asien tiefer zu erfahren hoffte, war eben das
stranszendente Selbst“, das ,leere Selbst* hinter dem greifbaren, klar
umrissenen und klar geschiedenen Ich. Aber was bedeutete das fiir ihn, den
Christen? Schon in ,,Zen and the birds of appetite“ sah er im transzenden-
ten Selbst des Christen die in Jesus Christus geborgene und verborgene
Identitét des Menschen, die von Christus , aktualisierte* Ebenbild-Gestalt.

Bei seinem Kontakt mit dem Osten geht er von der Hoffnung aus, die
zum Teil schon Erfahrung geworden ist, daf} sich ,eine sehr reale existen-
tielle Ahnlichkeit“, daf sich , grofle Ahnlichkeiten und Entsprechungen im
Bereich der religiosen Erfahrungen®, daf} sich ,Kontakt in der Tiefe zwi-
schen den kontemplativen und monastischen Traditionen des Westens und
den verschiedenartigen Traditionen des Ostens® werde aufweisen lassen.
Er geht nach Asien im Bewufitsein, dort etwas zu gewinnen, vielleicht etwas
geben zu kénnen, sicher aber eine Spannung aushalten zu miissen. Er
schreibt: , Tatsdchlich kann der westliche Kontemplative sagen, daf} er sich
selbst den Zen-Ménchen des alten Japan viel naher fiihlt als den geschafti-
gen und ungeduldigen Menschen des Westens®.

Merton hatte, wie schon viele vor ihm, geglaubt, dafl die mystische Er-
fahrung eine gemeinsame Erlebnisform alles Religiosen ist, bei der leicht
Ubereinstimmungen gefunden werden kénnen. Manche seiner Freunde



Elisabeth Ott 110

meinen, er hitte, wenn er am Leben geblieben wire, vielleicht als Frucht
seiner Asienreise ein Buch liber die Mystik als einer gemeinsamen Grund-
lage aller Religionen geschrieben.

Ein Mensch wie Merton begibt sich an das andere Ende des Spannungs-
bogens, wenn er die Wahrheit erfahren will. Er begab sich nach Asien,
zuerst nur geistig, im Studium der Bicher und durch schriftliche, mitunter
auch personliche Kontakte.

In Chuang Tzu, einem chinesischen Philosophen, entdeckt er die ge-
meinsamen Aspekte der Kontemplativen aller Zeiten und Kulturen, die
ihnen gemeinsame Art, die Wirklichkeit zu erfahren. Er 6ffnete sich dieser
ostlichen Geistigkeit ohne Vorbehalte, wie es auch seine Absicht war, ,den
innersten Kern des Zen zu schmecken®. Er sagt, dafl Zen ,Bewufitsein ist,
umstrukturiert, ein trans-kulturelles, trans-religioses, ein verwandeltes
Bewufitsein®. Erleuchtung, so referiert Merton, ist ,die Entdeckung deines
Ur-Angesichts, bevor du geboren wurdest”, die Entdeckung, dafl ,du
Buddha bist“.

Was davon hat Merton selbst erfahren? Es ist moglich, daf er eine Art
Erleuchtungserlebnis in Asien hatte. Die Tibetaner nahmen ihn auf als
einen, der ,durch® ist, als inkarnierten Buddha. Hat ein ,Mensch in Chri-
stus“ aber nicht schon langst ,Buddha® integriert?

Vor seiner Fahrt nach Asien las Merton das , Tibetanische Totenbuch®,
das ihn sehr beeindruckte. Bei spateren Kontakten mit tibetanischen Mon-
chen vertiefte sich der Eindruck, dafl diese ,eine sehr genaue, subtile und
wissenschaftliche Erfahrung des Geistes hatten®.

Rice gibt dazu eine interessante Gegeniiberstellung: Einerseits beein-
druckten Merton die Tibetaner durch ihre mystischen Erfahrungen, iiber-
haupt durch den hohen Stand ihrer geistigen Entwicklung. Anderseits
erinnert Rice aber in diesem Zusammenhang an die Warnungen, die
Merton vor nicht langer Zeit gedufert hatte (in ,Transcendent Experien-
ce“): ,Es wird tiberaus wichtig fiir uns . . . uns abzuldsen von der gingigen
Vorstellung . . . wir seien Kandidaten fiir die Verwirklichung, das Errei-
chen und die Erfillung einzigartiger Erfahrungen®. Merton kdmpft uner-
bittlich gegen ,alle Arten von geistlicher Selbsttauschung und Selbst-
zufriedenheit, die darauf abzielen, das Ich in spiritueller Glorie zu etablie-
ren“; Erfahrung kann eine solche Selbstglorifizierung sein.

Rice berichtet am Schluf seines Buches von einem Medium, das behaup-
tete, Merton habe direkt mit Gautama Buddha gesprochen. Wie dem auch
sei: Auch Jesus ist Mose und Elia begegnet, ohne damit seiner eigenen
Sendung untreu zu werden. Er stand auf ihren Schultern, er vollendete

den von ihnen angefangenen Weg. Mose, Elia waren fiir Jesus — wie
Buddha fiir Merton? — nicht Ziel.



Der Trappistenmonch Thomas Merton 1t

Rice gibt fiir Mertons mystische Erfahrung, die er als eine Art von Sa-
tori-Erleuchtung darstellt, keine Quelle an. Er spricht von einer Erfah-
rung, die ,Zeit, Raum und Realitdt transzendierte“. Aber das bedeutet
(wenn authentisch) doch nur, dafl Merton eine Tiefenerfahrung machte.
Warum nicht annehmen, daf) er sein Christentum vertiefte?

Auch Mertons Interesse fir die Kundalini-Kraft ist kein Beweis fiir eine
Bekehrung zum Buddhismus. Kundalini ist die ,Schlangenkraft®, die im
Menschen als ,kosmisch-gottliche Energie“ bereitliegt und durch Medi-
tation zur Hohe des UberbewuBtseins geweckt wird. Erst vor kurzem hat
ein Mann vom Rang eines C. F. v. Weizsicker dieses Phdnomen in dem
Buch ,Biologische Basis religioser Erfahrung® ernstgenommen. Die Kunda-
linikraft scheint eine organisch-psychische Kraft zu sein, die auch Europier
erfahren konnen. Sowenig der Atomphysiker, der die Atomkraft ent-
deckte, deshalb seinen christlichen Glauben aufgeben mufite, so wenig legt
diese Kraft der Kundalini den Erfahrenden auf ,buddhistische“ Weltsicht
fest. Vielleicht fand Merton in der indischen Beschreibung eine Erklirung
fiir erlebte Phidnomene, die er bisher fiir ganz personliche Schwierigkeiten
gehalten hatte, und nun ahnte er — erleichtert —, dafl es sich hier um Mensch-
heitsprobleme handelte, zu denen er als ,Forscher“ vorgedrungen war?

In Kalkutta sagte Merton die bemerkenswerten Sitze: ,Ohne zu be-
haupten, daf} es eine vollige Einheit aller Religionen auf dem ,Gipfel‘, auf
der transzendenten oder mystischen Ebene gebe — da doch sie alle von ver-
schiedenen dogmatischen Positionen ausgehen, um ,sich zu treffen’ auf
diesem Gipfel —, ist es doch sicher richtig zu sagen, dafi, sogar da, wo un-
versohnliche Unterschiede im Dogma . .. bestehen, grofle Ahnlichkeiten
und Analogien im Bereich der religiésen Erfahrung auftreten konnen. Die
Beobachtung ist nicht neu, dafl Heilige wie Franziskus und Ramakrishna
... eine Stufe spiritueller Erfullung erreicht haben, die zugleich allgemein
erkennbar und ,relevant’ ist fir jeden, der an der religiosen Dimension
der Erfahrung interessiert ist . . . Kulturelle und dogmatische Verschieden-
heiten miissen bleiben, aber sie entkriften nicht eine sehr reale Qualitit
existentieller Ubereinstimmung®. Ist solche ,Ahnlichkeit im Bereich der
religiosen Erfahrung“ nur eine noch nicht erreichte oder noch nicht er-
kannte Gleichheit? Oder weist der Unterschied im Nur-Ahnlichen doch auf
den Kern des ,unerhért Neuen® in Christus hin?

Aber wenn Merton hier ,Dogma“ sagt, kommt darin kaum noch zum
Ausdruck, dal Dogma die Verbalisierung, die Wortung einer grofieren
Wirklichkeit der Offenbarung ist, eben des ,Gipfels“ aller Offenbarung in
Christus. Diirfen wir dagegen (wie Merton hier zu tun scheint) den , Gip-
fel sozusagen ,unten® suchen, im gemeinsamen Grund aller Religionen?
Dann wiren christliches Dogma und Offenbarung in Christus nur eine



Elisabeth Ott 112

mogliche Startposition, eine Form der Interpretation, einer der Wege zu
einer allgemein-menschlichen, spirituellen, mystischen Erfahrung. Oder
sind die ,Gipfel“, zu denen die Religionen gelangen (wenn sie ithre jewei-
ligen Ansitze zu Ende fiihren), eben doch verschieden? Verschieden ,hoch®
und vor allem: qualitativ verschieden? Geschieht nicht das wahre , Trans-
zendieren® in ganz verschiedene Réume, in verschiedene ,Himmel“?

Merton kann Christentum als ,Religion“ relativieren, nicht aber die
Christus-Wirklichkeit selbst. Man vermifit hier und an anderen Stellen ein
klares Zeugnis fiir Christus, — ein Bekenntnis, inspiriert von dem Unter-
scheidung bringenden ,Schwert des Geistes“. Vielleicht war Merton in sei-
ner ,Komplexitdt“ gerade am Tangentialpunkt zur ,Ambivalenz® ange-
langt, dort, wo der Tangenten-Pfeil auf Gottes Liebe hin so eng den
buddhistischen Kreislauf der ewigen Wiederkehr bertihrt, dafl er beim
néachsten Schritt seine christliche Dynamik verliert. Vielleicht hatte er — in
einer kindlichen Selbstverstindlichkeit, die viele an ibhm liebten — seine
eigene Erfahrung mit Christus und sein eigenes Gegriindetsein in ihm
hineinprojiziert in das, was ihm als ostliche Erfahrungen entgegentrat?
Er liebte es ja, widerspriichliche Aussagen nebeneinander stehen zu las-
sen, in ,liberschdumender Spontaneitat.

Charles Dumont schreibt von Mertons ,,ununterbrochenem und mitunter
widerspriichlichem Enthusiasmus, der verwirrend war“. Andere sprechen
von Mertons ,dialektischer Anndherung® bei Lebensfragen, wobei Merton
»hochst absolute Behauptungen aufzustellen liebte“ und von einem augen-
blicklichen Enthusiasmus verfiithrt werden konnte, etwas tiberzubetonen.

Wir wollen solche , Verwirrung® nicht unzuldssig harmonisieren, son-
dern einige derartige ,Behauptungen® zur Beurteilung vorlegen. In sei-
nem Buch ,Mystics and Zen Masters“ macht Merton eine sehr wichtige Un-
terscheidung. Er spricht von Laotse und dem Tao und schreibt: ,Der ein-
zige Mensch, der gefahrlos Laotse folgen kann, ist der Mensch, der schon
auf dem Wege ist, ein Heiliger oder ein Weiser zu sein . . . Taoismus ist

. eine Philosophie, die sehr gut im Garten Eden funktioniert haben
wiirde, und wenn Adam und Eva sich an das Tao gehalten hitten, hatten
wir anderen wenig Schwierigkeiten gehabt, dasselbe zu tun®.

Merton sieht auch im Zen der Rinzai-Schule eine ,trinitarische Struk-
tur. Aber weist ,Being, Seeing, Acting® (Sein, Sehen, Tun) als das in
Drei-Einigkeit Vereinte nicht doch auf etwas anderes — einen anderen
,Gott* — als den Gott, der Vater-Sohn-Geist ist? Fehlt im Zen nicht gerade
die Dimension des , Wie“, nimlich die Dimension der in Christus erschie-
nenen Liebe?

Anders klingt, was Merton am 31. 10. 1968 in sein Asien-Tagebuch
schreibt: ,Das Selbst ist nur ein Ort, wo der Tanz des Universums seiner



Der Trappistenmonch Thomas Merton 113

selbst bewufit wird als vollstindig von Anfang bis Ende — und zuriick-
kehrend zu Leere®. Vollstindig, weil in sich zuriickkehrend — aber eben
nicht zugleich vollkommen und vollendet, wie in Christus als Geschenk
und Uberhéhung angeboten?

Merton weifl vom ,Werden wie die Kinder®. ,Der Kindes-Geist . ..
wird nach der Erfahrung wiedererlangt. Unschuld - zu Erfahrung — zu
Unschuld®. Merton zeigt hier wie auch an anderen Stellen die Neigung,
»wieder® als ,zuriick“ zu interpretieren, d. h. als Kreisbewegung zu sehen.

Wenn Merton schreibt: ,Der Hauptunterschied zwischen buddhistischer
und christlicher Erfahrung ist, dafl die erstere existentiell und ontologisch
(seinshaft), die letztere theologisch (lehrhaft) und personal ist* — kommt
da nicht die christliche Erfahrung als nur theologisch zu kurz? Was ist Sein-
in-Christus, wenn das Zitat im Asientagebuch zutrifft: ,Fiir den Meister
bleibt nichts mehr zu erreichen in irgendeinem Bereich; es gibt nichts iiber
oder jenseits dessen, was er ist. Evolution ist fiir ihn an ihr Ende gekom-
men“? Muf eine solche Aussage nicht zuriickgenommen werden zum ,Un-
terwegs-sein“ auch des Meisters?

Wenn man sagt, dal Mertons Asienreise eine Station auf seinem Weg
zur Selbstverwirklichung war, dann war diese Reise doch vor allem eine
Station auf seinem Nachfolge-Weg, ein Teil seines Ringens um die Er-
kenntnis von Gottes Willen mit ihm, dem Trappistenménch, dem Kon-
templativen und Schriftsteller; zugleich war diese Asienfahrt auch eine
Pilgerfahrt und eine Testfahrt im Interesse aller; ein Versuch, stellver-
tretend ,die Zeit zu erfiillen“. Der Kairos Gottes, den Merton zu erfiillen
glaubte, als er nach Asien reiste, hieR: Begegnung der Religionen auf der
existentiellen Ebene, auf der Ebene lebendiger religioser Erfahrungen,
als Menschen-Bruder und Auch-Méndh; ohne Herablassung vonseiten des
Christen. Merton wollte ,den Buddhisten ein Buddhist* werden — ,ein so
guter Buddhist wie ich kann“. Was aber heifit das? Entsprach die existen-
tielle Erfahrung Mertons in Asien seinen Erwartungen und Hoffnungen?
Oder machte sich da ein Faktor X bemerkbar? Das Asientagebuch laft —
so wie es jetzt ist — alles Christliche beiseite; das konnte verwundern.
Vielleicht wire Merton aber, wenn er seine Asiennotizen hiitte selbst redi-
gieren konnen, doch eine Antwort fiir uns auf die Frage, wie der Christ
dem Buddhisten ein Buddhist werden kann, gelungen? Vielleicht sind alle
die Aufzeichnungen, die wir in diesem Nachlaf-Buch haben, nur Skizze,
die die Mitte aussparen, die aber Merton selbst zu einem wirklichen Ge-
mailde zusammengefiigt hétte? Vielleicht! Sicher aber ist es das Grofle an
diesem Leben, daf in letzter Kithnheit alles aufs Spiel gesetzt wurde. Darf
dies ein Christ tun? Ein Kontemplativer wie Thomas Merton? Die Fragen
kommen immer wieder zuriick!



Elisabeth Ott 114

In einem Brief aus Neu-Delhi vom 9. November 1968 schreibt Merton:
»Es ist unschatzbar, einen direkten Kontakt zu haben mit Leuten, die tat-
sachlich einen Teil ihres Lebens damit zugebracht haben, emsig daran zu
arbeiten, ithren Geist zu formen und sich von Leidenschaften und Illusio-
nen zu befreien . . . Es sind Leute von Rang und von einer ungewdhnlichen
Tiefe . .. Ich bin sicher, dafl Gott diese Begegnungen segnen wird, und ich
hoffe, daf} sie allen zugutekommen werden. Ich wiinsche euch... einen
grofieren Glauben: Denn bei meinen Kontakten. .. finde ich auch Trost
in meinem eigenen Glauben an Christus und seine innere Gegenwart. Ich
hoffe und glaube, dafl er gegenwirtig sein kann im Herzen eines jeden
von uns”.

Merton war beeindruckt von der Arbeit und dem Christsein der Jesuiten-
missionare in China. Er schreibt: ,Die Wahrheit der Jesuitenmission in
China kann uns nicht helfen, aber sie kann uns inspirieren. Hier sind Man-
ner, die — ihrer Zeit dreihundert Jahre voraus — tief betroffen waren von
Kernfragen, die — wie wir jetzt sehen — so wichtig sind, daf} die ganze Ge-
schichte der Kirche und der westlichen Zivilisation in ihre Losung hinein-
gezogen wird“. Spater heifit es: ,Aber die Geschichte der Jesuitenmission
in China ist nicht einfach die Geschichte heroischer Manner und ihrer
weisen und kiithnen Taten. Es ist die Geschichte des Christus in China: eine
Art kurzer Epiphanie (Erscheinung) des Menschensohnes in einem chine-
sischen Gelehrten®.

Es war fiir Merton selbstverstandlich, dal das ,Christliche® nicht dazu
benutzt werden darf, die eigenen, menschlich-natiirlichen Traditionen, Ge-
wohnheiten, Vorurteile zur Norm zu erheben, um so das abendlindische
»1ch“ zum Muster zu machen fiir das christliche ,Selbst der Asiaten, fiir
den Christus im Chinesen, Japaner, Inder.

Aber da war noch eine héher gespannte Erwartung, das eigene Leben
betreffend: ,Ich kehre heim“, so heifit es im Asien-Tagebuch, ,in die Hei-
mat, in der ich in diesem Leib noch nie gewesen bin . . . Wir hoben uns vom
Boden ab, ich mit christlichen Mantras und einem tiberwiltigenden Schick-
salsgefiihl, einem Gefiihl davon, dafl ich endlich auf meinem wahren Wege
war nach Jahren des Wartens, der Neugier und der Narrenpossen. Ich
mochte so gerne zurlickkommen und die grofle Sache geregelt haben. Und
ebenso das grofle Mitleid gefunden haben, mahakaruna®.

Geniigte ihm die Liebe Christi nicht mehr, die Liebe, in der er eine Hei-
mat gefunden hatte? Wartete eine neue, andere, richtigere Heimat in
Asien auf ihn? Die Heimat der Heimatlosigkeit? Heimatlosigkeit auch von
Christus?

David Steindl-Rast schildert seine Begegnung mit Thomas Merton in
Kalifornien, kurz vor Mertons Abreise nach Asien — es handelt sich also



Der Trappistenmonch Thomas Merton 115

um die letzten Auflerungen vor seiner Begegnung mit dem Heimatland des
Buddhismus. Mertons Liebe zum Paradoxon kommt zum Vorschein. Er
sagt, iberschwenglich und fast pantheistisch: , Trinkt dies alles in euch hin-
ein. Alles, die Wilder, das Meer, den Himmel, die Wellen, die Végel, die
Seeléwen. In allem diesem werdet ibr eure Antworten finden. Hier ist es,
wo alles zusammenhingt“. Und mit einem umgeformten Bernhard-Zitat:
»Der wahre kontemplative Mafistab ist, keinen Mafistab zu haben, nur
man selbst zu sein . . .“ Aber Bernhard von Clairvaux sprach von der Liebe,
deren einziger Mafistab es ist, keinen Mafistab zu haben. Kann man Liebe
mit kontemplativer Erfahrung iibersetzen und dann sagen: ,Ich sehe kei-
nen Gegensatz zwischen Buddhismus und Christentum. Die Zukunft des
Zen ist im Westen. Ich beabsichtige ein so guter Buddhist zu werden, wie
ich kann“?

Auf die Frage Steindl-Rasts, ob in dem Gesagten nicht noch ein ein-
schluflweiser Dualismus sei, antwortet Merton: ,,. . . Man muf} den eigenen
Willen und Gottes Willen lange Zeit dualistisch sehen. Man muf lange
Zeit die Zweiheit erfahren, bis man einsieht, sie ist nicht da. In dieser Hin-
sicht bin ich ein Hindu. Ramakrishna hat die Losung ... Offenheit ist
alles“. Fur Merton war demnach der Weg nach Osten ein Weg zu Gott,
weil er Christus in sich wufite: ,Die grofle Sache ist nicht zu beten, sondern
direkt zu Gott zu gehen . .. Vergefit euch selbst. Tretet in das Gebet Jesu
ein. Lafit ihn in euch beten®. Oder: ,Ein Christ wird nicht mehr gerichtet
... Ich mufl beides im Sinn behalten, daf ich nicht verdammt bin, jedoch
wert, verdammt zu werden ... Wie kann ich die christliche Botschaft in
ihrer Neuheit leben in diesen letzten Tagen? . . . Ich gehére ganz Christus
... Es gibt kein Selbst, das gerechtfertigt werden miifite . .. Alles haben
wir in Christus empfangen. Alles, was wir brauchen, ist, die Erfahrung zu
machen von dem, was wir schon besitzen“. Aber wiederum: Ist das der
Christus des Glaubens, der Christus, der erst ,wiederkommen wird“?

Merton war sich der Gefahren seines ,,Offenseins“ wohl bewufit. So sagt
er bei diesem Interview in Kalifornien: ,Christus will, dal ich wachse . . .
Die wirklich wichtigen Schritte schliefen das Risiko volligen Fehlschlags in
sich . .. In einer solchen Situation brauchen wir einen Schufl buddhistischer
Mentalitit“. Wurde die Asienreise Mertons nun vielleicht tatsichlich zu
einem solchen , Fehlschlag“? Man mufl wagen, die Frage zu stellen. Oder
lebte Merton in dieser Zeit vor der Abreise in hochgespannten, iiber-
schwenglichen Erwartungen, die er noch nicht durch die Konfrontation mit
der totalen Wirklichkeit der Welt des Buddhismus hatte korrigieren oder
zuriickzichen missen? Bei aller Vorsicht ist doch zu vermuten, dafl ein
Rest von blinder Faszination, von unbewufiten Projektionen tief verbor-
gener Sehnsiichte und Wirklichkeiten in dieser Erwartung Mertons zum



Elisabeth Ott 116

Ausdruck kam. Ein noch nicht vollig Christus iibergebener Teil der Person,
eine Erwartung: ,wie es bei uns sein miifite“, eine bestimmte Vorstellung
vom Ménchtum und von der eigenen Selbstverwirklichung drangten ihn bei
aller Offenheit und Weite unbewufit auf ein selbst-bestimmtes Ziel zu.
Suchte Merton nicht doch sein eigenes Kontemplationsideal und nicht in
restloser, ,nackter Liebe Gott in Jesus?

Es ist relativ leicht, die kirchliche Theologie mit den theoretischen Aufle-
rungen des Buddhismus zu vergleichen. Es ist schon schwerer, die Aufle-
rungen Christi und der Apostel mit denen Buddhas und seiner Jiinger in
Beziehung zu setzen — und es ist fast unmoglich, einen ,,Menschen in Chri-
stus“ abzugrenzen von einem ,Erleuchteten® des Ostens. Es wird dies
immer schwieriger, seit die gegenseitige Durchdringung oder Befruchtung
fortschreitet und die Konturen verwischt, und seitdem wir wissen, daf} die
Gnade Christi weiter wirksam ist als das ausdriickliche Christusbekenntnis.
Unabhingig von aller bewufiten Missionierung und unabhingig von den
tatsdchlich bestehenden Gegensitzen in der Gotteserfahrung missioniert
der gegenwartige Jesus Christus auch einfachhin in den Seinen, durch die
Seinen, und iiber die Seinen hinaus. Infiltration geschieht, Unterwande-
rung, und der ,Geist weht, wo Er will“. Das mahnt zur Vorsicht.

Merton schreibt aus Asien an seinen Abt, er werde sich geduldig bemii-
hen miissen um die Richtung, in der seine Zukunft ihn weise, er bete dar-
um, Gottes Willen zu erkennen. Dies muf} auch fiir die umstrittene Frage
seiner Riickkehr nach Gethsemani, seinem Heimatkloster, bedacht werden.
Es war eine Frage des Gehorsams gegeniiber dem Gott, der ihn an die
Grenze gerufen hatte. Insofern konnte zu diesem Zeitpunkt weder Merton
selbst nach Mr. Rice um Mertons Zukunft wissen. Es war ja so, dafl der
Kontemplative Thomas Merton in Asien nach einem fiir ein Eremiten-
dasein geeigneten Ort Ausschau hielt und zugleich wufite, daf} seine Iden-
titat bei seinen trappistischen Mitbriidern lag.

Niemand kann mit Sicherheit die in Gott geborgene Identitit seines
Nichsten, seine Spiritualitit identifizieren. Es besteht immer die Moglich-
keit, daf} das, was ich zu erkennen glaube, mein eigenes sich im anderen
reflektierendes ,Ich“ ist, oder dafl ich blind bin fiir das besondere Bild
Gottes in diesem Menschen. Das betrifft auch den nach Asien reisenden
Merton, sowohl im Hinblick auf seine Erkenntnis der Christen und Bud-
dhisten, als auch was das Erkanntwerden Mertons durch die Christen und
Buddhisten angeht. Es gilt auch fur das ,erleuchtete Selbst“, insofern es
sich selbst als erleuchtet zu erkennen versucht. Die groflen Heiligen waren
ihrer Sache, ihrer Heiligkeit, meist gar nicht so sicher. Sie warfen sich nur
mit immer neuer Radikalitdt in die Arme Gottes mit Christus. Das — so
diirfen wir annehmen — hat Merton auch getan. Es blieb wohl immer noch



Der Trappistenmionch Thomas Merton 117

giltig, was er in ,Das Zeichen des Jonas“ geschrieben hatte: ,Mein Leben
ist ein grofles Durcheinander und ein Gewirr von halb bewufiten Vorwén-
den, um sich der Gnade und der Pflicht zu entziehen. Ich habe alles schlecht
gemacht. Ich habe grofle Moglichkeiten vergeudet. Anstatt mich aber vor
Verzweiflung krank zu machen, treibt meine Untreue gegen Christus mich
dazu, mich um so blinder in die Arme Seiner Barmherzigkeit zu werfen®.

» Lom was very, very Buddhist in this thinking. Completely Buddhist.*
So sagte, nach Rice, ein bengalischer Dichter, der mit Merton zusammen-
getroffen war. (,Tom war iiberaus buddhistisch in seinem Denken. Vollig
buddhistisch.“)

Aber noch einmal: Ist die tiefere Dimension nicht immer in der héheren
enthalten? Bleibt nicht die ganz entschieden christliche Haltung lebendig
in dem radikalen Versuch, im Buddhismus Christus zu finden? Auch ein
Wiirfel ist, wenn ich nur seine Seiten betrachte, ,vollig ebene Flache* —
und doch ist er Raum und Gestalt. Mertons Hauptanliegen in Asien blieb,
Tiefe zu gewinnen und durch kulturelle Schranken hindurchzustoflen. Wie
tief drang dabei die Versuchung in ihn ein, auf dem Berge der Verklarung
»Hitten bauen“ zu wollen, das ,transzendente Selbst“ im Sinne 6stlichen
Meisterseins zu besitzen, anstatt in und mit Christus die geistliche Armut
zu lieben?

Thomas Merton wollte in Asien ,aus den alten Quellen monchischer
Vision und Erfahrung trinken“. Er wollte ,die grofle Sache regeln“, das
»transzendente Selbst®, seine innerste geistliche Identitidt gewinnen. Er
glaubte, daB der Monch auf dem Weg der Kontemplation ,die verlorene
Identitdt wiederfinden kann“. War die Gefahr nicht zu groff? Schon im
Jahre 1890 fragte Solowjew: , Verbirgt sich hinter dem . . . Neo-buddhis-
mus nicht eine andere, michtigere und geheimnisvollere Bewegung . . .?“

Man kann sich mitunter dem Eindruck nicht entziehen, dafl Merton un-
vermutet und zu seiner eigenen Irritation in das Magnetfeld einer unbe-
kannten Kraft, in das Schwerefeld einer unsichtbaren ,Masse“ geraten ist,
die seinen inneren, auf das Neue Sein in Christus weisenden Kompafl
erzittern und schwanken lieB.

Merton ist tot. Wir werden die Fragen nicht beantworten konnen. Wir
kdnnen aber an seinem exemplarischen Leben einige Ziige ablesen, die uns
helfen, die eigenen Fragen zu beantworten.





