Die Dialektik von Hoflnung und Angst,
von Freude und Trauer

Eine Grunderfahrung des menschlichen Lebens
Friedrich Wulf SJ, Minchen

Eine tiefsitzende Unsicherheit, eine grofle Unruhe und ein zum Zustand
gewordenes Unbehagen, Mifitrauen und Skepsis kennzeichnen weithin
das Befinden der westlichen Gesellschaft. Die Griinde dafir sind vielfaltig.
Sie konnen politischer und wirtschaftlicher Art sein (im Blick auf die un-
mittelbare Erfahrung oder auf die weltweite Situation); sie liegen in einer
Gesellschaftsstruktur und Lebensweise, die von der technologisch geprag-
ten und verwalteten Welt bestimmt sind, in ihren Zwingen und den ab-
nehmenden Gemeinschaftsbindungen, haben aber ihre tiefste Wurzel in
einem Wert- und Weltanschauungspluralismus, der Sinnerfahrung er-
schwert, das Bewufltsein von bleibend Giiltigem und von der Erkenntnis-
moglichkeit des Wahren liberhaupt erschiittert, geschichtliche Kontinuitét
schwicht und den Blick in die Zukunft verstellt.

Man kann diese Situation der Verunsicherung iiberspielen und verdrén-
gen. Das geschieht meist in sehr vordergrindiger Weise, durch die tausend
Moglichkeiten modernen Konsumverhaltens. Man kann sich aber auch
ganz bewufit der Konfrontation mit der Zeitsituation entziehen. Hier zeigt
sich heute ein interessantes, merkwiirdiges Phinomen: Man beobachtet auf
der einen Seite einen Exodus sehr vieler aus allen, zumal weltanschau-
lichen Orthodoxien, ein Auf-Distanz-gehen, wo man existentiell angefor-
dert wird und u. U. eine Entscheidung des Gewissens verlangt ist, gleich-
zeitig aber eine zunehmende bisweilen radikale und fast irrationale Hin-
wendung zu orthodoxen Gruppen, die kaum noch ernste Fragen hinsicht-
lich der von ihnen vertretenen Meinungen an sich herankommen lassen.
Fiir beides gibt es auch in den christlichen Kirchen geniigend Beispiele.

Wo aber einer sich der heutigen Zeit mit ihrer Aufgerissenheit, mit
ihrem In-Frage-Stellen von vielem, was bisher galt, mit ihren Neuent-
deckungen und den damit gegebenen grofleren Moglichkeiten stellt, macht
er Grunderfahrungen, die ihn die conditio humana, die Bedingungen,
unter denen menschliches Leben gelebt wird, tiefer erkennen lassen. Unge-
schiitzter als frither, gleichsam nackt, sieht er sich der Dialektik von Hoff-
nung und Angst, von Freude und Trauer, als einem unentrinnbaren Los
und Geschick ausgesetzt. Der Zeugnisse daftr gibt es viele, die Literatur
ist voll davon.



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 119
I. Ein Widerspruch im Menschen?

Es ist wie ein stidndiges Streitgesprich von Gegensdtzen im Menschen:
Sein Leben ist auf Hoffnung ausgerichtet, aber die Hoffnung wird ent-
tauscht, Enttduschung ruft Angst hervor, und diese wieder klammert sich
von neuem an die Hoffnung. Die Freude der Erfillung, auch wo sie iber
den Augenblick hinausreicht, ist nicht unbegrenzt, ihr Entzug 1aft Trauer
in die Seele einziehen, die ihrerseits wieder sehnsiichtig nach der Freude
tber den Besitz eines Gutes Ausschau hilt. Anders als bei der platonischen
oder hegelschen Dialektik scheint es hier keinen Fortschritt zu geben, wird
keine Losung oder Synthese sichtbar. Ein lebenslanger Kreislauf. So emp-
findet es der Mensch. Woran liegt das?

Das hingt in sehr tiefer Weise mit seiner Doppelnatur zusammen. Der
Mensch ist ein Leib-Geistwesen. In dieser Einheit liegen grofle schopfe-
rische Moglichkeiten — mit ihr ist Begliickung und Erfillung gegeben —,
aber auch eine Spannung und eine Begrenzung angezeigt — aus ihr folgen
Leid und Miihsal, die erst im Tod ihr Ende finden —; dazu die Schuld, die
unausweichlich zu sein scheint; der Mensch ist seiner Aufgabe, Leib und
Geist zu immer neuer Einheit zu bringen, nicht gewachsen, er erliegt dem
Widerstreit, der das Bose gebiert. Der Austrag dieses auf Konflikt ange-
legten Daseins macht die Geschichte eines Menschen aus, eine wechselhafte
und weithin tragische Geschichte. Uber dem Ganzen liegt ein Dunkel; der
Mensch, so wie er sich vorfindet, ist sich selbst und von sich selbst her im
tiefsten nicht verstehbar, weil nicht durchschaubar; er bleibt sich in der ent-
scheidenden Sinnfrage ein Ritsel. Sein Leben sei eine prolixitas mortis,
ein Sich-dahinziehendes-Sterben, sagten nicht nur die Kirchenviter, son-
dern schon ihre vor-christlichen Ahnen in der Deutung des Menschwesens.

Hier stofit die Vernunft an die Wurzeln der obengenannten Dialektik.
Als Geistwesen sucht der Mensch sich und seinen innerweltlichen Horizont
immer wieder zu Uberschreiten, und er mufl es. Denn er ist im Verlangen
nach Selbstverwirklichung auf das Jenseits-seiner-selbst angelegt, schon
im Zwischenmenschlichen, in der personalen Liebe. Aber eben die nach
Vollendung strebende menschliche Liebe weist auf eine hohere Einung hin,
die in ihr aufscheint. Davon wufite schon die frithe abendldndische Uber-
lieferung; spatestens seit Platon. Die christlichen Theologen sprachen spi-
ter von einer naturhaften Sehnsucht des Menschen nach dem Unendlichen,
nach Gott, als dem Ur- und Einheitsgrund alles Seienden, nach der Gott-
schau. Wenn Pascal schreibt, ,der Mensch ist fiir das Unendliche geschaf-
fen“!, dann steht er damit in dieser Uberlieferung. Von daher das beriihmte

1 QOeuvres de Blaise Pascal (éd. L. Brunschvicg, Paris 1914-1925), Bd. 11, 138.



Friedrich Wulf 120

Wort aus seinen ,Gedanken“ (Pensées): ,L‘homme passe infiniment
I'homme“2. ,Der Mensch iibersteigt unendlich den Menschen.“ Er streckt
sich in seinen tiefsten Kriften, ohne es immer ausdriicklich zu wissen, nach
dem aus, was hoch, ja unendlich iiber thm liegt. Er sucht das Absolute, das
Unbedingte. Er lenkt seinen Blick auch in die Weite; seine Zukunftsschau
scheint der Zeit keine Grenzen zu setzen, als ob es die Verganglichkeit und
den Tod nicht gdbe. Und dann jedesmal seine Enttiuschung, weil er nicht
zu erreichen vermag, wonach er strebt. Er wird auf sich und seine erd-
haften Krifte zuriickgeworfen und in die ihm durch seine leibhafte Existenz
gesetzten Grenzen verwiesen®. Seine Ideale scheinen auf solche Erfah-
rungen hin in immer weitere Fernen geriickt. Die von seiner Natur geweckte
und stets von neuem enttiuschte Hoffnung bringt nicht nur Bescheidung,
sondern Resignation mit sich, ja 16st Angst aus, die Angst, sich selbst zu
verfehlen und ins Dunkle zu fallen.

Ist das, was hier beschrieben wird, nicht schon die Situation des jungen
Menschen — heute sogar frither als in der Vergangenheit und viel tiefer —,
und trifft es nicht im Lauf eines Lebens immer wieder gerade diejenigen,
die wirklich aus den Antrieben ihrer Geistnatur zu leben versuchen? Ge-
wifl, es gibt besondere Zeiten und auch Grade der Intensitit jenes Um-
schwungs von Hoffnung zu Angst, von Freude zu Trauer. Aber das Hin-
und Hergeworfenwerden geht an niemandem voritber und kennt auch
kein Ende. Denn das Leben ist fiir den Menschen trotz vieler Enttauschun-
gen doch immer wieder voller Verheiflung, die seine tiefsten Anlagen und
sein tiefstes Streben, sein Verlangen nach Wahrheit, nach Liebe, Heilsein
und Frieden wachrufen. Der Mensch glaubt diesen Verheiflungen und setzt
auf sie; er kann nicht anders; aber er wird enttiduscht. Das Leben hilt nicht,
was es verspricht; es 19st die geweckten Hoffnungen nicht ein. Die Folge
davon ist eine Angst vor dem Leben, das als Betriiger empfunden wird -
es stachelt an und versagt sich — und das in seinem Grunde unheimlich
erscheint. Am Ende bleibt nur noch eine untergriindige Traurigkeit. Wie-
viele Moglichkeiten gingen voriiber, wieviele Hoffnungen blieben un-
erfullt.

Zwei fundamentale Beispiele aus dem gewohnlichen Leben: Der Mensch
will sein Leben in Freiheit gestalten. Er begibt sich auf seine Lebensbahn,
Ideale und Ziele vor Augen. Aber schon bald muf er zuriickstecken. Nicht
nur das Leben legt sich quer; er selbst steht sich hindernd im Wege: seine

% Pensées et Opuscules (Taschenausgabe von L. Brunschvicg, Paris, unverinderter Neu-
druck 1961), Fragment 434, S. 531.

3 Vgl. dazu Pastoralkonstitution des II. Vatikanums ,Gaudium et Spes“, nr, 10: ,Im
Menschen selbst sind viele widerspriichliche Elemente gegeben. Einerseits erfihrt er sich
nimlich als Geschopf vielfiltig begrenzt, anderseits empfindet er sich in seinem Verlan-
gen unbegrenzt und berufen zu einem Leben hherer Ordnung.*



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 121

begrenzten Méglichkeiten, Zwinge und Abhingigkeiten, unbeherrschte
Triebe, mangelnde Reife und aus all dem eine tiefe Unsicherheit. Seiner
. Freiheit sind Grenzen gesetzt, nicht nur von auflen, sondern mehr noch von
innen. Die vorverlegte Volljahrigkeit 148t dies mit der Einsicht in die Last
der (z. B. Berufs-)Entscheidung angstvoller als ehedem erfahren. In der
Hoffnung auf ein gegliicktes Leben selbst steckt schon die Angst vor dem
Scheitern. — Nicht anders oftmals auf der Hohe des Lebens: Man hat sein
Kénnen und seine Krifte mit Erfolg in eine verantwortliche Aufgabe
investiert und lebt in der Hoffnung, sie auch zu Ende fithren zu konnen.
Zugleich aber ist man in Angst, schon vor der Zeit von der nachriickenden
Generation hinausgedringt zu werden. Denn die Stellung im heutigen
Arbeitsprozeff wird nicht an einmal erworbenen Verdiensten und noch
weniger an hohen Idealen, sondern an der je aktuellen Leistung gemessen.
Diese aber wird nur durch stindiges und mithevolles Weiterarbeiten er-
bracht, dem die menschliche Leistungsfihigkeit immer weniger nach-
kommt. — Und erst wenn das Altern leise, aber sicher heranschleicht! Dann
beginnt das ewige ,Spiel“ von Gewinn und Verlust noch einmal. Hoffnung
und Schwermut und Angst gehen ineinander iiber. Bei aller Reifung, die
sich in dieser letzten Phase des Lebens einstellen kann, bei allem Trost-
lichen, das einem in dieser Zeit noch geschenkt wird, gleich einem Licht-
schimmer, der aufleuchtet in der hereinbrechenden Nacht, oder einer leisen
Stimme, die hiniiber zu rufen scheint: Das unausgesprochene Fazit des
Lebens als solchen ist doch zuletzt dies, daf} ,ein sehr bitterer Geschmack
auf dem Grund des Daseins liegt*“s.

Eine andere Grunderfahrung, die noch tiefer an den Kern des Problems
heranfiihrt: Der Mensch ist auf Liebe angelegt, und Liebe strebt nach dem
Einssein der Liebenden, ein Einssein, das fiir immer Bestand haben soll.
Beides ist aber in diesem Leben nicht erreichbar, nicht nur wegen der vielen
Schwichen der Partner oder schuldhaften Versagens. Gerade die vollkom-
mensten Ehen lassen die Erfahrung machen, dafl das, was als Ideal und
Hoffnung verheiflungsvoll iiber der liebenden Begegnung von Mann und
Frauliegt, nicht in Erfiillung geht. Schon die Leibgebundenheit des mensch-
lichen Geistes ist der Grund dafiir. So sehr der Leib den Liebenden eine
Kommunikationsméglichkeit ohnegleichen erdffnet und zu tiefer gegen-
seitiger Erkenntnis fiihrt, so ist er doch auch wieder eine Barriere fiir die
erstrebte und erhoffte vollkommene Einheit der Personen. Denn er behaup-
tet sich im Hiesigen und 1af8t den sich in ihm und durch ihn ausdriickenden
Geist die Endlichkeit seiner Existenz, die Schwere und Undurchschaubar-
keit des Erdhaften verspiiren, trotz der Aufschwiinge und Ekstasen, zu

4 R. Guardini, Christliches Bewufitsein. Versuche iiber Pascal, Miinchen 21950, 96.



Friedrich Wulf 122

denen er das Tor aufzutun scheint. Damit holt er die sich nach der unbe-
dingten und absoluten Einheit Sehnenden immer wieder in die conditio
humana mit ihren Grenzen und Anfalligkeiten, mit ihren Notwendigkeiten
und Aufgaben in dieser Welt zuriick. Die hier gemachten Erfahrungen
haben etwas mit dem Sterben zu tun und darum auch mit der Angst. Die
Liebenden mochten gegenseitig in sich hineinsterben, um die Grenzen des
Leiblichen zu iiberschreiten. Dabei kann sie eine siifie Angst iberkommen,
wie sie Novalis in seinen Hymnen an die Nacht besungen hat, aber auch
die Angst des Allein- und Zurudckbleibens, die den Menschen seine ganze
Ohnmacht und sein Elend erkennen 14afit. Die grofle abendldndische Lite-
ratur hat dies zu vielen Malen dargestellt. Ihre Liebespaare: Dante und
Beatrice, Tristan und Isolde, Hyperion und Diotima machen alle die glei-
che Erfahrung: Der Tod ist der Liebe Gesell. Liebe und Tod sind fiir den
Menschen in einer geheimnisvollen Tiefe miteinander verknipft. Auf eine
der grofiten Hoffnungen folgt fiir ihn eine der schmerzlichsten Enttau-
schungen, die das Dasein als angstvoll erfahren lafit.

Diese in der Natur des Menschen angelegte Tragik hat in unserer Zeit
kaum einer so dramatisch und bis in ihre duflersten Dimensionen hinein ins
Bild und ins Wort gebracht wie Paul Claudel in seinem ,Seidenen Schuh*.
Hier wird in den ,Vier Tagen“ eines gewaltigen Welttheaters deutlich,
daf dem Menschen die Synthese von Leib und Seele im Geist, von Endlich-
keit und Unendlichkeit’ aus Eigenem nicht gelingen kann. Was strebt denn
Rodrigos Liebe zu Proéza an? ,,Glaubst du denn, ihr Leib allein verméchte
in dem meinen ein solches Begehren zu entfachen? Ich liebe ja nicht, was
verganglich ist in ihr, was mir entgehen und entgleiten kann oder aufzu-
horen vermochte, mich zu lieben, irgendeinmal, sondern was die Ursache
ist ihrer selbst . . . Niemals anders als einer durch den anderen wird es uns
gelingen, den Tod darniederzuzwingen“®. ,Aber schon enthiillt sich der
wahnwitzige Widerspruch des Beginnens. Unweigerlich an einen Leib ge-
kettet, untrennbar vom Sinnlichen, muf} diese absolute Liebe doch immer
an den Kerkerstiben des Leibes rlitteln, stohnend das zerstoren, was ihr
doch unentbehrlich ist“?. ,Die Qual dieser Endlichkeit, die als Mauer zwi-
schen den beiden Seelen steht“, faflt Rodrigo noch einmal in die Worte:
»1ch will vor sie hintreten als Zeuge dieser so tiefen Trennung zwischen
uns . .. fiir diesen Abgrund, der aufgihnt bis hinab zu den Wurzeln der
Natur“®, Das ist der Kern. Liebe, die iiber das Hiesige hinausweist und

% Dieses Problem spielt auch in Kierkegaards Traktat Gber den ,Begriff der Angst” eine
entscheidende Rolle.

8 Der Seidene Schuh, tbers. von H. U. von Balthasar, Salzburg, 1939 u. weitere Auflagen;
Erster Tag, S. 61 f.

7 H. U. von Balthasar, ebd. Nachwort, S. 440.

8 Der Seidene Schub, ebd. S. 64.



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 123

unbedingt sein will, ,ist nicht zufallig und gelegentlich ein Kreuz, sie ist
es wesentlich, weil sie zwei Endlichkeiten, die beide ein Unendliches wol-
len, ineinanderkettet, die eine in das Nichts der anderen gekreuzigt“®. Von
daher Claudels geheimnisvoll-tragische Definition der Frau: ,Ich bin die
Verheiflung, die nicht eingehalten werden kann“!?. ,Proéza begreift es zu-
erst, daf} sie selber das ,unhaltbare Versprechen® ist, und eben darum die
Notwendigkeit fiir die Verwirklichung der ewigen Sehnsucht Rodrigos“!*.

Fugen wir dieser in der Natur des Menschen vorgefundenen Dialektik
von Hoffnung und Angst noch kurz die andere von Freude und Trauer hin-
zu; sie ist nur die Folge der ersten und von dieser nicht zu trennen. Jedes
Ankommen und Wiedersehen trdgt schon das Abschiednehmen in sich.
Die Tranen der Freude und der Trauer liegen dicht nebeneinander. Das
»Verweile doch! du bist so schon!“ in Goethes Faust schliefit schon das
Wissen ein, dafl die ersehnte Erfillung nicht tiber den ,, Augenblick®, die
Stunde hinausreicht. Es geniigt also nicht, zu sagen: es passiert leider allzu
oft im Leben, daf Freude und Trauer aufeinander folgen, miteinander
wechseln. Das liegt auch nicht nur daran, dafl der Mensch die Freude, nach
der er sich gesehnt und ausgestreckt hat, dngstlich festhilt, gleichsam in
Besitz nehmen will, da sie doch nur als Geschenk erfahren werden kann.
Vielmehr ist die irdische Freude immer schon von der vorgegebenen Weise
des hiesigen Lebens, der hiesigen Welt bedroht. ,Sunt lacrimae rerum*,
sDie Dinge (d. b. die Welt und ihr Geschehen) haben ihre Tranen“. Das
war die Lebensweisheit Vergils?. Er wullte, wie es um die Welt und den
Menschen steht. Er kannte ihre groflen Moglichkeiten und Krifte: den
Reichtum und den Frieden, aber auch der Wildheit der Natur, die Urkraft
des Eros, den Tatendrang des Mannes. Sie alle sind nur in miihevoller
Arbeit und entbehrungsvollem Ringen zu gewinnen und zu beherrschen,
sie sind zu humanisieren und Hoherem zuzufithren. Dann schenken sie
Freude, Erfillung und den Sieg. Aber in diesem Kampf senken sich unaus-
weichlich Schatten auf dieses Leben, sie werden lidnger und linger. Schick-
sal und Zwang, Ohnmacht und Schuld sind in tragischer Weise miteinan-
der verstrickt; ,zwischen Mensch und fatum liegt ein Meer von Tranen“!?;
am Ende bleiben nur noch Schwermut und Trauer. Aber auch diese sind
nicht ganz ohne Hoffnung. Denn das fatum, das Schicksal, fiir den Men-
schen zwar undurchschaubar, wird nach Vergil von héheren Michten, den
Gottern gelenkt!4,

% H. U. von Balthasar, ebd. S. 441.

10 So schon in Claudels ,La Ville* (1893); deutsche Ubers. ,Die Stadt”, Basel 1944.
11 H, U. von Balthasar, Nachwort zum ,Seidenen Schuh®, a.a. Q. 441.

12 Vgl. T. Hacker, Vergil, Vater des Abendlandes, Leipzig 1931, S. 115 ff.

13 Ebd. 115. 14 Ebd. 106 f.



Friedrich Wulf 124

Kehren wir hier noch einmal zur christlichen Sicht der Widerspriichlich-
keit der menschlichen Natur zuriick, wie sie beispielhaft bei Pascal vorge-
funden wird. Er erlebt noch einmal tiefer als der adventliche Heide ,GrofRe
und Elend® des Menschen. Nach dem Héchsten auslangend, findet er sich
zugleich in einem erbérmlichen Zustand vor, der Ohnmacht und dem Bé-
sen ausgeliefert. Man wird beim Lesen seiner ,Gedanken® fast an das 7.
Kapitel des Romerbriefes erinnert: ,Das Elend 138t sich aus der Grofle
und die Grofle aus dem Elend erschliefien . . . ein Kreis ohne Ende. Denn
das ist sicher: je klarer die Menschen sehen, desto mehr Grofie und Elend
(zugleich) finden sie im Menschen“!s, Von daher dann der wilde Ausbruch:
» Welche Chimire ist also der Mensch! Welche Neuheit, welches Mon-
strum, welches Chaos, welches Gefafl des Widerspruchs, welches Wunder!
Richter aller Dinge, armseliger Erdenwurm; Verwalter der Wahrheit,
Kloake der Unsicherheit und des Irrtums: Herrlichkeit und Auswurf des
Weltalls. Wer wird diese Verwirrung Iosen? ... Wir haben eine Vorstel-
lung vom Gliick und konnen es nicht erreichen; wir fithlen ein Bild der
Wahrheit und besitzen nur die Liige“6. Er weifl zwar im Glauben um das
Verhéngnis der Erbschuld und um die Macht der Gnade, aber auch so 14}t
ihn eine ewige Unruhe und Ungewilheit nicht los. So wirft er sich schliefi-
lich, verzehrt vom Feuer seiner Bekehrungsstunde, nur noch Christus ken-
nend, aus der Einsicht des Herzens (,Jogique du coeur) in die Arme des
unbegreiflichen Gottes. Eine Antwort der Vernunft auf das Paradoxon der
menschlichen Natur hat auch er nicht. Damit riihrt er an die ganze Tiefe
und das Dunkel jener Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und
Trauer, die das ganze Leben des Menschen, offen oder untergriindig durch-
zieht. Lafit sie sich jemals iberwinden? Was also tun? Diese Frage hat die
Menschheit von jeher beschiftigt. Die Antworten darauf waren sehr ver-
schieden und sind es bis heute.

II. Auf der Suche nach Er-Iosung und Befreiung

Der Weg nach innen

In dem Mafle viele Ridume, die frither Sinnerfahrung vermittelten, auf-
grund der gesellschaftlichen Entwicklung unserer Zeit an Pragekraft ver-
loren haben (Familie, Schule, Kirchen), sieht sich der einzelne, auf sich

15 Pensées, Fragment 416 (nach Brunschvicg); vgl. R. Guardini, Christliches BewufStsein.
Versuche iiber Pascal, Miinchen 21950, S. 95.

18 Pensées, Fragment 434 (nach Brunschvicg); deutsche Ubers. von W. Riittenauer, Leip-
zig 1937, S. 169 f.



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 125

gestellt, ganz anders der Frage nach der Sinnhaftigkeit seines Daseins
ausgesetzt. Auf der Suche nach Hilfe bietet sich fiir viele Menschen heute
die Meditation an. In nur wenigen Jahren eroberte sie die westliche Welt;
an allen Ecken sozusagen wird sie gelehrt und einzeln oder in Gruppen
geubt. Gemeint ist hier vor allem eine Tiefen- und Versenkungsmeditation
ostlicher Herkunft, auch transzendentale Meditation genannt. Sie begeg-
net in verschiedenen Formen und Methoden (Yoga, Zen) -und verfolgt
unterschiedliche Ziele: Konzentration, Bewufltseinserweiterung, Wedckung
und Erfahrung der Wesenstiefe des Menschen. Die dem letzteren zuge-
wandte Meditation, wie sie vor allem von Diirckheim gelehrt wird, soll
uns im folgenden allein beschaftigen'. Sie leitet den Meditierenden dazu
an, die Welt des Alltags: des Vielerlei, der Hektik, des Begehrens auszu-
schalten und einen Zustand der Bewuftseinsleere herbeizufiithren, um
durch die Herauslosung aus der Oberflichenwelt seines urspriinglichen
Wesens, das die Weltabhingigkeit des normalen, alltidglichen Daseins
iberschreitet (transzendiert) und kein ,Ich“, ja schlieflich keinerlei
~Selbstand“ gegeniiber einem anderen mehr kennt, inne zu werden. In
solcher Ubung, wo sie regelmafig geiibt wird, sehen heute viele auch die
Méglichkeit, dem ewigen Kreislauf der oben beschriebenen Dialektik von
Hoffnung und Angst, Freude und Trauer zu entkommen. Die Befreiung
davon kann allerdings nach Diirckheim trotz aller Ubung nie erzwungen
werden, sondern bleibt immer ein Geschenk der Gnade“; sie ereignet sich,
stellt sich ein, vielleicht in einem einzigen Augenblick, in der ,GroRen Er-
fahrung und Erleuchtung®, oder aber in kleinen, fortschreitenden Durch-
briichen. Hier wie dort kann der Mensch, in unterschiedlichen Graden, ,aus
der Gefangenschaft seines Welt-Ichs befreit“ werden, kann ,eine der
Grundnéte des menschlichen Lebens: die Angst vor dem Tod, die Ver-
zweiflung am Absurden, die Trostlosigkeit der Verlassenheit verschwin-
den®, kann ,etwas erfahren werden [,als Erl6sung aus einer Not* oder — ,in
unendlicher Begliickung als eine in uns aufbliihende Verheiflung‘], was
gar nichts mehr mit dem zu tun hat, ja nicht von dem beriihrt wird, was in
der Welt Tod, Sinnwidrigkeit und Verlassenheit genannt wird“'8, Letzt-

!7 Karlfried Graf Diircdheim hat sie im deutschen Sprachbereich in einer besonderen,
vom japanischen Zen her kommenden Form bekannt gemacht. Er hat ihren weltanschan-
lichen, kosmologischen und anthropologischen Hintergrund sowie die Stufen ihrer Fin-
Gbung in vielen Werken und Beitrigen dargestellt (w.a. Hara. Die Erdmitte des Men-
schen, Otto Wilhelm Barth-Verlag 1956; Im Zeichen der grofien Erfahrung. Studien zu
einer metaphysischen Anthropologie, Otto Wilhelm Barth-Verlag, neu bearbeitete Aus-
gabe 1974; dazu bei Herder, Freiburg, fir 1976 angekiindigt: Meditieren. Wozu und wie?
Initiatisch leben, ca. 240 S.). Darin sucht er dic Methoden und Erfahrungen des japani-
schen Zen fiir die westliche Welt fruchtbar zu machen.

18 Karlfried Graf Dirdkheim, Werk der Ubung — Geschenk der Gnade, in: GuL. 45 (1972),
368 f.



Friedrich Wulf 126

lich geht es hier um die Erfahrung ,eines iberweltlichen Lebens, das jen-
seits ist von Sinn und Unsinn der Welt, und einer Geborgenheit, die jen-
seits ist von Geborgenheit und Verlassenheit dieser Welt“*e,

Wir wollen nun die tiefgehende und umwandelnde Wirkung der me-
ditativen Ubung, wie sie hier beschrieben wird, keineswegs bestreiten,
zumal der so ,Erfahrene“ nach Diirckheim nicht in ein ,Nirwana“ ent-
flichen darf, sondern sich jetzt erst recht den Aufgaben, die der Alltag
stellt, insbesondere der Sorge fiir die Mitmenschen, der Liebe zum Nach-
sten verpflichtet wissen mufi?®. Positiv ist auch zu werten, dafl eine elitdre
Haltung des sogen. ,initiatischen Menschen® (Diirckheim) abgewiesen
wird. Die tiberweltliche Erfahrung des eigenen seinshaften Wesens, der
,wesenhaften Individualitat®, die keine Subjekt-Objekt-Spaltung mehr
kennt, ist ja nie unverlierbarer Besitz, sondern durch stindige und ent-
sagungsvolle Ubung immer wieder von neuem offen zu halten. Dennoch
bleiben entscheidende Bedenken, auf diese Weise dem dargelegten Wider-
streit, dem Paradoxon in der menschlichen Natur, zu entkommen, auch
unabhangig von weltanschaulichen Grinden.

Der Meditierende Diirckheims geht seinen Weg allein und einsam, nicht
zuriick, wie im Buddhismus, in das Land der Unschuld, wo noch alles eins
war, es noch nicht das Vielerlei, das Ich und Du, den Gegensatz gab,
sondern nach vorn, durch die notwendige Ich- und Selbstwerdung hin-
durch, diese hinter sich lassend, um sein wesenhaftes ,,Inbild“, seine ,we-
senhafte Individualitit® ins All-eine, Gottliche hinein ,auszuzeugen®.
Widerspricht das aber nicht der heutigen anthropologischen Erkenntnis,
daff der Mensch nur Mensch werde in der Begegnung mit dem anderen,
dem Du des Mitmenschen, und zwar schon vom Ansatz her, nicht erst
hintendrein, auf einer hohen Stufe menschlicher Entwicklung und Rei-
fung?®® Wenn dem aber so ist, dann gibt es in der Tiefenmeditation des
Einzelnen auf sein Wesen hin keine ganzheitliche Menschwerdung, weil
keine Liebe von Person zu Person?, es sei denn als vorlaufige Stufe — und

1% Ebd. 872.

20 Ebd. S. 377; eben darin, daBl der aus seinem ,Wesen“ lebende Mensch nicht in der
begliickenden Erfahrung des Befreitseins verbleibt, sondern sich immer wieder von neuem
der Welt und ihren Aufgaben, dem Mitmenschen und seiner Not zuwendet, sicht Dirck-
heim den Unterschied zwischen Ost und West.

21 Nicht immer stand die soziale Komponente der ,Menschwerdung® des Individuums,
die Begegnung, so im Bewufltsein wie heute. Man denke an das Menschenbild der abend-
lindischen Antike oder der Renaissance oder auch des deutschen Bildungshumanismus.
Mandhe sind der Ansicht, dafl das Ideal des auf sich gestellten Individuums in der deut-
schen Geschichte bis in die Gegenwart hinein besonders zu Hause sei {vgl. Theodor
Wilhelm, Jenseits der Emanzipation, Stuttgart 1975, 90 ff.).

22 Zwar spricht Diirckheim gelegentlich von solcher Liebe z. B. in: Hara. Die Erdmitte des
Menschen, 128), aber wahrscheinlich als von etwas, was man hinter sich lassen muf}, um
der Wesenseinung willen.



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 127

auch keine echte Solidaritdt mit den Mitmenschen, mit den Hungernden
und Leidenden, den von Angst Getriebenen und den Sterbenden; denn da
der initiatische Mensch schon alles Welthafte in das All-eins des Wesens
hineingenommen hat oder jedenfalls immer wieder hineinnimmt, haben
Welt und Mensch, auch in ihren Leiden, fur ihn einen neuen ,Glanz
angenommen, ist er ihnen gegeniiber ebenso nah wie fern; menschliche
Wirme ist fir ibn ebenso Kiihle und Distanz. Alle noch so eindringlich
beschworene Verantwortung fiir die Welt und die Sorge um den Mit-
menschen bleiben darum in einer gewissen Unwirklichkeit und darum
auch Unwirksamkeit. Zeigt sich hier vielleicht Diirckheims buddhistische
Ausgangsposition, nach der das hiesige Dasein nur Schein ist? Ist darum
sein Versuch, Zen fiir den Westen zu vermitteln, letztlich doch ein Schein-
versuch? Dann wire seine Meditation, trotz der genannten Vorzige, trotz
des vielen Tiefen und Wahren, das auch ins Christentum {ibernommen
werden kann, nur insoweit eine Hilfe zum Durchtragen der Dialektik von
Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer, als sie eine groflere Gelas-
senheit der Prifung des hiesigen Daseins, der Unvollendbarkeit der
menschlichen Natur gegeniiber schenkt, und das ware schon viel.

Die Hoffnung auf die Zukunft

Ganz entgegengesetzt ist die Antwort, die dem Menschen von einer ande-
ren Seite auf seine Fragen und Bedrdngnisse von heute als Losung ange-
priesen und suggeriert wird. Sie zielt nicht nach innen, sondern nach aufien,
nicht auf Meditation und Kontemplation, sondern auf Aktion und Enga-
gement. Gemeint ist der Marxismus. Er ist seit den 50er Jahren in eine
neue Phase getreten und scheint in seinen verschiedenen Varianten nicht
nur die politische und Gkonomische, sondern die geistig-humane Welt
immer stiarker zu durchdringen.

Der Zusammenhang mit unserem Thema ist klar. Marx glaubte die
tiefste Not des Arbeiters auf die Selbstentfremdung im neuzeitlichen Pro-
duktionsprozef zuruckfithren zu kénnen. Als abhingiger Lohnempfinger
habe er kein Verhiltnis mehr zur Arbeit als seinem eigenen Werk; er
empfinde sich als ,Ware“. Das wiirde natiirlich die Dialektik von Hoff-
nung und Angst, von Freude und Trauer noch verstirken. Was Marx
darum forderte, war eine grundlegende Verdnderung des Verhiltnisses
von Kapital und Arbeit. Auf dem Weg der Enteignung (Expropriation)
sollte das Werk als Gemeineigentum betrachtet werden. Alle sollten unmit-
telbarer und in eigener Verantwortung in den Produktionsprozef hineinge-
nommen werden und am Gewinn beteiligt sein. Nur so kénne die Arbeit
zur unersetzlichen Grundlage der Selbstfindung werden. Am Ende dieser



Friedrich Wulf 128

Entwicklung gébe es nicht mehr den Unterschied zwischen Herren und
Knechten, sondern nur noch die klassenlose Gesellschaft, die Voraussetzung
des Gliickes fiir alle. Zwar brauche diese Entwicklung ihre Zeit, aber die
Veranderung komme nach voraussehbaren 6konomischen Gesetzen zwangs-
laufig, wenn das Proletariat sich nur organisiere und seine Interessen
gemeinsam vertrete. Eine Er-1sung und Befreiung also in der Hoffnung
auf die Zukunft.

Inzwischen ist aber die marxistische Zukunftsvision noch nicht Wirklich-
keit geworden und wird es offensichtlich auch nicht. Weder ist das (in
vielem gewandelte) kapitalistische Wirtschaftssystem zusammengebrochen,
noch gibt es (wenigstens in den meisten Landern der westlichen Welt),
dank einer mehr oder weniger ausgebauten Sozialgesetzgebung, jenes
Proletariat, das Marx vor Augen hatte; in dem Mafle auch der Arbeiter
zum Konsumenten einer Wohlstandsgesellschaft geworden ist, wird das
marxistische System als klassenkdmpferische Bewegung zur Hauptsache
nur noch von Funktiondren am Leben gehalten®. Ja, es wird aus den Er-
fahrungen der letzten Jahrzehnte (Bevolkerungsexplosion, Grenzen des
Wachstums wegen der begrenzten Energiequellen) auch von Marxisten
an der Moglichkeit eines stindigen Fortschritts, eines ,,Goldenen Zeit-
alters”, einer allgemeinen Befriedung in einer ,klassenlosen Gesellschaft*
immer mehr gezweifelt®®. So wundert es nicht, dafl der (zum guten Teil
von einer jungen Intelligenz) getragene und vorangetriebene Neomarxis-
mus ein anderes Bild zeigt, als Marx es urspriinglich entworfen hatte, und
dementsprechend werden auch andere Ziele verfolgt. Es geht heute nicht
mehr nur um die Anderung eines 6konomischen Systems, sondern um eine
grundlegende Verdnderung der neuzeitlichen Gesellschaft im ganzen.
Denn diese Gesellschaft, in dem Mafle sie von einer technologisch entwickel-
ten Welt geprigt und auf Konsum ausgerichtet ist, wird als inhuman und
korrupt angesehen, als Herrschaftsgesellschaft der Etablierten und als von
aulleren und inneren Zwiangen gekennzeichnete Masse der Unfreien und
Unmiindigen. Darum das iiberall vernommene Losungswort ,Emanzipa-
tion“?, Es ist von einem Hoffnungspathos getragen, glaubt an die Zu-
kunft und ist zum Antrieb des Widerstandes gegen die bestehende Ord-
nung geworden. Wir nennen hier nur zwei Wortfiihrer, die die Fahne der

23 L. Kolakowski, polnischer Ex-Kommunist und Ex-Marxist, der heute in Oxford lehrt,
halt die ,Gleichgiltigkeit der Welt“ (in: Die Gegenwart des Mythos, 1973, S. 89 f.) firr
ein fundamentales Kennzeichen der heutigen Gesellschaft.

24 E. Eucken-Erdsiek, Von der Schwierigkeit, Marxist zu sein. Zwischen Hoffnung auf
ein Goldenes Zeitalter und Einsicht in die Grenzen des Wadhstums, in: FAZ, 6. Marz
1976 (Sonntagsbeilage).

25 Die Veroffentlichungen dariiber sind kaum zu zihlen (vgl. Emanzipation. Ideologischer
Fetisch oder reale Chance. Westdeutscher Verlag, Reihe Kritik, Bd. 6, Opladen 1975).



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 129

Hoffnung hochhalten und einen Ausblick in die Zukunft geben: Herbert
Marcuse und Ernst Bloch.

Fir Marcuse ,ist die heutige Gesellschaft eine Holle, es kommt alles
darauf an, sie zu zerstoren; was daraus wird . . . hingt wesentlich davon
ab, ob es gelingt, den Menschen fiir neue Formen des Gliicks zu sensibili-
sieren“?®. Aber das ist schwer; denn der Durchschnittsbiirger der Konsum-
gesellschaft ist , eindimensional geworden, er wird von seinen, ihm durch
Werbung und Verlockung anerzogenen bourgeoisen Bediirfnissen in Fes-
seln gehalten, er hat das Bewuftsein, dafl erst die Freiheit die Quellen
zu einem universalen Gliick erschliefe, verloren. Dennoch hat Marcuse
Hoffnung, und sie treibt ihn immer wieder an, Menschen, zumal die junge
Generation, zur unmittelbaren Tat fortzureifien. Denn er glaubt an eine
urspringliche Giite des Menschen; nur die Gesellschaft, das Milieu haben
thn verdorben. ,Das ,Leben ohne Angst, ohne Brutalitit und ohne Stumpf-
sinn‘ [Hans- Jochen Gamm] erscheint (ihm darum) als kein bloBer Silber-
schein am schwarzen Horizont des Kapitalismus, sondern als eine Hoff-
nung, die eben deshalb begriindet ist, weil zu seiner Realisierung eine
gliickliche Urausstattung der menschlichen Gattung und eine berechenbare
Héherentwicklung der Geschichte Hand in Hand arbeiten. Die Leiden-
schaften sind aus diesem Marcuseschen Schema des guten Urmenschen
hinauskatapultiert“*’. Merkwiirdig dieser Umschlag von der Feststellung
der heutigen Gesellschaft als , Holle“ zur Hoffnung auf den von Natur aus
guten Menschen. Ist das Romantik der Jugendbewegung oder ein Kenn-
zeichen der zweiten Aufklirung? Schon die erste Aufkldrung hatte dhn-
liche Gedanken geduflert. Als Ergénzung zu seinem , Verlorenen Paradies“,
zum Trost fir sich und andere, diktierte der vollig erblindete, verarmte
und vereinsamte John Milton (1608-1674) das Epos vom » Wiedergewon-
nenen Paradies“. Und weniger aus lebendigem Glauben als aus instinktiver
Erkenntnis und aus Sehnsucht entwarf Rousseau angesichts einer aufge-
kldrten Gesellschaft ohne soziales Gewissen das Bild eines gliicklichen,
naturhaften Urzustandes der Menschheit, das von den Werten Freiheit,
Unschuld und Tugend gepragt war. Utopie dieses wie jenes? Niichterner
schon, was ein Nicht-Marxist unserer Tage gesagt hat, , der sicherste Weg,
Menschen ungliicklich zu machen, sei der, ihnen ihre Abhingigkeit zum
Bewuf}tsein zu bringen“®. Wahrer und tiefer aber, wenn Pascal sagt:
» Wenn der Mensch nie wire verdorben worden, wiirde er sich in seiner
Unschuld der Wahrheit und der Seligkeit zuversichtlich erfreuen; und
wenn der Mensch nie anders gewesen wire als verdorben, hitte er keine

¢ Theodor Wilhelm, Jenseits der Emanzipation, a. a. O. 47.
27 Ebd. 100.
2% Ebd. 48.



Friedrich Wulf 130

Vorstellung weder von der Wahrheit noch von der Seligkeit“®®. Das alte
Dilemma, von dem schon oben die Rede war. Wie will Marcuse, der
Atheist, aus diesem Dilemma herauskommen? Er sieht die Schwierigkeit
ziemlich genau.

Ernst Bloch ist der Philosoph marxistischer Hoffnung auf eine bessere
Zukunft der Menschheit, die im Frieden lebt und die dem einzelnen Ge-
legenheit zur Entfaltung aller humanen Méglichkeiten gibt. Er hat noch
stirker als Marcuse den einseitig 6konomischen Ausgangspunkt Marx-
schen Denkens verlassen. Sein imposantes Werk ,Prinzip Hoffnung“s®
bezieht aufler der Politologie, der Gesellschaftslehre und der Technik
alle Bereiche menschlicher Kultur, auch die Religion, vor allem die ju-
disch-christliche Eschatologie, mit groflen geschichtlichen Durchblicken, in
seine Uberlegungen fiir eine kiinftige Welt, das ,regnum humanum®, die
»~Heimat“ und Geborgenheit schenkt, mit ein. ,Prinzip Hoffnung® will
sagen, daf} die , Hoffnung® der alles beherrschende Denkansatz ist, der im
ganzen Werk durchgehalten wird. Durch seine rein theoretischen Darle-
gungen, die an vielen Stellen den Charakter der Utopie nicht verleugnen
wollen, mit seinem ungewdhnlich ausgebreiteten Bildungsfacher, hat er
trotz seiner sprithenden Sprache und seiner sprudelnden Kreativitit, im
Gegensatz zu Marcuse, noch niemanden auf die Barrikaden gebracht. Er ist
darum in marxistischen Kreisen bis heute wenig beachtet und geschatzt
worden; im Gegenteil, man mifitraute ihm und sagte ihm eine Verfal-
schung des wahren Marxismus nach. Nur die westliche Intelligenz hat ihm
gehuldigt und sich in vielfacher Weise mit ihm beschaftigt.

Er selbst wei}, dafl seine Hoffnungsvision vorerst eine Utopie ist und
noch lange bleiben wird. Was treibt ihn dennoch dazu, an der Realisier-
barkeit dieser Utopie festzuhalten? In scharfsinnigen Analysen sucht er
die inneren Entwicklungspotenzen und -tendenzen des Welt- und Gesell-
schaftsprozesses aufzudecken. Er meint zu sehen, was im Menschen an
humanen Antrieben und géttlichen Moglichkeiten steckt, welche Friichte
menschlicher Geist und die Kraft des Durchhaltens zu zeitigen vermag. Er
exemplifiziert es — wohl nicht ganz unabhangig von Feuerbach — an der
Gestalt Jesu. Dieser hat nach seiner Uberzeugung jene tibernatiirliche
Macht, die man in den transzendenten Gott hineinprojiziert hatte, in das
ureigenste Wesen des Menschen zuriickgeholt, dessen Grund gottlich ist.
In ihm ist ,Gott, der eine mythische Peripherie war, zum menschgemafien,
menschidealen Mittelpunkt geworden, zum Mittelpunkt an jedem Ort der
Gemeinde, die in seinem Namen sich versammelt®. ,Nicht den vorhande-
nen Menschen setzte er (Jesus) (in dieses Oben) ein, sondern die Utopie

20 Pensées, Fragment 434 (nach Brunschvicg); Ubers. von Riittenauer, a. a. O. 531.
30 Wir benutzen im folgenden die Ausgabe von 1967, Suhrkamp-Verlag, 3 Béinde.



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 131

eines Menschenmoglichen, dessen Kern und eschatologische Briiderlichkeit
er vorgelebt hat“3t. Der Mensch hat eine géttliche Zukunft: was im Gottes-
glauben Mythos, Ahnung war, wird in Jesus Wirklichkeit und dies fir die
menschliche Zukunft. So verdichtet sich alles bei Bloch zu einem ,Wach-
Traum nach vorwirts“, zu einem Traum der heilen und vollendeten Welt.
»Der objektiv vermittelte und gerade deshalb nicht entsagende Wach-
traum vom vollkommenen Leben iiberwindet so seine Anfilligkeit zum
Betrogenwerden wie die Traumlosigkeit selbers2, Selbst die ,ungeheure
Macht des Negativen“ mitten ins Leben hinein, den Tod, glaubt er in
seine Hoffnung mit einbringen zu konnen. Denn da der Kern menschlichen
Existierens ,noch ungeworden“ und ,noch nicht herausprojiziert® ist,
wird er durch den Tod nicht zunichte werden; das gilt fir den Einzelnen
sowohl wie fiir die menschliche Gesellschaft®*. Dennoch kann Bloch zum
SchluB seines Werkes nur sagen, und damit kennzeichnet er noch einmal
seine Position: ,Die subjektive Hoffnung, mit der gehofft wird, ist ihrer
sicher und gewif}, auch wenn das von ihr Bezeichnete, also die objektive
Hoffnung, als welche inhaltlich gehofft wird, bestenfalls nur wahrschein-
lich sein kann“®*. Das ist mehr als das bekannte Hoffnungsbekenntnis
Horkheimers, aber ist es fiir einen, der nicht den Hoffnungsenthusiasmus
Blochs teilt (und das kann schon eine Sache der Mentalitét sein), eine wirk-
liche Hilfe im Ringen mit dem stindigen Widerstreit von Hoffnung und
Angst, von Freude und Trauer?

Wenn wir nun, am Ende dieser Begegnung mit den neomarxistischen
Hoffnungsideologien, in ihnen keine Losung fiir unser Problem sehen, so
missen wir uns als Christen doch sagen, dafl wir von ihren Vorkdmpfern
viel zu lernen haben, zuallererst den Emst und das Engagement, mit denen
sie die Frage nach dem Gliick des Menschen, nach der Vollendung der
menschlichen Gesellschaft anpacken. Und wir haben in den letzten Jahren
schon viel gelernt. Unser soziales Verantwortungsbewufitsein ist durch
die Auseinandersetzung mit Marxismus und Sozialismus gewachsen und
muf noch weiter wachsen. Aber haben wir auch eine christliche Antwort
auf unser Thema, und wie lautet sie?

Die christliche Antwort

Diese Antwort ist nicht leicht. Auch der Glaube hat nicht einfach eine
Losung auf die Rétsel des Lebens. Auch der Christ kann der conditio hu-

31 Ebd. 1487. 32 Ebd. 1616.

33 Ebd. 1297 ff.; vor allem 1385-1391; vgl. dazu. J. Moltmann, Das Experiment Hoff-
nung. Einfihrungen. Darin der Beitrag: Ernst Bloch und die Hoffnung ohne Glauben,
S. 48 ff.; 57-58. 3¢ Ebd. 1623 {.



Friedrich Wulf 132

mana, den Daseinsbedingungen und -erfahrungen im Hiesigen nicht ent-
rinnen. Er darf sie nicht Giberspringen wollen und in eine religiose Welt
der Illusionen fluchten. Das wire Selbstbetrug und jedenfalls keine christ-
liche Antwort auf eine reale Not, mit der viele nicht fertig werden. Sie
unterschiede sich nicht von der (gerade in der jingeren Generation be-
obachteten) ,Sehnsucht, die Augen zu schliefen und aus der Geschichte
auszusteigen, sich allen Engpéssen dieser bedringten Welt, in der die
Dinge ihre Trinen haben, durch einen Sprung in die (Tiefendimensionen
der Seele oder) in die Zukunft zu entziehen“®. Wenn die Psychoanalyse
(nach Freud) aus ihrer tieferen Erkenntnis der Triebstruktur des Men-
schen zu der Meinung kommen konnte, ,dafl der Mensch gliicklich sei, sei
nicht im Plan der Schépfung enthalten“®, dann hat sich auch der Christ
in seiner Hoffnung auf eine eschatologische Zukunft damit auseinander-
zusetzen.

Eine erste Antwort aus den Quellen der christlichen Offenbarung, aus
der HI. Schrift, mag zunichst Staunen erwecken. Die Dialektik von Hoff-
nung und Angst, von Freude und Trauer scheint fir den Glaubenden,
und zwar aus Griinden des Glaubens, noch eine erhebliche Verschiarfung zu
erfahren. Da steht auf der einen Seite in der Geschichte des Volkes Israel
stindig die Verheiflung Gottes, dieses sein Volk zu mehren, ihm Schutz zu
gewahren in aller Gefahr, ihm seine vaterliche Sorge zuzuwenden, unter
ihm zu wohnen, bis es zu einem endgiltigen Heil, zu ewigem Frieden, zu
immerwahrendem Glick kommt; solche Verheiflung wurde im Glauben des
Volkes durch die ,Grofitaten Jahwes“ immer wieder bestitigt. Christus
kniipft an diese Geschichte Israels und ihre Erfahrungen an und setzt sie
fort, ja vollendet sie. Mit ihm ist das ,Reich“ nahe herbeigekommen; so
verkiindet er es, und viele glauben ihm, erleben sie doch, dafl er ,sie
lehrte wie einer, der Macht hat* (Mt 7, 29), und welche ,Zeichen® er
wirkte. Mitten in ihrer Armut und politischen Ohnmacht wird die alte
Hoffnung des Volkes in ihnen wieder wach, wird eine neue, noch grofiere
in ihnen geweckt, geht ein neuer Horizont vor ihnen auf, der alle bisheri-
gen Ausblicke auf das verheiflene Heil in ungeahnter und unaussprech-
barer Weise erweitert. Auf der anderen Seite wachst aber auch die Er-
kenntnis der vom Menschen verschuldeten Unheilssituation dieser Welt;
sie ,liegt im Bosen® (1 Joh 5, 19), der Antichrist ist in ihr am Werk, die
letzte Stunde ist gekommen (ebd. 2, 18), das Gericht bricht herein, es ver-
hingt Tod und Untergang; nach den endzeitlichen Reden Christi ist es
eine Zeit des Schreckens und der Angst. Der Herr verhehlt es den Seinen
nicht, er spricht ganz offen davon: ,In der Welt werdet ihr Drangsal

3 Theodor Withelm, Jenseits der Emanzipation, a.a.0., 118.
s8¢ Ebd. 58.



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 133

haben“ (Joh 16, 83), sie wird euch hassen und verfolgen (ebd. 15, 18);
»das werden sie euch antun, weil sie weder den Vater erkannt haben noch
mich“ (ebd. 16, 3).

Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer als
Grunderfahrung des menschlichen Lebens hat demnach seinen tiefsten
Grund in der Verheiflung und im Geschenk der Anteilnahme am Leben
Gottes einerseits und in der Ablehnung des gottlichen Angebotes durch
den Menschen, in seiner schuldhaften ,Selbstverkrimmung anderseits.
Die erschreckende Tiefe der Unheilssituation des Menschen, die Paradoxie
seiner faktischen Struktur, seines inneren Widerstreits, ist erst im Lauf
der Heils- und Unheilsgeschichte — von der urspriinglichen Begnadung
des Menschen, tiber die Geschichte der ,Grofitaten Gottes“ und der Siinde
der Menschheit, bis zur Menschwerdung Gottes, die in Leiden und Tod ihre
Voll-endung erfuhr — ansichtig und bewufit geworden. Der Glaubende
weifl um Gnade und Schuld. Von daher der alles Bisherige iiberbietende
Umschwung von Hoffnung zu Angst, von Freude zu Trauer bei den
Jingern Jesu und den Frauen, die Jesus gefolgt waren. Mit dem Scheiden
und dem Scheitern Jesu wurde die Welt fiir sie zur Hélle; das Alleinge-
lassensein in dieser Welt des Unheils und der Verlorenheit rief bei ihnen
Hoffnungslosigkeit und Verzweiflung, Trauer, Angst und Schrecken her-
vor. Voll ,Schrecken und ,Entsetzen® liefen die Frauen vom leeren Grab
davon, heifit es bei Markus (14, 8); noch der Leichnam Jesu war fir sie
der letzte Hoffnungsschimmer gewesen, an den sie sich anklammerten; am
Grab hitten sie wenigstens in irdischer Weise noch trauern kénnen, nun
umgab sie das Nichts. , Wir hatten gehofft, sagen die beiden Jiinger, die
niedergeschlagen Jerusalem verlassen hatten, zu Jesus, den sie nicht er-
kannten, weil ,ihre Augen gehalten waren“ (Lk 24, 16. 21). Und schon
frither wurden die Jiinger aus ihrer Hoffnung auf den Verheiflenen, aus
ihrer Freude um die Nihe Jesu herausgerissen; Angst und Trauer erfiillte
ihr Herz, als sie das Unheil nahen sahen; ein Weiterleben nach dem
Scheitern ihres Meisters schien ihnen sinnlos zu sein: ,Lafit auch uns mit
ihm gehen, damit wir mit ihm sterben®, sprach Thomas zu den Gefihrten,
als sie Jesus von seinem Entschlufl, zur Zeit des Osterfestes nach Jerusa-
lem hinaufzugehen, nicht abzubringen vermochten (Joh 11, 16).

Das ist das erste. Aber es ist noch nicht alles, was die christliche Botschaft
zum Ritsel ,Mensch“ zu sagen weifl. Das folgende wird uns tiefer in die
christliche Antwort hineinfithren: Jesus selbst hatte die Unheilsituation
des Menschen auf sich genommen. ,Er wurde wie ein Sklave und den
Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen* (Phil 2, 7). Auch er
hat darum die Verkettung von Hoffnung und Angst, von Freude und
Trauer erlitten, tiefer und schmerzlicher als irgendein anderer. Auf die



Friedrich Wulf 134

Hoffnung des ,galildischen Frithlings® war fiir Jesus die wachsende
Enttiduschung um so entmutigender, bis er schliefilich ,betriibt war bis zum
Tod“ (Mk 14, 34) und des menschlichen Trostes bedurfte. Wenn seine
Seele schon in der Vorahnung des Kommenden ,erschiittert* wurde (Joh
12, 27), wie mufl dann erst das Ende ein Ertrinken in Angst und Trauer
gewesen sein: der Blutschweifl im Olgarten und der Todesschrei am Kreuz
lassen es erahnen. Gewil war es bei ihm nicht der innere Widerstreit im
eigenen Herzen, der ihn das Unverstindliche erdulden lie; er war ja
ohne Schuld. Es war vielmehr die Solidaritit, das liecbende Einssein mit
dem schuldigen Menschen, die ihn dazu driangte, das Dunkel und Unbheil,
das iiber diesem Leben liegt, auf sich zu nehmen. , Wir haben ja nicht einen
Hohenpriester, der nicht mit uns leiden kénnte in unseren Schwéchen, son-
dern einen, der wie wir versucht worden ist, aber nicht gesiindigt hat®
(Hebr 4, 15). Aber eben diese Solidaritit des Unschuldigen, des Gottes-
sohnes, mit unserem naturhaften Zwiespalt und unserer driickenden Heils-
not hat dem unheilvollen Widerstreit im Herzen der Menschen, der Dia-
lektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer, nicht nur den
Stachel genommen, sondern sie in ihrer Wurzel schon iiberwunden. Seine
Hingabe an den Vater im duflersten Dunkel um unseretwillen barg das
Heil, die Heilheit des neuen Menschen fiir uns alle schon in sich. Die
Begegnung mit dem Osterlichen Herrn, den der Vater auferweckt und in
seine Herrlichkeit aufgenommen hatte, haben es an den Tag gebracht.
Damit ist die Voraussetzung geschaffen fiir die letzte Antwort des
Christentums auf das erfahrbare Paradoxon der menschlichen Natur, auf
das Hin- und Hergerissenwerden zwischen der Sehnsucht nach dem Un-
endlichen und dem Zuriickgeworfenwerden auf die Selbstverkriimmung
im Endlichen. Der Zwiespalt, der Widerstreit zwischen Endlichem und
Unendlichem, der harte Kampf um die Einheit von Leib und Seele im Geist
werden dem Glaubenden und schon Erlosten nicht genommen. Er hat sie
durchzuleiden. Aber indem er sie als ein Stiick seines Mitgekreuzigtseins
mit Christus, dem ,Erstgeborenen unter vielen Briidern“ (Rom 8, 29), an-
nimmt, ist er schon der neue Mensch nach Gottes Ebenbild, in , Teilhabe an
der Bildgestalt seines Sohnes“ (ebd.), lebt er schon in der Einheit, im
Frieden, sind alle Trennwénde auch in ihm selbst schon niedergerissen
(vgl. Eph 2, 14).Von dieser Wandlung im Grunde her vermag er nicht nur
seine ,gekreuzigte“ Natur durchzutragen, sondern erblickt in ihrem Ge-
kreuzigtsein auch einen tiefen Sinn. Es gilt fiir ihn, was Paulus von der
ganzen Schopfung, so wie sie erfahren wird, sagt: ,Der Nichtigkeit ist die
Schopfung unterworfen ... nach dem Willen dessen, der sie unterwarf,
zugleich mit der Hoffnung, daf} sie von der Knechtung an die Verging-
lichkeit befreit wird zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes®



Aus dem Leben der Kirche 185

(Rom 8, 20-21). Auf Hoffnung hin! Die Wehen und das Seufzen der Natur
(ebd. 22) rufen dem Glaubenden nicht nur zu, was Christus in thm schon
gewirkt hat, sondern halten auch die Sehnsucht nach dem endgiltigen
Offenbarwerden der seligen Einheit seiner Selbst mit Gott wach. Es ist
»ein Abenteuer®, wie Kierkegaard sagt, ,dafl jeder Mensch zu bestehen
hat: Angst haben zu lernen, damit er nicht verloren sei, entweder dadurch,
dafl thm nie angst gewesen ist, oder dadurch, daf} er in Angst versinkt;
wer daher gelernt hat, auf die rechte Weise Angst zu haben, der hat das
Hachste gelernt“®”. So sind zum Schluf fir den Christen noch einmal Hoff-
nung und Angst, Freude und Trauer aufs engste verbunden, aber nicht
mehr als blofle Last, sondern als jener uns von Christus vorausgegangene
Weg, der die Zukunft eines gliickhaften Daseins nicht nur eine Utopie sein
1afit, sondern garantiert, und dessen Wirklichkeit unter tausend Zeichen
im Glauben an Jesu Auferstehung immer schon erfahren werden kann.

37 Philosophisch-theologische Schriften. Ausgabe H. Diem u. W. Rest. Die Krankheit
zum Tode. Furcht und Zittern. Die Wiederholung. Der Begriff der Angst. Hegner, Koln
u. Olten 1956, 631.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik

Bericht und erste Wertung

Der Autor war als Konzilstheologe mafigeblich an den Beratungen des
Zweiten Vatikanischen Konzils und als Synodale ebenso am Geschehen der
bundesdeutschen Synode beteiligt. Er geht in seinem Bericht der Intention
der Synode nach, fiir die Konkretisicrung des konziliaren Impulses in den
Bistiimern der Bundesrepublik Weisungen und Strukturen zu erarbeiten.
Seine Ausfiihrungen sind dicht und entwerfen einen grofien Horizont. Es
lohnt sich darum, sie in den verschiedenen kirchlichen Réten, in Gruppen
und Gemeinschaflen zu besprechen. '

1. Vom Konzil zur Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik

Drei Motive begegneten sich in den Monaten nach dem Katholikentag in Essen im
September 1968, aus deren Zusammenkommen der Entschlufl zur Gemeinsamen
Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik hervorging.





