
Die Dialektik von Hoffnung und Angst, 
von Freude und Trauer 
Eine Grunderfahrung des menschlichen Lebens 

Friedrich Wulf SJ, München 

Eine tiefsitzende Unsicherheit, eine große Unruhe und ein zum Zustand 
gewordenes Unbehagen, Mißtrauen und Skepsis kennzeichnen weithin 
das Befinden der westlichen Gesellschaft. Die Gründe dafür sind vielfältig. 
Sie können politischer und wirtschaftlicher Art sein (im Blick auf die un- 
mittelbare Erfahrung oder auf die weltweite Situation); sie liegen in einer 
Gesellschaftsstruktur und Lebensweise, die von der technologisch gepräg- 
ten und verwalteten Welt bestimmt sind, in ihren Zwängen und den ab- 
nehmenden Gemeinschaftsbindungen, haben aber ihre tiefste Wurzel in 
einem Wert- und Weltanschauungspluralismus, der Sinnerfahrung er- 
schwert, das Bewußtsein von bleibend Gültigem und von der Erkenntnis- 
möglichkeit des Wahren überhaupt erschüttert, geschichtliche Kontinuität 
schwächt und den Blick in die Zukunft verstellt. 

Man kann diese Situation der Verunsicherung überspielen und verdrän- 
gen. Das geschieht meist in sehr vordergründiger Weise, durch die tausend 
Möglichkeiten modernen Konsum Verhaltens. Man kann sich aber auch 
ganz bewußt der Konfrontation mit der Zeitsituation entziehen. Hier zeigt 
sich heute ein interessantes, merkwürdiges Phänomen: Man beobachtet auf 
der einen Seite einen Exodus sehr vieler aus allen, zumal weltanschau- 
lichen Orthodoxien, ein Auf-Distanz-gehen, wo man existentiell angefor- 
dert wird und u. U. eine Entscheidung des Gewissens verlangt ist, gleich- 
zeitig aber eine zunehmende bisweilen radikale und fast irrationale Hin- 
wendung zu orthodoxen Gruppen, die kaum noch ernste Fragen hinsicht- 
lich der von ihnen vertretenen Meinungen an sich herankommen lassen. 
Für beides gibt es auch in den christlichen Kirchen genügend Beispiele. 

Wo aber einer sich der heutigen Zeit mit ihrer Aufgerissenheit, mit 
ihrem In-Frage-Stellen von vielem, was bisher galt, mit ihren Neuent- 
deckungen und den damit gegebenen größeren Möglichkeiten stellt, macht 
er Grunderfahrungen, die ihn die conditio humana, die Bedingungen, 
unter denen menschliches Leben gelebt wird, tiefer erkennen lassen. Unge- 
schützter als früher, gleichsam nackt, sieht er sich der Dialektik von Hoff- 
nung und Angst, von Freude und Trauer, als einem unentrinnbaren Los 
und Geschick ausgesetzt. Der Zeugnisse dafür gibt es viele, die Literatur 
ist voll davon. 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 119 

I. Ein Widerspruch im Menschen? 

Es ist wie ein ständiges Streitgespräch von Gegensätzen im Menschen: 
Sein Leben ist auf Hoffnung ausgerichtet, aber die Hoffnung wird ent- 
täuscht, Enttäuschung ruft Angst hervor, und diese wieder klammert sich 
von neuem an die Hoffnung. Die Freude der Erfüllung, auch wo sie über 
den Augenblick hinausreicht, ist nicht unbegrenzt, ihr Entzug läßt Trauer 
in die Seele einziehen, die ihrerseits wieder sehnsüchtig nach der Freude 
über den Besitz eines Gutes Ausschau hält. Anders als bei der platonischen 
oder hegelschen Dialektik scheint es hier keinen Fortschritt zu geben, wird 
keine Lösung oder Synthese sichtbar. Ein lebenslanger Kreislauf. So emp- 
findet es der Mensch. Woran liegt das? 

Das hängt in sehr tiefer Weise mit seiner Doppelnatur zusammen. Der 
Mensch ist ein Leib-Geistwesen. In dieser Einheit liegen große schöpfe- 
rische Möglichkeiten - mit ihr ist Beglückung und Erfüllung gegeben -, 
aber auch eine Spannung und eine Begrenzung angezeigt - aus ihr folgen 
Leid und Mühsal, die erst im Tod ihr Ende finden -; dazu die Schuld, die 
unausweichlich zu sein scheint; der Mensch ist seiner Aufgabe, Leib und 
Geist zu immer neuer Einheit zu bringen, nicht gewachsen, er erliegt dem 
Widerstreit, der das Böse gebiert. Der Austrag dieses auf Konflikt ange- 
legten Daseins macht die Geschichte eines Menschen aus, eine wechselhafte 
und weithin tragische Geschichte. Über dem Ganzen liegt ein Dunkel; der 
Mensch, so wie er sich vorfindet, ist sich selbst und von sich selbst her im 
tiefsten nicht verstehbar, weil nicht durchschaubar; er bleibt sich in der ent- 
scheidenden Sinnfrage ein Rätsel. Sein Leben sei eine prolixitas mortis, 
ein Sich-dahinziehendes-Sterben, sagten nicht nur die Kirchenväter, son- 
dern schon ihre vor-christlichen Ahnen in der Deutung des Menschwesens. 

Hier stößt die Vernunft an die Wurzeln der obengenannten Dialektik. 
Als Geistwesen sucht der Mensch sich und seinen innerweltlichen Horizont 
immer wieder zu überschreiten, und er muß es. Denn er ist im Verlangen 
nach Selbstverwirklichung auf das Jenseits-seiner-selbst angelegt, schon 
im Zwischenmenschlichen, in der personalen Liebe. Aber eben die nach 
Vollendung strebende menschliche Liebe weist auf eine höhere Einung hin, 
die in ihr aufscheint. Davon wußte schon die frühe abendländische Über- 
lieferung; spätestens seit Piaton. Die christlichen Theologen sprachen spä- 
ter von einer naturhaften Sehnsucht des Menschen nach dem Unendlichen, 
nach Gott, als dem Ur- und Einheitsgrund alles Seienden, nach der Gott- 
schau. Wenn Pascal schreibt, •der Mensch ist für das Unendliche geschaf- 
fen"1, dann steht er damit in dieser Überlieferung. Von daher das berühmte 

1 Oeuvres de Blaise Pascal (•d. L. Brunsdivicg, Paris 1914-1925), Bd. II, 138. 



Friedrich Wulf 120 

Wort aus seinen •Gedanken" (Pensees): •L'homme passe infiniment 
l'homme"2. •Der Mensch übersteigt unendlich den Menschen." Er streckt 
sich in seinen tiefsten Kräften, ohne es immer ausdrücklich zu wissen, nach 
dem aus, was hoch, ja unendlich über ihm liegt. Er sucht das Absolute, das 
Unbedingte. Er lenkt seinen Blick auch in die Weite; seine Zukunftsschau 
scheint der Zeit keine Grenzen zu setzen, als ob es die Vergänglichkeit und 
den Tod nicht gäbe. Und dann jedesmal seine Enttäuschung, weil er nicht 
zu erreichen vermag, wonach er strebt. Er wird auf sich und seine erd- 
haften Kräfte zurückgeworfen und in die ihm durch seine leibhafte Existenz 
gesetzten Grenzen verwiesen3. Seine Ideale scheinen auf solche Erfah- 
rungen hin in immer weitere Fernen gerückt. Die von seiner Natur geweckte 
und stets von neuem enttäuschte Hoffnung bringt nicht nur Bescheidung, 
sondern Resignation mit sich, ja löst Angst aus, die Angst, sich selbst zu 
verfehlen und ins Dunkle zu fallen. 

Ist das, was hier beschrieben wird, nicht schon die Situation des jungen 
Menschen - heute sogar früher als in der Vergangenheit und viel tiefer -, 
und trifft es nicht im Lauf eines Lebens immer wieder gerade diejenigen, 
die wirklich aus den Antrieben ihrer Geistnatur zu leben versuchen? Ge- 
wiß, es gibt besondere Zeiten und auch Grade der Intensität jenes Um- 
schwungs von Hoffnung zu Angst, von Freude zu Trauer. Aber das Hin- 
und Hergeworfenwerden geht an niemandem vorüber und kennt auch 
kein Ende. Denn das Leben ist für den Menschen trotz vieler Enttäuschun- 
gen doch immer wieder voller Verheißung, die seine tiefsten Anlagen und 
sein tiefstes Streben, sein Verlangen nach Wahrheit, nach Liebe, Heilsein 
und Frieden wachrufen. Der Mensch glaubt diesen Verheißungen und setzt 
auf sie; er kann nicht anders; aber er wird enttäuscht. Das Leben hält nicht, 
was es verspricht; es löst die geweckten Hoffnungen nicht ein. Die Folge 
davon ist eine Angst vor dem Leben, das als Betrüger empfunden wird - 
es stachelt an und versagt sich - und das in seinem Grunde unheimlich 
erscheint. Am Ende bleibt nur noch eine untergründige Traurigkeit. Wie- 
viele Möglichkeiten gingen vorüber, wieviele Hoffnungen blieben un- 
erfüllt. 

Zwei fundamentale Beispiele aus dem gewöhnlichen Leben: Der Mensch 
will sein Leben in Freiheit gestalten. Er begibt sich auf seine Lebensbahn, 
Ideale und Ziele vor Augen. Aber schon bald muß er zurückstecken. Nicht 
nur das Leben legt sich quer; er selbst steht sich hindernd im Wege: seine 

2 Pensees et Opuscules (Taschenausgabe von L. Brunschvicg, Paris, unveränderter Neu- 
druck 1961), Fragment 434, S. 531. 
3 Vgl. dazu Pastoralkonstitution des II. Vatikanums •Gaudium et Spes", nr. 10: •Im 
Menschen selbst sind viele widersprüchliche Elemente gegeben. Einerseits erfährt er sich 
nämlich als Geschöpf vielfältig begrenzt, anderseits empfindet er sich in seinem Verlan- 
gen unbegrenzt und berufen zu einem Leben höherer Ordnung." 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 121 

begrenzten Möglichkeiten, Zwänge und Abhängigkeiten, unbeherrschte 
Triebe, mangelnde Reife und aus all dem eine tiefe Unsicherheit. Seiner 
Freiheit sind Grenzen gesetzt, nicht nur von außen, sondern mehr noch von 
innen. Die vorverlegte Volljährigkeit läßt dies mit der Einsicht in die Last 
der (z. B. Berufs-)Entscheidung angstvoller als ehedem erfahren. In der 
Hoffnung auf ein geglücktes Leben selbst steckt schon die Angst vor dem 
Scheitern. - Nicht anders oftmals auf der Höhe des Lebens: Man hat sein 
Können und seine Kräfte mit Erfolg in eine verantwortliche Aufgabe 
investiert und lebt in der Hoffnung, sie auch zu Ende führen zu können. 
Zugleich aber ist man in Angst, schon vor der Zeit von der nachrückenden 
Generation hinausgedrängt zu werden. Denn die Stellung im heutigen 
Arbeitsprozeß wird nicht an einmal erworbenen Verdiensten und noch 
weniger an hohen Idealen, sondern an der je aktuellen Leistung gemessen. 
Diese aber wird nur durch ständiges und mühevolles Weiterarbeiten er- 
bracht, dem die menschliche Leistungsfähigkeit immer weniger nach- 
kommt. - Und erst wenn das Altern leise, aber sicher heranschleicht! Dann 
beginnt das ewige •Spiel" von Gewinn und Verlust noch einmal. Hoffnung 
und Schwermut und Angst gehen ineinander über. Bei aller Reifung, die 
sich in dieser letzten Phase des Lebens einstellen kann, bei allem Tröst- 
lichen, das einem in dieser Zeit noch geschenkt wird, gleich einem Licht- 
schimmer, der aufleuchtet in der hereinbrechenden Nacht, oder einer leisen 
Stimme, die hinüber zu rufen scheint: Das unausgesprochene Fazit des 
Lebens als solchen ist doch zuletzt dies, daß •ein sehr bitterer Geschmack 
auf dem Grund des Daseins liegt"4. 

Eine andere Grunderfahrung, die noch tiefer an den Kern des Problems 
heranführt: Der Mensch ist auf Liebe angelegt, und Liebe strebt nach dem 
Einssein der Liebenden, ein Einssein, das für immer Bestand haben soll. 
Beides ist aber in diesem Leben nicht erreichbar, nicht nur wegen der vielen 
Schwächen der Partner oder schuldhaften Versagens. Gerade die vollkom- 
mensten Ehen lassen die Erfahrung machen, daß das, was als Ideal und 
Hoffnung verheißungsvoll über der liebenden Begegnung von Mann und 
Frau liegt, nicht in Erfüllung geht. Schon die Leibgebundenheit des mensch- 
lichen Geistes ist der Grund dafür. So sehr der Leib den Liebenden eine 
Kommunikationsmöglichkeit ohnegleichen eröffnet und zu tiefer gegen- 
seitiger Erkenntnis führt, so ist er doch auch wieder eine Barriere für die 
erstrebte und erhoffte vollkommene Einheit der Personen. Denn er behaup- 
tet sich im Hiesigen und läßt den sich in ihm und durch ihn ausdrückenden 
Geist die Endlichkeit seiner Existenz, die Schwere und Undurchschaubar- 
keit des Erdhaften verspüren, trotz der Aufschwünge und Ekstasen, zu 

R. Guardini, Christliches Bewußtsein. Versuche über Pascal, München 21950, 96. 



Friedrich Wulf 122 

denen er das Tor aufzutun scheint. Damit holt er die sich nach der unbe- 
dingten und absoluten Einheit Sehnenden immer wieder in die conditio 
humana mit ihren Grenzen und Anfälligkeiten, mit ihren Notwendigkeiten 
und Aufgaben in dieser Welt zurück. Die hier gemachten Erfahrungen 
haben etwas mit dem Sterben zu tun und darum auch mit der Angst. Die 
Liebenden möchten gegenseitig in sich hineinsterben, um die Grenzen des 
Leiblichen zu überschreiten. Dabei kann sie eine süße Angst überkommen, 
wie sie Novalis in seinen Hymnen an die Nacht besungen hat, aber auch 
die Angst des Allein- und Zurückbleibens, die den Menschen seine ganze 
Ohnmacht und sein Elend erkennen läßt. Die große abendländische Lite- 
ratur hat dies zu vielen Malen dargestellt. Ihre Liebespaare: Dante und 
Beatrice, Tristan und Isolde, Hyperion und Diotima machen alle die glei- 
che Erfahrung: Der Tod ist der Liebe Gesell. Liebe und Tod sind für den 
Menschen in einer geheimnisvollen Tiefe miteinander verknüpft. Auf eine 
der größten Hoffnungen folgt für ihn eine der schmerzlichsten Enttäu- 
schungen, die das Dasein als angstvoll erfahren läßt. 

Diese in der Natur des Menschen angelegte Tragik hat in unserer Zeit 
kaum einer so dramatisch und bis in ihre äußersten Dimensionen hinein ins 
Bild und ins Wort gebracht wie Paul Claudel in seinem •Seidenen Schuh". 
Hier wird in den •Vier Tagen" eines gewaltigen Welttheaters deutlich, 
daß dem Menschen die Synthese von Leib und Seele im Geist, von Endlich- 
keit und Unendlichkeit5 aus Eigenem nicht gelingen kann. Was strebt denn 
Rodrigos Liebe zu Proeza an? •Glaubst du denn, ihr Leib allein vermöchte 
in dem meinen ein solches Begehren zu entfachen? Ich liebe ja nicht, was 
vergänglich ist in ihr, was mir entgehen und entgleiten kann oder aufzu- 
hören vermöchte, mich zu lieben, irgendeinmal, sondern was die Ursache 
ist ihrer selbst... Niemals anders als einer durch den anderen wird es uns 
gelingen, den Tod damiederzuzwingen"8. •Aber schon enthüllt sich der 
wahnwitzige Widerspruch des Beginnens. Unweigerlich an einen Leib ge- 
kettet, untrennbar vom Sinnlichen, muß diese absolute Liebe doch immer 
an den Kerkerstäben des Leibes rütteln, stöhnend das zerstören, was ihr 
doch unentbehrlich ist"7. •Die Qual dieser Endlichkeit, die als Mauer zwi- 
schen den beiden Seelen steht", faßt Rodrigo noch einmal in die Worte: 
•Ich will vor sie hintreten als Zeuge dieser so tiefen Trennung zwischen 
uns ... für diesen Abgrund, der auf gähnt bis hinab zu den Wurzeln der 
Natur"8. Das ist der Kern. Liebe, die über das Hiesige hinausweist und 

5 Dieses Problem spielt auch in Kierkegaards Traktat über den •Begriff der Angst" eine 
entscheidende Rolle. 
6 Der Seidene Schuh, übers, von H. U. von Balthasar, Salzburg, 1939 u. weitere Auflagen; 
Erster Tag, S. 61 f. 
7 H. U. von Balthasar, ebd. Nachwort, S. 440. 
8 Der Seidene Schuh, ebd. S. 64. 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 123 

unbedingt sein will, •ist nicht zufällig und gelegentlich ein Kreuz, sie ist 
es wesentlich, weil sie zwei Endlichkeiten, die beide ein Unendliches wol- 
len, ineinanderkettet, die eine in das Nichts der anderen gekreuzigt"8. Von 
daher Claudels geheimnisvoll-tragische Definition der Frau: •Ich bin die 
Verheißung, die nicht eingehalten werden kann"10. •Proeza begreift es zu- 
erst, daß sie selber das .unhaltbare Versprechen' ist, und eben darum die 
Notwendigkeit für die Verwirklichung der ewigen Sehnsucht Rodrigos"11. 

Fügen wir dieser in der Natur des Menschen vorgefundenen Dialektik 
von Hoffnung und Angst noch kurz die andere von Freude und Trauer hin- 
zu; sie ist nur die Folge der ersten und von dieser nicht zu trennen. Jedes 
Ankommen und Wiedersehen trägt schon das Abschiednehmen in sich. 
Die Tränen der Freude und der Trauer liegen dicht nebeneinander. Das 
•Verweile doch! du bist so schön!" in Goethes Faust schließt schon das 
Wissen ein, daß die ersehnte Erfüllung nicht über den •Augenblick", die 
Stunde hinausreicht. Es genügt also nicht, zu sagen: es passiert leider allzu 
oft im Leben, daß Freude und Trauer aufeinander folgen, miteinander 
wechseln. Das liegt auch nicht nur daran, daß der Mensch die Freude, nach 
der er sich gesehnt und ausgestreckt hat, ängstlich festhält, gleichsam in 
Besitz nehmen will, da sie doch nur als Geschenk erfahren werden kann. 
Vielmehr ist die irdische Freude immer schon von der vorgegebenen Weise 
des hiesigen Lebens, der hiesigen Welt bedroht. •Sunt lacrimae rerum", 
•Die Dinge (d. h. die Welt und ihr Geschehen) haben ihre Tränen". Das 
war die Lebensweisheit Vergils12. Er wußte, wie es um die Welt und den 
Menschen steht. Er kannte ihre großen Möglichkeiten und Kräfte: den 
Reichtum und den Frieden, aber auch der Wildheit der Natur, die Urkraft 
des Eros, den Tatendrang des Mannes. Sie alle sind nur in mühevoller 
Arbeit und entbehrungsvollem Ringen zu gewinnen und zu beherrschen, 
sie sind zu humanisieren und Höherem zuzuführen. Dann schenken sie 
Freude, Erfüllung und den Sieg. Aber in diesem Kampf senken sich unaus- 
weichlich Schatten auf dieses Leben, sie werden länger und länger. Schick- 
sal und Zwang, Ohnmacht und Schuld sind in tragischer Weise miteinan- 
der verstrickt; •zwischen Mensch und fatum liegt ein Meer von Tränen"13; 
am Ende bleiben nur noch Schwermut und Trauer. Aber auch diese sind 
nicht ganz ohne Hoffnung. Denn das fatum, das Schicksal, für den Men- 
schen zwar undurchschaubar, wird nach Vergil von höheren Mächten, den 
Göttern gelenkt14. 

9 H. U. von Balthasar, ebd. S. 441. 
10 So schon in Claudels •La Ville" (1893); deutsche Übers. •Die Stadt", Basel 1944. 
11 H. U. von Balthasar, Nachwort zum •Seidenen Schuh", a.a. 0. 441. 
12 Vgl. T. Hacker, Vergil, Vater des Abendlandes, Leipzig 1931, S. 115 ff. 
ls Ebd. 115.      "Ebd. 106 f. 



Friedrich Wulf 124 

Kehren wir hier noch einmal zur christlichen Sicht der Widersprüchlich- 
keit der menschlichen Natur zurück, wie sie beispielhaft bei Pascal vorge- 
funden wird. Er erlebt noch einmal tiefer als der adventliche Heide •Größe 
und Elend" des Menschen. Nach dem Höchsten auslangend, findet er sich 
zugleich in einem erbärmlichen Zustand vor, der Ohnmacht und dem Bö- 
sen ausgeliefert. Man wird beim Lesen seiner •Gedanken" fast an das 7. 
Kapitel des Römerbriefes erinnert: •Das Elend läßt sich aus der Größe 
und die Größe aus dem Elend erschließen ... ein Kreis ohne Ende. Denn 
das ist sicher: je klarer die Menschen sehen, desto mehr Größe und Elend 
(zugleich) finden sie im Menschen"15. Von daher dann der wilde Ausbruch: 
•Welche Chimäre ist also der Mensch! Welche Neuheit, welches Mon- 
strum, welches Chaos, welches Gefäß des Widerspruchs, welches Wunder! 
Richter aller Dinge, armseliger Erdenwurm; Verwalter der Wahrheit, 
Kloake der Unsicherheit und des Irrtums: Herrlichkeit und Auswurf des 
Weltalls. Wer wird diese Verwirrung lösen? ... Wir haben eine Vorstel- 
lung vom Glück und können es nicht erreichen; wir fühlen ein Bild der 
Wahrheit und besitzen nur die Lüge"16. Er weiß zwar im Glauben um das 
Verhängnis der Erbschuld und um die Macht der Gnade, aber auch so läßt 
ihn eine ewige Unruhe und Ungewißheit nicht los. So wirft er sich schließ- 
lich, verzehrt vom Feuer seiner Bekehrungsstunde, nur noch Christus ken- 
nend, aus der Einsicht des Herzens (,logique du coeur') in die Arme des 
unbegreiflichen Gottes. Eine Antwort der Vernunft auf das Paradoxon der 
menschlichen Natur hat auch er nicht. Damit rührt er an die ganze Tiefe 
und das Dunkel jener Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und 
Trauer, die das ganze Leben des Menschen, offen oder untergründig durch- 
zieht. Läßt sie sich jemals überwinden? Was also tun? Diese Frage hat die 
Menschheit von jeher beschäftigt. Die Antworten darauf waren sehr ver- 
schieden und sind es bis heute. 

II. Auf der Suche nach Er-lösung und Befreiung 

Der Weg nach innen 

In dem Maße viele Räume, die früher Sinnerfahrung vermittelten, auf- 
grund der gesellschaftlichen Entwicklung unserer Zeit an Prägekraft ver- 
loren haben (Familie, Schule, Kirchen), sieht sich der einzelne, auf sich 

15 Pensees, Fragment 416 (nach Brunschvicg); vgl. R. Guardini, Christliches Bewußtsein. 
Versuche über Pascal, München 21950, S. 95. 
18 Pensees, Fragment 434 (nach Brunschvicg); deutsche Übers, von W. Rüttenauer, Leip- 
zig 1937, S. 169 f. 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 125 

gestellt, ganz anders der Frage nach der Sinnhaftigkeit seines Daseins 
ausgesetzt. Auf der Suche nach Hilfe bietet sich für viele Menschen heute 
die Meditation an. In nur wenigen Jahren eroberte sie die westliche Welt; 
an allen Ecken sozusagen wird sie gelehrt und einzeln oder in Gruppen 
geübt. Gemeint ist hier vor allem eine Tiefen- und Versenkungsmeditation 
östlicher Herkunft, auch transzendentale Meditation genannt. Sie begeg- 
net in verschiedenen Formen und Methoden (Yoga, Zen) -und verfolgt 
unterschiedliche Ziele: Konzentration, Bewußtseinserweiterung, Weckung 
und Erfahrung der Wesenstiefe des Menschen. Die dem letzteren zuge- 
wandte Meditation, wie sie vor allem von Dürckheim gelehrt wird, soll 
uns im folgenden allein beschäftigen17. Sie leitet den Meditierenden dazu 
an, die Welt des Alltags: des Vielerlei, der Hektik, des Begehrens auszu- 
schalten und einen Zustand der Bewußtseinsleere herbeizuführen, um 
durch die Herauslösung aus der Oberflächenwelt seines ursprünglichen 
Wesens, das die Weltabhängigkeit des normalen, alltäglichen Daseins 
überschreitet (transzendiert) und kein •Ich", ja schließlich keinerlei 
•Selbstand" gegenüber einem anderen mehr kennt, inne zu werden. In 
solcher Übung, wo sie regelmäßig geübt wird, sehen heute viele auch die 
Möglichkeit, dem ewigen Kreislauf der oben beschriebenen Dialektik von 
Hoffnung und Angst, Freude und Trauer zu entkommen. Die Befreiung 
davon kann allerdings nach Dürckheim trotz aller Übung nie erzwungen 
werden, sondern bleibt immer ein Geschenk der Gnade"; sie ereignet sich, 
stellt sich ein, vielleicht in einem einzigen Augenblick, in der •Großen Er- 
fahrung und Erleuchtung", oder aber in kleinen, fortschreitenden Durch- 
brüchen. Hier wie dort kann der Mensch, in unterschiedlichen Graden, •aus 
der Gefangenschaft seines Welt-Ichs befreit" werden, kann •eine der 
Grundnöte des menschlichen Lebens: die Angst vor dem Tod, die Ver- 
zweiflung am Absurden, die Trostlosigkeit der Verlassenheit verschwin- 
den", kann •etwas erfahren werden [,als Erlösung aus einer Not' oder-,in 
unendlicher Beglückung als eine in uns aufblühende Verheißung'], was 
gar nichts mehr mit dem zu tun hat, ja nicht von dem berührt wird, was in 
der Welt Tod, Sinnwidrigkeit und Verlassenheit genannt wird"18. Letzt- 

17 Karlfried Graf Dürckheim hat sie im deutschen Sprachbereich in einer besonderen, 
vom japanischen Zen her kommenden Form bekannt gemacht. Er hat ihren weltanschau- 
lichen, kosmologischen und anthropologischen Hintergrund sowie die Stufen ihrer Ein- 
übung in vielen Werken und Beiträgen dargestellt (u.a. Hara. Die Erdmitte des Men- 
schen, Otto Wilhelm Barth-Verlag 1956; Im Zeichen der großen Erfahrung. Studien zu 
einer metaphysischen Anthropologie, Otto Wilhelm Barth-Verlag, neu bearbeitete Aus- 
gabe 1974; dazu bei Herder, Freiburg, für 1976 angekündigt: Meditieren. Wozu und wie? 
Initiatisch leben, ca. 240 S.). Darin sucht er die Methoden und Erfahrungen des japani- 
schen Zen für die westliche Welt fruchtbar zu machen. 
18 Karlfried Graf Dürckheim, Werk der Übung - Geschenk der Gnade, in: GuL 45 (1972), 
368 f. 



Friedridi Wulf 126 

lieh geht es hier um die Erfahrung •eines überweltlichen Lebens, das jen- 
seits ist von Sinn und Unsinn der Welt, und einer Geborgenheit, die jen- 
seits ist von Geborgenheit und Verlassenheit dieser Welt"19. 

Wir wollen nun die tiefgehende und umwandelnde Wirkung der me- 
ditativen Übung, wie sie hier beschrieben wird, keineswegs bestreiten, 
zumal der so •Erfahrene" nach Dürckheim nicht in ein •Nirwana" ent- 
fliehen darf, sondern sich jetzt erst recht den Aufgaben, die der Alltag 
stellt, insbesondere der Sorge für die Mitmenschen, der Liebe zum Näch- 
sten verpflichtet wissen muß20. Positiv ist auch zu werten, daß eine elitäre 
Haltung des sogen, •initiatischen Menschen" (Dürckheim) abgewiesen 
wird. Die überweltliche Erfahrung des eigenen seinshaften Wesens, der 
•wesenhaften Individualität", die keine Subjekt-Objekt-Spaltung mehr 
kennt, ist ja nie unverlierbarer Besitz, sondern durch ständige und ent- 
sagungsvolle Übung immer wieder von neuem offen zu halten. Dennoch 
bleiben entscheidende Bedenken, auf diese Weise dem dargelegten Wider- 
streit, dem Paradoxon in der menschlichen Natur, zu entkommen, auch 
unabhängig von weltanschaulichen Gründen. 

Der Meditierende Dürckheims geht seinen Weg allein und einsam, nicht 
zurück, wie im Buddhismus, in das Land der Unschuld, wo noch alles eins 
war, es noch nicht das Vielerlei, das Ich und Du, den Gegensatz gab, 
sondern nach vorn, durch die notwendige Ich- und Selbstwerdung hin- 
durch, diese hinter sich lassend, um sein wesenhaftes •Inbild", seine •we- 
senhafte Individualität" ins All-eine, Göttliche hinein •auszuzeugen". 
Widerspricht das aber nicht der heutigen anthropologischen Erkenntnis, 
daß der Mensch nur Mensch werde in der Begegnung mit dem anderen, 
dem Du des Mitmenschen, und zwar schon vom Ansatz her, nicht erst 
hintendrein, auf einer hohen Stufe menschlicher Entwicklung und Rei- 
fung?21 Wenn dem aber so ist, dann gibt es in der Tiefenmeditation des 
Einzelnen auf sein Wesen hin keine ganzheitliche Menschwerdung, weil 
keine Liebe von Person zu Person22, es sei denn als vorläufige Stufe - und 

19 Ebd. 372. 
20 Ebd. S. 377; eben darin, daß der aus seinem •Wesen" lebende Mensch nicht in der 
beglückenden Erfahrung des Befreitseins verbleibt, sondern sich immer wieder von neuem 
der Welt und ihren Aufgaben, dem Mitmenschen und seiner Not zuwendet, sieht Dürck- 
heim den Unterschied zwischen Ost und West. 
21 Nicht immer stand die soziale Komponente der •Menschwerdung" des Individuums, 
die Begegnung, so im Bewußtsein wie heute. Man denke an das Menschenbild der abend- 
ländischen Antike oder der Renaissance oder auch des deutschen Bildungshumanismus. 
Manche sind der Ansicht, daß das Ideal des auf sich gestellten Individuums in der deut- 
schen Geschichte bis in die Gegenwart hinein besonders zu Hause sei (vgl. Theodor 
Wilhelm, Jenseits der Emanzipation, Stuttgart 1975, 90 ff.). 
22 Zwar spricht Dürckheim gelegentlich von solcher Liebe z. B. in: Hara. Die Erdmitte des 
Menschen, 123), aber wahrscheinlich als von etwas, was man hinter sich lassen muß, um 
der Wesenseinung willen. 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 127 

auch keine echte Solidarität mit den Mitmenschen, mit den Hungernden 
und Leidenden, den von Angst Getriebenen und den Sterbenden; denn da 
der initiatische Mensch schon alles Welthafte in das All-eins des Wesens 
hineingenommen hat oder jedenfalls immer wieder hineinnimmt, haben 
Welt und Mensch, auch in ihren Leiden, für ihn einen neuen •Glanz" 
angenommen, ist er ihnen gegenüber ebenso nah wie fern; menschliche 
Wärme ist für ihn ebenso Kühle und Distanz. Alle noch so eindringlich 
beschworene Verantwortung für die Welt und die Sorge um den Mit- 
menschen bleiben darum in einer gewissen Unwirklichkeit und darum 
auch Unwirksamkeit. Zeigt sich hier vielleicht Dürckheims buddhistische 
Ausgangsposition, nach der das hiesige Dasein nur Schein ist? Ist darum 
sein Versuch, Zen für den Westen zu vermitteln, letztlich doch ein Schein- 
versuch? Dann wäre seine Meditation, trotz der genannten Vorzüge, trotz 
des vielen Tiefen und Wahren, das auch ins Christentum übernommen 
werden kann, nur insoweit eine Hilfe zum Durchtragen der Dialektik von 
Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer, als sie eine größere Gelas- 
senheit der Prüfung des hiesigen Daseins, der Unvollendbarkeit der 
menschlichen Natur gegenüber schenkt, und das wäre schon viel. 

Die Hoffnung auf die Zukunft 

Ganz entgegengesetzt ist die Antwort, die dem Menschen von einer ande- 
ren Seite auf seine Fragen und Bedrängnisse von heute als Lösung ange- 
priesen und suggeriert wird. Sie zielt nicht nach innen, sondern nach außen, 
nicht auf Meditation und Kontemplation, sondern auf Aktion und Enga- 
gement. Gemeint ist der Marxismus. Er ist seit den 50er Jahren in eine 
neue Phase getreten und scheint in seinen verschiedenen Varianten nicht 
nur die politische und ökonomische, sondern die geistig-humane Welt 
immer stärker zu durchdringen. 

Der Zusammenhang mit unserem Thema ist klar. Marx glaubte die 
tiefste Not des Arbeiters auf die Selbstentfremdung im neuzeitlichen Pro- 
duktionsprozeß zurückführen zu können. Als abhängiger Lohnempfänger 
habe er kein Verhältnis mehr zur Arbeit als seinem eigenen Werk; er 
empfinde sich als •Ware". Das würde natürlich die Dialektik von Hoff- 
nung und Angst, von Freude und Trauer noch verstärken. Was Marx 
darum forderte, war eine grundlegende Veränderung des Verhältnisses 
von Kapital und Arbeit. Auf dem Weg der Enteignung (Expropriation) 
sollte das Werk als Gemeineigentum betrachtet werden. Alle sollten unmit- 
telbarer und in eigener Verantwortung in den Produktionsprozeß hineinge- 
nommen werden und am Gewinn beteiligt sein. Nur so könne die Arbeit 
zur unersetzlichen Grundlage der Selbstfindung werden. Am Ende dieser 



Friedrich Wulf 128 

Entwicklung gäbe es nicht mehr den Unterschied zwischen Herren und 
Knechten, sondern nur noch die klassenlose Gesellschaft, die Voraussetzung 
des Glückes für alle. Zwar brauche diese Entwicklung ihre Zeit, aber die 
Veränderung komme nach voraussehbaren ökonomischen Gesetzen zwangs- 
läufig, wenn das Proletariat sich nur organisiere und seine Interessen 
gemeinsam vertrete. Eine Er-lösung und Befreiung also in der Hoffnung 
auf die Zukunft. 

Inzwischen ist aber die marxistische Zukunftsvision noch nicht Wirklich- 
keit geworden und wird es offensichtlich auch nicht. Weder ist das (in 
vielem gewandelte) kapitalistische Wirtschaftssystem zusammengebrochen, 
noch gibt es (wenigstens in den meisten Ländern der westlichen Welt), 
dank einer mehr oder weniger ausgebauten Sozialgesetzgebung, jenes 
Proletariat, das Marx vor Augen hatte; in dem Maße auch der Arbeiter 
zum Konsumenten einer Wohlstandsgesellschaft geworden ist, wird das 
marxistische System als klassenkämpferische Bewegung zur Hauptsache 
nur noch von Funktionären am Leben gehalten23. Ja, es wird aus den Er- 
fahrungen der letzten Jahrzehnte (Bevölkerungsexplosion, Grenzen des 
Wachstums wegen der begrenzten Energiequellen) auch von Marxisten 
an der Möglichkeit eines ständigen Fortschritts, eines •Goldenen Zeit- 
alters", einer allgemeinen Befriedung in einer •klassenlosen Gesellschaft" 
immer mehr gezweifelt24. So wundert es nicht, daß der (zum guten Teil 
von einer jungen Intelligenz) getragene und vorangetriebene Neomarxis- 
mus ein anderes Bild zeigt, als Marx es ursprünglich entworfen hatte, und 
dementsprechend werden auch andere Ziele verfolgt. Es geht heute nicht 
mehr nur um die Änderung eines ökonomischen Systems, sondern um eine 
grundlegende Veränderung der neuzeitlichen Gesellschaft im ganzen. 
Denn diese Gesellschaft, in dem Maße sie von einer technologisch entwickel- 
ten Welt geprägt und auf Konsum ausgerichtet ist, wird als inhuman und 
korrupt angesehen, als Herrschaftsgesellschaft der Etablierten und als von 
äußeren und inneren Zwängen gekennzeichnete Masse der Unfreien und 
Unmündigen. Darum das überall vernommene Losungswort •Emanzipa- 
tion"25. Es ist von einem Hoffnungspathos getragen, glaubt an die Zu- 
kunft und ist zum Antrieb des Widerstandes gegen die bestehende Ord- 
nung geworden. Wir nennen hier nur zwei Wortführer, die die Fahne der 

23 L. Kolakowski, polnischer Ex-Kommunist und Ex-Marxist, der heute in Oxford lehrt, 
hält die •Gleichgültigkeit der Welt" (in: Die Gegenwart des Mythos, 1973, S. 89 ff.) für 
ein fundamentales Kennzeichen der heutigen Gesellschaft. 
24 E. Eucken-Erdsiek, Von der Sdiwierigkeit, Marxist zu sein. Zwischen Hoffnung auf 
ein Goldenes Zeitalter und Einsicht in die Grenzen des Wachstums, in: FAZ, 6. März 
1976 (Sonntagsbeilage). 
25 Die Veröffentlichungen darüber sind kaum zu zählen (vgl. Emanzipation. Ideologischer 
Fetisch oder reale Chance. Westdeutscher Verlag, Reihe Kritik, Bd. 6, Opladen 1975). 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 129 

Hoffnung hochhalten und einen Ausblick in die Zukunft geben: Herbert 
Marcuse und Ernst Block. 

Für Marcuse •ist die heutige Gesellschaft eine Hölle, es kommt alles 
darauf an, sie zu zerstören; was daraus wird ... hängt wesentlich davon 
ab, ob es gelingt, den Menschen für neue Formen des Glücks zu sensibili- 
sieren"26. Aber das ist schwer; denn der Durchschnittsbürger der Konsum- 
gesellschaft ist •eindimensional" geworden, er wird von seinen, ihm durch 
Werbung und Verlockung anerzogenen bourgeoisen Bedürfnissen in Fes- 
seln gehalten, er hat das Bewußtsein, daß erst die Freiheit die Quellen 
zu einem universalen Glück erschließe, verloren. Dennoch hat Marcuse 
Hoffnung, und sie treibt ihn immer wieder an, Menschen, zumal die junge 
Generation, zur unmittelbaren Tat fortzureißen. Denn er glaubt an eine 
ursprüngliche Güte des Menschen; nur die Gesellschaft, das Milieu haben 
ihn verdorben. •Das ,Leben ohne Angst, ohne Brutalität und ohne Stumpf- 
sinn' [Hans-Jochen Gamm] erscheint (ihm darum) als kein bloßer Silber- 
schein am schwarzen Horizont des Kapitalismus, sondern als eine Hoff- 
nung, die eben deshalb begründet ist, weil zu seiner Realisierung eine 
glückliche Urausstattung der menschlichen Gattung und eine berechenbare 
Höherentwicklung der Geschichte Hand in Hand arbeiten. Die Leiden- 
schaften sind aus diesem Marcuseschen Schema des guten Urmenschen 
hinauskatapultiert"27. Merkwürdig dieser Umschlag von der Feststellung 
der heutigen Gesellschaft als •Hölle" zur Hoffnung auf den von Natur aus 
guten Menschen. Ist das Romantik der Jugendbewegung oder ein Kenn- 
zeichen der zweiten Aufklärung? Schon die erste Aufklärung hatte ähn- 
liche Gedanken geäußert. Als Ergänzung zu seinem •Verlorenen Paradies", 
zum Trost für sich und andere, diktierte der völlig erblindete, verarmte 
und vereinsamte John Milton (1608-1674) das Epos vom •Wiedergewon- 
nenen Paradies". Und weniger aus lebendigem Glauben als aus instinktiver 
Erkenntnis und aus Sehnsucht entwarf Rousseau angesichts einer aufge- 
klärten Gesellschaft ohne soziales Gewissen das Bild eines glücklichen, 
naturhaften Urzustandes der Menschheit, das von den Werten Freiheit, 
Unschuld und Tugend geprägt war. Utopie dieses wie jenes? Nüchterner 
schon, was ein Nicht-Marxist unserer Tage gesagt hat, •der sicherste Weg, 
Menschen unglücklich zu machen, sei der, ihnen ihre Abhängigkeit zum 
Bewußtsein zu bringen"28. Wahrer und tiefer aber, wenn Pascal  sagt: 
•Wenn der Mensch nie wäre verdorben worden, würde er sich in seiner 
Unschuld der Wahrheit und der Seligkeit zuversichtlich erfreuen; und 
wenn der Mensch nie anders gewesen wäre als verdorben, hätte er keine 

26 Theodor Wilhelm, Jenseits der Emanzipation, a. a. O 47 
27 Ebd. 100. 
28 Ebd. 48. 



Friedrich Wulf 130 

Vorstellung weder von der Wahrheit noch von der Seligkeit"29. Das alte 
Dilemma, von dem schon oben die Rede war. Wie will Marcuse, der 
Atheist, aus diesem Dilemma herauskommen? Er sieht die Schwierigkeit 
ziemlich genau. 

Ernst Bloch ist der Philosoph marxistischer Hoffnung auf eine bessere 
Zukunft der Menschheit, die im Frieden lebt und die dem einzelnen Ge- 
legenheit zur Entfaltung aller humanen Möglichkeiten gibt. Er hat noch 
stärker als Marcuse den einseitig ökonomischen Ausgangspunkt Marx- 
schen Denkens verlassen. Sein imposantes Werk •Prinzip Hoffnung"*0 

bezieht außer der Politologie, der Gesellschaftslehre und der Technik 
alle Bereiche menschlicher Kultur, auch die Religion, vor allem die jü- 
disch-christliche Eschatologie, mit großen geschichtlichen Durchblicken, in 
seine Überlegungen für eine künftige Welt, das •regnum humanum", die 
•Heimat" und Geborgenheit schenkt, mit ein. •Prinzip Hoffnung" will 
sagen, daß die •Hoffnung" der alles beherrschende Denkansatz ist, der im 
ganzen Werk durchgehalten wird. Durch seine rein theoretischen Darle- 
gungen, die an vielen Stellen den Charakter der Utopie nicht verleugnen 
wollen, mit seinem ungewöhnlich ausgebreiteten Bildungsfächer, hat er 
trotz seiner sprühenden Sprache und seiner sprudelnden Kreativität, im 
Gegensatz zu Marcuse, noch niemanden auf die Barrikaden gebracht. Er ist 
darum in marxistischen Kreisen bis heute wenig beachtet und geschätzt 
worden; im Gegenteil, man mißtraute ihm und sagte ihm eine Verfäl- 
schung des wahren Marxismus nach. Nur die westliche Intelligenz hat ihm 
gehuldigt und sich in vielfacher Weise mit ihm beschäftigt. 

Er selbst weiß, daß seine Hoffnungsvision vorerst eine Utopie ist und 
noch lange bleiben wird. Was treibt ihn dennoch dazu, an der Realisier- 
barkeit dieser Utopie festzuhalten? In scharfsinnigen Analysen sucht er 
die inneren Entwicklungspotenzen und -tendenzen des Welt- und Gesell- 
schaftsprozesses aufzudecken. Er meint zu sehen, was im Menschen an 
humanen Antrieben und göttlichen Möglichkeiten steckt, welche Früchte 
menschlicher Geist und die Kraft des Durchhaltens zu zeitigen vermag. Er 
exemplifiziert es - wohl nicht ganz unabhängig von Feuerbach - an der 
Gestalt Jesu. Dieser hat nach seiner Überzeugung jene übernatürliche 
Macht, die man in den transzendenten Gott hineinprojiziert hatte, in das 
ureigenste Wesen des Menschen zurückgeholt, dessen Grund göttlich ist. 
In ihm ist •Gott, der eine mythische Peripherie war, zum menschgemäßen, 
menschidealen Mittelpunkt geworden, zum Mittelpunkt an jedem Ort der 
Gemeinde, die in seinem Namen sich versammelt". •Nicht den vorhande- 
nen Menschen setzte er (Jesus) (in dieses Oben) ein, sondern die Utopie 

29 Pensees, Fragment 434 (nach Brunschvicg); Übers, von Rüttenauer, a. a. 0. 531. 
80 Wir benutzen im folgenden die Ausgabe von 1967, Suhrkamp-Verlag, 3 Bände. 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 131 

eines Menschenmöglichen, dessen Kern und eschatologische Brüderlichkeit 
er vorgelebt hat"31. Der Mensch hat eine göttliche Zukunft: was im Gottes- 
glauben Mythos, Ahnung war, wird in Jesus Wirklichkeit und dies für die 
menschliche Zukunft. So verdichtet sich alles bei Bloch zu einem •Wach- 
Traum nach vorwärts", zu einem Traum der heilen und vollendeten Welt. 
•Der objektiv vermittelte und gerade deshalb nicht entsagende Wach- 
traum vom vollkommenen Leben überwindet so seine Anfälligkeit zum 
Betrogenwerden wie die Traumlosigkeit selber"32. Selbst die •ungeheure 
Macht des Negativen" mitten ins Leben hinein, den Tod, glaubt er in 
seine Hoffnung mit einbringen zu können. Denn da der Kern menschlichen 
Existierens •noch ungeworden" und •noch nicht herausprojiziert" ist, 
wird er durch den Tod nicht zunichte werden; das gilt für den Einzelnen 
sowohl wie für die menschliche Gesellschaft33. Dennoch kann Bloch zum 
Schluß seines Werkes nur sagen, und damit kennzeichnet er noch einmal 
seine Position: •Die subjektive Hoffnung, mit der gehofft wird, ist ihrer 
sicher und gewiß, auch wenn das von ihr Bezeichnete, also die objektive 
Hoffnung, als welche inhaltlich gehofft wird, bestenfalls nur wahrschein- 
lich sein kann"34. Das ist mehr als das bekannte Hoffnungsbekenntnis 
Horkheimers, aber ist es für einen, der nicht den Hoffnungsenthusiasmus 
Blochs teilt (und das kann schon eine Sache der Mentalität sein), eine wirk- 
liche Hilfe im Ringen mit dem ständigen Widerstreit von Hoffnung und 
Angst, von Freude und Trauer? 

Wenn wir nun, am Ende dieser Begegnung mit den neomarxistischen 
Hoffnungsideologien, in ihnen keine Lösung für unser Problem sehen, so 
müssen wir uns als Christen doch sagen, daß wir von ihren Vorkämpfern 
viel zu lernen haben, zuallererst den Ernst und das Engagement, mit denen 
sie die Frage nach dem Glück des Menschen, nach der Vollendung der 
menschlichen Gesellschaft anpacken. Und wir haben in den letzten Jahren 
schon viel gelernt. Unser soziales Verantwortungsbewußtsein ist durch 
die Auseinandersetzung mit Marxismus und Sozialismus gewachsen und 
muß noch weiter wachsen. Aber haben wir auch eine christliche Antwort 
auf unser Thema, und wie lautet sie? 

Die christliche Antwort 

Diese Antwort ist nicht leicht. Auch der Glaube hat nicht einfach eine 
Lösung auf die Rätsel des Lebens. Auch der Christ kann der conditio hu- 

31 Ebd. 1487. 32 Ebd. 1616. 
33 Ebd. 1297 ff.; vor allem 1385-1391; vgl. dazu. J. Moltmann, Das Experiment Hoff- 
nung. Einführungen. Darin der Beitrag: Ernst Bloch und die Hoffnung ohne Glauben, 
S. 48 ff.: 57-58. 34 Ebd. 1623 f. 



Friedrich Wulf 132 

mana, den Daseinsbedingungen und -erfahrungen im Hiesigen nicht ent- 
rinnen. Er darf sie nicht überspringen wollen und in eine religiöse Welt 
der Illusionen flüchten. Das wäre Selbstbetrug und jedenfalls keine christ- 
liche Antwort auf eine reale Not, mit der viele nicht fertig werden. Sie 
unterschiede sich nicht von der (gerade in der jüngeren Generation be- 
obachteten) •Sehnsucht, die Augen zu schließen und aus der Geschichte 
auszusteigen, sich allen Engpässen dieser bedrängten Welt, in der die 
Dinge ihre Tränen haben, durch einen Sprung in die {Tiefendimensionen 
der Seele oder) in die Zukunft zu entziehen"35. Wenn die Psychoanalyse 
(nach Freud) aus ihrer tieferen Erkenntnis der Triebstruktur des Men- 
schen zu der Meinung kommen konnte, •daß der Mensch glücklich sei, sei 
nicht im Plan der Schöpfung enthalten"38, dann hat sich auch der Christ 
in seiner Hoffnung auf eine eschatologische Zukunft damit auseinander- 
zusetzen. 

Eine erste Antwort aus den Quellen der christlichen Offenbarung, aus 
der Hl. Schrift, mag zunächst Staunen erwecken. Die Dialektik von Hoff- 
nung und Angst, von Freude und Trauer scheint für den Glaubenden, 
und zwar aus Gründen des Glaubens, noch eine erhebliche Verschärfung zu 
erfahren. Da steht auf der einen Seite in der Geschichte des Volkes Israel 
ständig die Verheißung Gottes, dieses sein Volk zu mehren, ihm Schutz zu 
gewähren in aller Gefahr, ihm seine väterliche Sorge zuzuwenden, unter 
ihm zu wohnen, bis es zu einem endgültigen Heil, zu ewigem Frieden, zu 
immerwährendem Glück kommt; solche Verheißung wurde im Glauben des 
Volkes durch die •Großtaten Jahwes" immer wieder bestätigt. Christus 
knüpft an diese Geschichte Israels und ihre Erfahrungen an und setzt sie 
fort, ja vollendet sie. Mit ihm ist das •Reich" nahe herbeigekommen; so 
verkündet er es, und viele glauben ihm, erleben sie doch, daß er •sie 
lehrte wie einer, der Macht hat" (Mt 7, 29), und welche •Zeichen" er 
wirkte. Mitten in ihrer Armut und politischen Ohnmacht wird die alte 
Hoffnung des Volkes in ihnen wieder wach, wird eine neue, noch größere 
in ihnen geweckt, geht ein neuer Horizont vor ihnen auf, der alle bisheri- 
gen Ausblicke auf das verheißene Heil in ungeahnter und unaussprech- 
barer Weise erweitert. Auf der anderen Seite wächst aber auch die Er- 
kenntnis der vom Menschen verschuldeten Unheilssituation dieser Welt; 
sie •liegt im Bösen" (1 Joh 5, 19), der Antichrist ist in ihr am Werk, die 
letzte Stunde ist gekommen (ebd. 2, 18), das Gericht bricht herein, es ver- 
hängt Tod und Untergang; nach den endzeitlichen Reden Christi ist es 
eine Zeit des Schreckens und der Angst. Der Herr verhehlt es den Seinen 
nicht, er spricht ganz offen davon: •In der Welt werdet ihr Drangsal 

35 Theodor Wilhelm, Jenseits der Emanzipation, a.a.O., 118. 
S6 Ebd. 53. 



Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer 133 

haben" (Joh 16,33), sie wird euch hassen und verfolgen (ebd. 15, 18); 
•das werden sie euch antun, weil sie weder den Vater erkannt haben noch 
mich" (ebd. 16, 3). 

Die Dialektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer als 
Grunderfahrung des menschlichen Lebens hat demnach seinen tiefsten 
Grund in der Verheißung und im Geschenk der Anteilnahme am Leben 
Gottes einerseits und in der Ablehnung des göttlichen Angebotes durch 
den Menschen, in seiner schuldhaften •Selbstverkrümmung" anderseits. 
Die erschreckende Tiefe der Unheilssituation des Menschen, die Paradoxie 
seiner faktischen Struktur, seines inneren Widerstreits, ist erst im Lauf 
der Heils- und Unheilsgeschichte - von der ursprünglichen Begnadung 
des Menschen, über die Geschichte der •Großtaten Gottes" und der Sünde 
der Menschheit, bis zur Menschwerdung Gottes, die in Leiden und Tod ihre 
Voll-endung erfuhr - ansichtig und bewußt geworden. Der Glaubende 
weiß um Gnade und Schuld. Von daher der alles Bisherige überbietende 
Umschwung von Hoffnung zu Angst, von Freude zu Trauer bei den 
Jüngern Jesu und den Frauen, die Jesus gefolgt waren. Mit dem Scheiden 
und dem Scheitern Jesu wurde die Welt für sie zur Hölle; das Alleinge- 
lassensein in dieser Welt des Unheils und der Verlorenheit rief bei ihnen 
Hoffnungslosigkeit und Verzweiflung, Trauer, Angst und Schrecken her- 
vor. Voll •Schrecken" und •Entsetzen" liefen die Frauen vom leeren Grab 
davon, heißt es bei Markus (14, 8); noch der Leichnam Jesu war für sie 
der letzte Hoffnungsschimmer gewesen, an den sie sich anklammerten; am 
Grab hätten sie wenigstens in irdischer Weise noch trauern können, nun 
umgab sie das Nichts. •Wir hatten gehofft", sagen die beiden Jünger, die 
niedergeschlagen Jerusalem verlassen hatten, zu Jesus, den sie nicht er- 
kannten, weil •ihre Augen gehalten waren" (Lk 24, 16. 21). Und schon 
früher wurden die Jünger aus ihrer Hoffnung auf den Verheißenen, aus 
ihrer Freude um die Nähe Jesu herausgerissen; Angst und Trauer erfüllte 
ihr Herz, als sie das Unheil nahen sahen; ein Weiterleben nach dem 
Scheitern ihres Meisters schien ihnen sinnlos zu sein: •Laßt auch uns mit 
ihm gehen, damit wir mit ihm sterben", sprach Thomas zu den Gefährten, 
als sie Jesus von seinem Entschluß, zur Zeit des Osterfestes nach Jerusa- 
lem hinaufzugehen, nicht abzubringen vermochten (Joh 11,16). 

Das ist das erste. Aber es ist noch nicht alles, was die christliche Botschaft 
zum Rätsel •Mensch" zu sagen weiß. Das folgende wird uns tiefer in die 
christliche Antwort hineinführen: Jesus selbst hatte die Unheilsituation 
des Menschen auf sich genommen. •Er wurde wie ein Sklave und den 
Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen" (Phil 2, 7). Auch er 
hat darum die Verkettung von Hoffnung und Angst, von Freude und 
Trauer erlitten, tiefer und schmerzlicher als irgendein anderer. Auf die 



Friedrich Wulf 134 

Hoffnung des •galiläischen Frühlings" war für Jesus die wachsende 
Enttäuschung um so entmutigender, bis er schließlich •betrübt war bis zum 
Tod" (Mk 14, 34) und des menschlichen Trostes bedurfte. Wenn seine 
Seele schon in der Vorahnung des Kommenden •erschüttert" wurde (Joh 
12, 27), wie muß dann erst das Ende ein Ertrinken in Angst und Trauer 
gewesen sein: der Blutschweiß im ölgarten und der Todesschrei am Kreuz 
lassen es erahnen. Gewiß war es bei ihm nicht der innere Widerstreit im 
eigenen Herzen, der ihn das Unverständliche erdulden ließ; er war ja 
ohne Schuld. Es war vielmehr die Solidarität, das liebende Einssein mit 
dem schuldigen Menschen, die ihn dazu drängte, das Dunkel und Unheil, 
das über diesem Leben liegt, auf sich zu nehmen. •Wir haben ja nicht einen 
Hohenpriester, der nicht mit uns leiden könnte in unseren Schwächen, son- 
dern einen, der wie wir versucht worden ist, aber nicht gesündigt hat" 
(Hebr 4, 15). Aber eben diese Solidarität des Unschuldigen, des Gottes- 
sohnes, mit unserem naturhaften Zwiespalt und unserer drückenden Heils- 
not hat dem unheilvollen Widerstreit im Herzen der Menschen, der Dia- 
lektik von Hoffnung und Angst, von Freude und Trauer, nicht nur den 
Stachel genommen, sondern sie in ihrer Wurzel schon überwunden. Seine 
Hingabe an den Vater im äußersten Dunkel um unseretwillen barg das 
Heil, die Heilheit des neuen Menschen für uns alle schon in sich. Die 
Begegnung mit dem österlichen Herrn, den der Vater auferweckt und in 
seine Herrlichkeit aufgenommen hatte, haben es an den Tag gebracht. 

Damit ist die Voraussetzung geschaffen für die letzte Antwort des 
Christentums auf das erfahrbare Paradoxon der menschlichen Natur, auf 
das Hin- und Hergerissenwerden zwischen der Sehnsucht nach dem Un- 
endlichen und dem Zurückgeworfenwerden auf die Selbstverkrümmung 
im Endlichen. Der Zwiespalt, der Widerstreit zwischen Endlichem und 
Unendlichem, der harte Kampf um die Einheit von Leib und Seele im Geist 
werden dem Glaubenden und schon Erlösten nicht genommen. Er hat sie 
durchzuleiden. Aber indem er sie als ein Stück seines Mitgekreuzigtseins 
mit Christus, dem •Erstgeborenen unter vielen Brüdern" (Rom 8, 29), an- 
nimmt, ist er schon der neue Mensch nach Gottes Ebenbild, in •Teilhabe an 
der Bildgestalt seines Sohnes" (ebd.), lebt er schon in der Einheit, im 
Frieden, sind alle Trennwände auch in ihm selbst schon niedergerissen 
(vgl. Eph 2, 14).Von dieser Wandlung im Grunde her vermag er nicht nur 
seine •gekreuzigte" Natur durchzutragen, sondern erblickt in ihrem Ge- 
kreuzigtsein auch einen tiefen Sinn. Es gilt für ihn, was Paulus von der 
ganzen Schöpfung, so wie sie erfahren wird, sagt: •Der Nichtigkeit ist die 
Schöpfung unterworfen ... nach dem Willen dessen, der sie unterwarf, 
zugleich mit der Hoffnung, daß sie von der Knechtung an die Vergäng- 
lichkeit befreit wird zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes" 



Aus dem Leben der Kirche 135 

(Rom 8, 20-21). Auf Hoffnung hin! Die Wehen und das Seufzen der Natur 
(ebd. 22) rufen dem Glaubenden nicht nur zu, was Christus in ihm schon 
gewirkt hat, sondern halten auch die Sehnsucht nach dem endgültigen 
Offenbarwerden der seligen Einheit seiner Selbst mit Gott wach. Es ist 
•ein Abenteuer", wie Kierkegaard sagt, •daß jeder Mensch zu bestehen 
hat: Angst haben zu lernen, damit er nicht verloren sei, entweder dadurch, 
daß ihm nie angst gewesen ist, oder dadurch, daß er in Angst versinkt; 
wer daher gelernt hat, auf die rechte Weise Angst zu haben, der hat das 
Höchste gelernt"37. So sind zum Schluß für den Christen noch einmal Hoff- 
nung und Angst, Freude und Trauer aufs engste verbunden, aber nicht 
mehr als bloße Last, sondern als jener uns von Christus vorausgegangene 
Weg, der die Zukunft eines glückhaften Daseins nicht nur eine Utopie sein 
läßt, sondern garantiert, und dessen Wirklichkeit unter tausend Zeichen 
im Glauben an Jesu Auferstehung immer schon erfahren werden kann. 

37 Philosophisch-theologische Schriften. Ausgabe H. Diem u. W. Rest. Die Krankheit 
zum Tode. Furcht und Zittern. Die Wiederholung. Der Begriff der Angst. Hegner, Köln 
u. Ölten 1956, 631. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 

Bericht und erste Wertung 

Der Autor war als Konzilstheologe maßgeblich an den Beratungen des 
Zweiten Vatikanischen Konzils und als Synodale ebenso am Geschehen der 
bundesdeutschen Synode beteiligt. Er geht in seinem Bericht der Intention 
der Synode nach, für die Konkretisierung des konziliaren Impulses in den 
Bistümern der Bundesrepublik Weisungen und Strukturen zu erarbeiten. 
Seine Ausführungen sind dicht und entwerfen einen großen Horizont. Es 
lohnt sich darum, sie in den verschiedenen kirchlichen Räten, in Gruppen 
und Gemeinschaften zu besprechen. 

I. Vom Konzil zur Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 

Drei Motive begegneten sich in den Monaten nach dem Katholikentag in Essen im 
September 1968, aus deren Zusammenkommen der Entschluß zur Gemeinsamen 
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik hervorging. 




