Aus dem Leben der Kirche 185

(Rom 8, 20-21). Auf Hoffnung hin! Die Wehen und das Seufzen der Natur
(ebd. 22) rufen dem Glaubenden nicht nur zu, was Christus in thm schon
gewirkt hat, sondern halten auch die Sehnsucht nach dem endgiltigen
Offenbarwerden der seligen Einheit seiner Selbst mit Gott wach. Es ist
»ein Abenteuer®, wie Kierkegaard sagt, ,dafl jeder Mensch zu bestehen
hat: Angst haben zu lernen, damit er nicht verloren sei, entweder dadurch,
dafl thm nie angst gewesen ist, oder dadurch, daf} er in Angst versinkt;
wer daher gelernt hat, auf die rechte Weise Angst zu haben, der hat das
Hachste gelernt“®”. So sind zum Schluf fir den Christen noch einmal Hoff-
nung und Angst, Freude und Trauer aufs engste verbunden, aber nicht
mehr als blofle Last, sondern als jener uns von Christus vorausgegangene
Weg, der die Zukunft eines gliickhaften Daseins nicht nur eine Utopie sein
1afit, sondern garantiert, und dessen Wirklichkeit unter tausend Zeichen
im Glauben an Jesu Auferstehung immer schon erfahren werden kann.

37 Philosophisch-theologische Schriften. Ausgabe H. Diem u. W. Rest. Die Krankheit
zum Tode. Furcht und Zittern. Die Wiederholung. Der Begriff der Angst. Hegner, Koln
u. Olten 1956, 631.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik

Bericht und erste Wertung

Der Autor war als Konzilstheologe mafigeblich an den Beratungen des
Zweiten Vatikanischen Konzils und als Synodale ebenso am Geschehen der
bundesdeutschen Synode beteiligt. Er geht in seinem Bericht der Intention
der Synode nach, fiir die Konkretisicrung des konziliaren Impulses in den
Bistiimern der Bundesrepublik Weisungen und Strukturen zu erarbeiten.
Seine Ausfiihrungen sind dicht und entwerfen einen grofien Horizont. Es
lohnt sich darum, sie in den verschiedenen kirchlichen Réten, in Gruppen
und Gemeinschaflen zu besprechen. '

1. Vom Konzil zur Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik

Drei Motive begegneten sich in den Monaten nach dem Katholikentag in Essen im
September 1968, aus deren Zusammenkommen der Entschlufl zur Gemeinsamen
Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik hervorging.



Aus dem Leben der Kirche 186

Das erste war der bereits Ende des Konzils bei den Bischofen reifende Ent-
schluf}, seine Konkretisierung in synodalen Formen zu versuchen. Dabei blieb zu-
nichst offen, ob man das in Synoden einzelner Bistiimer tun sollte oder in einer
gemeinsamen Synode der Bistiimer — in diesem Fall méglichst parallel in der Bun-
desrepublik und in der DDR. Fiir den di6zesanen Weg schien die Herausstellung
des Bischofsamtes auf dem Konzil selbst zu sprechen. Die Diézesansynode von Hil-
desheim war ein entsprechendes Experiment. Usterreich ging den gleichen Weg.
Doch es zeigte sich dabei auch die Schwierigkeit dieser Option: die Begrenztheit
der in der Di6zese selbst zur Verfiigung stehenden Krifte und die Gefahr der ver-
vielfachten Inanspruchnahme der gleichen Krifte, die ohnedies schon in anderen
nachkonziliaren Aufgaben in Anspruch genommen wurden. Eine weitere Schwie-
rigkeit war die Gefahr der diozesanen Aufsplitterung der nachkonziliar fillig
werdenden Konkretisierung der Konzilsergebnisse. Die Liturgiereform, die Neu-
regelung 6kumenischer Rechtsfragen, die Schaffung von Strukturen der Mitver-
antwortung hatten sich als alarmierende Beispiele dafiir erwiesen. So dringte die
Entwicklung mehr zum Wagnis einer Gemeinsamen Synode der Bist@imer in der
Bundesrepublik. Die kanonische Form einer Nationalsynode war angesichts der
Didzesanstruktur der Kirche rechtlich und politisch zu problematisch.

Das zweite Motiv war das damals viel besprochene hollindische Modell. Zu-
gunsten des breit gestreuten Gesprichs verzichtete es auf den verbindlichen, Recht
schaffenden Beschlufl. Das mochte bei der Figenart der Kirche in Holland der
naherliegende Weg sein. Er hitte aber der wirksamen Konkretisierung des Kon-
zils — bei aller Ausweitung der innerkirchlichen Diskussion — enge Grenzen ge-
setzt. (Der spiter in der Schweiz eingeschlagene Weg verband die didzesane und
dibzesaniibergreifende Synode. Er wire wohl in der Bundesrepublik viel un-
iiberschaubarer geworden.) Gegeniiber dem holladndischen Modell hat die Ge-
meinsame Synode in der Bundesrepublik mehr rechtliche Neuordnungen geschaf-
fen und damit mehr auf der Ebene der Strukturen das Konzil konkretisiert. Dage-
gen trat die Reflexion, wenigstens die im Plenum artikulierte, zuriick. Ihr Platz
war hauptsachlich in den Kommissionen und Unterkommissionen. Damit hing zu-
sammen, dafl die publizistische Ausstrahlung der Vollversammlungen beschrinkt
blieb. Die ErschlieBung der in den Vorlagen und Arbeitspapieren verdichteten
Ergebnisse bleibt ein nachsynodales Desiderat an die Kommentare.

Das dritte Motiv klang nur auf dem Katholikentag in Essen an: der Gedanke,
die groflen reprisentativen Katholikentage in Richtung auf synodale Gremien,
d. h. auf gemeinsame Formen der Mitverantwortung von amtlichen und nichtamt-
lichen Diensten hin umzuwandeln. Die Idee der gemeinsamen Verantwortung als
solche wurde aufgegriffen und in das Statut eingebracht. Aber der Unterschied
zwischen den Grofiforen der Katholikentage und den amtlichen Beschlufi-
gremien blieb gewahrt. Die Aufhebung oder Lockerung der sachlich und geschicht-
lich begriindeten Unterscheidung solcher Institutionen hétte ihre Effektivitat eher
belastet als geférdert.

Der Entschlufl zur Synode war eine schopferische Weiterentwidklung nach-
konziliarer Kirchenstrukturierung. Man wird sagen koénnen, dafl er sich ~ von
Einzelheiten abgesehen — so bewidhrt hat, dafl die Synode selbst ihre Wieder-



Aus dem Leben der Kirche 187

holung in einem eigenen Entschluf}, soweit es auf sic ankam, offen hielt. Auch
fir andere Lander ist ein Modell geschaffen, an dem sie sich fir die Weiterent-
wicklung ihres Lebens orientieren konnen. Auch Stellungnahmen im Ausland
sprechen dies aus, wenngleich mit Recht darauf aufmerksam gemacht wurde, dafl
diese Gemeinsame Synode in der Linie der Entwicklungen der deutschen Kirchen-
geschichte liegt.

I1. Synode — geistliches Ereignis?

Vom Konzil ist oft gesagt worden, dafl es ein geistliches Ereignis war. Man
wies darauf hin, daf es cine geistliche Initiative Johannes’” XXIII. war, dem es
sein Zustandekommen verdankt. In diesem Sinn diirfte die Gemeinsame Synode
zwar in die Kontinuitat des konziliaren geistlichen Geschehens eingeordnet wer-
den, aber bei ihrem Zustandekommen komplexer motiviert gewesen sein. Ander-
seits war der synodale Vorgang selbst in seinem Ablauf eher mehr von spirituellen
Elementen mitgeprigt als die konziliaren Veranstaltungen. Das Bewufitsein, dafl
solche Zusammenkiinfte doch etwas anderes sind als parlamentsahnliche Gebilde
gesellschaftlicher und politischer Ordnung, ist gewachsen. Liturgie, Meditation,
Lesung und Gebet vereinigten sich in einer Weise, dafl auch der Charakter der
Themenbehandlung und die Ergebnisse davon mitbestimmt sind.

Auf dem Konzil zeigte sich die spirituelle Dimension vor allem darin, dafl geist-
liche Erneuerungsbewegungen in der Kirche, die schon vor dem Konzil gegeben
waren — wie die liturgische Bewegung, die 6kumenische Bewegung, die missio-
narisch-apostolische Bewegung, ein vertieftes Kirchenverstdndnis, ein neues Ver-
hiltnis zur Welt —, sich in den grofien Konstitutionen, Deklarationen und Dekreten
durchsetzten. Man konnte erleben, wie die nur begrenzt in der Kirche wirksam
gewesene geistliche Erneverung auf dem Konzil an Boden gewann, Einstellungen
anderte, differenzierte, zur konziliaren Entscheidung reif werden lief8.

Es ist schwer zu sagen, in welchem Umfang in der Synode iber die konziliaren
Anstofle hinaus solche geistlichen Impulse sichtbar wurden. Einiges, glaube ich
aber, darf gesagt werden: Es gibt eine heranwachsende Bereitschaft in der Kirche
in Deutschland, das vertiefte Kirchenverstindnis des I1. Vatikanums aufzugreifen,
vor allem das Bewufitsein der Bernfung aller im Heiligen Geist, mitverantwort-
lich beizutragen zur Erfiilllung der einen Sendung der Kirche (vgl. die Beschliisse
uber die pastoralen Dienste in der Gemeinde und die Verantwortung des ganzen
Gottesvolkes fiir die Sendung der Kirche). Es gibt einen neuen Sinn fir die Ein-
bettung der Sakramente in die Glaubensreifung der Person und die Gestaltge-
winnung der Gemeinde. Es gibt ein wacheres Bewufitsein fiir die spirituelle
Dimension von Sexualitit und Ehe. Es gibt cine neue Bereitschaft, den Weltbezug
der kirchlichen Sendung ernst zu nehmen: in der Jugendarbeit, in der Sozialarbeit,
in der Verantwortung fiir den Frieden. Es gibt einen sehr wachen Sinn fir die
Glaubensdimension des Gewissens. Es gibt einen wachsenden Willen zur
Gemeinde.

Nach einer gewissen euphorischen Extraversion der ersten Nachkonzilszeit (im
Anschluf} an die Pastoralkonstitution ,Die Kirche in der Welt von heute®, oder



Aus dem Leben der Kirche 138

besser gesagt, im Anschlufl an einige ihrer Ausdeutungen) und nach einer sie
ablésenden, verflachenden Introversion (der Ruf nach Demokratisierung der
Kirche!) und nach einer nostalgischen Spiritualisierung der Kirche, tendieren viele
Synodenaussagen auf eine Spiritualitit, die Innerlichkeit und Weltbezug eint,
Vertikale und Horizontale versohnt, sich an der Gestalt Jesu und dem Wirken
seines Geistes selbst orientiert. Die Synode zeigte sich, wo Pendelausschlage nach
rechts oder links drohten, sehr sensibel. Die Unterscheidung der Geister, die
offensichtlich wachsend Gewicht in der Kirche seit Ende der 60er Jahre bekommt,
verhindert Polarisationen, Polemisationen und allzu psychologistisch motivierte
Lust zum ,Leben mit Konflikten®, ja, fordert die Bereitschaft, diese nach Moglich-
keit zu iiberwinden. Gelegentlich hat man die Liebe zum ,mittleren Weg® in der
Synode unangemessen verdachtigt. Sie spiegelt den Geist der Verséhnlichkeit.

Spirituell bedeutsame Initiativen des Konzils konnten in diesem Zusammen-
hang entscheidend vertieft werden. Ich mdchte nur einige nennen: die auch im
neuen Rituale erkennbare Verbindung von Glaube und Sakrament; die adaequa-
tere, positive Umschreibung der Sinngehalte menschlicher Sexualitit; das Ernst-
nehmen dessen, was uns glaubensmifig mit den Nichtkatholiken verbindet; die
Berufung der Frau zu kirchlichen Diensten. Vergleicht man den konziliaren Text
Gber die Orden mit der Synodenaussage, so merkt man nicht bloff den Reflex des
Ringens der Orden um die nachkonziliare Reform, sondern auch, wieviel weiter
man in manchen Ansétzen gekommen ist: in der Umschreibung des gemeinsamen
Grundauftrags; im Verhiltnis von Zeichencharakter und gesellschaftsbezogenem
Dienst der Geliibde, im Hinweis auf Moglichkeiten, bestehende Isolierungen der
Orden in der Kirche zu iiberwinden. Diese Vorlage mag als beispielhaft genannt
sein fiir eine zunachst zwar unmittelbare Hilfe zur geistlichen Erneuerung der
Orden selbst, von ihrem Ansatz (,,Grundauftrag®) her aber fiir einen entsprechen-
den Beitrag zur geistlichen Erneuerung der Gesamtkirche.

Man hat darauf hingewiesen, daf} in der Synode der Dialog zwischen Bischéfen,
Priestern, Ordensleuten und Laien ein ,Lernprozef“ fir alle Beteiligten war.
Das ist ein eminent geistlicher Prozefl. Der blofle Austausch von Meinungen in
einer Diskussion hat andere Gesetze als der Austausch geistlicher Erfahrungen
mit dem Ziel, in ihm zu einer Reinigung derselben von Miflverstindnissen zu
kommen. Da die Reinheit des Glaubensverstindnisses und des Verstindnisses
von Handlungsimpulsen nicht nur der Reflex einer klaren ,amtlichen“ Verkindi-
gung und entschiedenen amtlichen Weisung ist, sondern auf die Geistunmittel-
barkeit aller in der Kirche Riicksicht nehmen mufi, ist auch hierin der Gewinn der
Synode nicht nur ein padagogischer, sondern ein unmittelbar geistlicher gewesen.

I11. Die Prioritten

Wie das Konzil, begann auch die Synode mit einem zeitlich nicht zu bewiltigenden
thematischen UbermaR8. Im Lauf der Arbeiten vollzog sich eine Konzentration. Sie
nahm Ricksicht auf eine erste Vorentscheidung, die in der Abgrenzung von 10
Sachkommissionen erfolgte, von denen jede wenigstens einen Entwurf zur Ver-
abschiedung vorlegen konnte. Viele hatten von der ersten Sachkommission eine



Aus dem Leben der Kirche : 139

umfassendere Aussage zur Glaubenssituation unserer Zeit erwartet. Aber auch
die entsprechende Kommission des Konzils hat nicht den vorbereiteten Entwurf
»Uber die Reinerhaltung der Glaubenslehre“ verabschiedet, sondern ihre dies-
beziiglichen Aussagen in den Konstitutionen ,Uber die Offenbarung” und ,,Uber
die Kirche“ konzentriert. Sie sind so etwas wie ,Ein Bekenntnis des Konzils zum
Glauben in dieser Zeit”. Das entsprechende Dokument der Synode heifit ,Unsere
Hoffnung — Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit.“ Es greift jenen Zug
auf, mit dem das konziliare Dokument iiber die Kirche schliefit, und stellt sich
damit zugleich in die Entwicklung, die die Glaubensfrage in der Kirche der Nach-
konzilszeit gewonnen hat. Das zweite, von der Sachkommission I vorgelegte Doku-
ment handelt von der Beteiligung der Laien an der Verkiindigung. Die Diskus-
sion um eine Teilfrage verdeckt leicht, dafl es um mehr ging und geht. Denn der
Schwerpunkt der Beteiligung der Laien an der Verkiindigung liegt ja nicht in
der Predigt. Wie bedeutsam die gegenseitige Ergianzung des Beitrags des Amtes
und der Laien zur Verkiindigung ist, leuchtet ein, wenn man etwa die Aussage des
Arbeitspapiers der Sachkommission IV ,Sinn und Gestaltung menschlicher Sexua-
litdt* mit der Erklarung der Kongregation fiir die Glaubenslehre ,,Uber einige
Fragen der Sexualitit” vergleicht. Fiir ihre Deutung konnte Kardinal Dépfner
auf dieses Arbeitspapier verweisen. Es integriert viel stirker als die Erklarung der
romischen Kongregation den Beitrag der Laien in die Aussage der Kirche in einer
konkreten Frage.

Die Sachkommission fiir Gottesdienst und Sakramente legte zwei Entwiirfe
vor: ,Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral” und ,Gottesdienst”. Hatte
die Liturgiekonstitution des Konzils fiir beide Bereiche Anstéfle gegeben, die vor
allem in der Linie der schon vor dem Konzil einsetzenden Liturgiereform lagen,
so hatte der nachkonziliare pastorale Akzent vor allem den Gemeindebezug be-
tont. Beide Motivseiten wurden hier miteinander verbunden: ein Schritt nach
vorn.

Die Sachkommission ,Christliche Diakonie“ brachte drei Vorlagen vor die
Vollversammlung: ,Die auslindischen Arbeitnehmer — Eine Frage an die Kirche
und die Gesellschaft”; ,Ziele und Aufgaben kirchlicher Jugendarbeit®; ,Kirche
und Arbeiterschaft“. Wie bei der Konzilskonstitution ,Die Kirche in der Welt von
heute® war bei der Aussprache iiber diese Vorlagen die Sorge spiirbar, ob die
Kirche heute nicht zu horizontalistisch formuliere, ihre Aufgabe in Jugend- und
Sozialarbeit zugunsten eines innerweltlichen Humanismus verkiirze. Aber es be-
stand auch die uneingeschrinkte Sorge — und sie besteht noch: Schwicht die Kir-
che nicht selbst die Kraft ihres Weltbezugs vom Glauben her und iiberlidfit die
»Welt“ anderen? Das Schicksal der Vorlage iiber die auslindischen Arbeitneh-
mer, deren Situation sich kurz vor der Verabschiedung der Vorlage im Zusam-
menhang mit der Arbeitslosigkeit zu einer dringlicheren Frage an die Kirche ver-
dichtete, ist wie ein Signal. Die Diskussion {ber die Vorlage ,Kirche und Ar-
beiterschaft” anderseits zeigt bei allem Willen, sich als Christen zu engagieren,
tiefgehende Differenzen iiber die Wege dieses Finsatzes in der Bundesrepublik.
Bestehen sie nicht auch gegeniiber manchen Partien der konziliaren Pastoralkon-
stitution selbst? Bedauert hat die Sachkommission, dafl nicht auch ihr Arbeits-



Aus dem Leben der Kirche 140

papier ,Die Not der Gegenwart und der Dienst der Kirche* zu einer eigentli-
chen Vorlage wurde. (Im Gegensatz zur Dresdener Synode, der gerade hier eine
ihrer besten Stellnngnahmen gelang.) Der Gestaltwandel der Not in der Gegen-
wart, Probleme der Integration in der Hilfe, vor allem die Fragen, die sich den
Hilfswilligen, hauptamtlichen und sonstigen Helfern stellen, sind nun in einem
umfassenden Arbeitspapier dargestellt: das Gesprich dariiber wird an vielen
Stellen gefiihrt, in den Organisationen, in Spontangruppen. Auch dieses Gesprich
mufl hinein in die Gemeinden und ist nicht nur ein Problem der Strukturen,

Der Sachkommission V ist es leider nicht gegliickt, ihr paralleles Arbeitspapier
»Kirche in der Leistungsgesellschaft“ in der Synode zum Abschluf zu bringen. So
fehlt ein Teil des geplanten Beitrages zur Soziallehre und zur Sozialarbeit in der
Bundesrepublik von heute. Wir mdchten hoffen, dafl der Anfang im Rahmen einer
neu anhebenden kirchlichen Sozialarbeit weitergefithrt wird. Um so fruchtbarer
ist der in der Zusammenarbeit dieser Sachkommission mit einer anderen Kom-
mission entstandene Synodenbeschlufl: ,Der Beitrag der katholischen Kirche in
der Bundesrepublik Deutschland fiir Entwicklung und Frieden®. Dieser Beitrag
ist im Hinblick auf beide Bereiche gewiff unterschiedlich, und unterschiedlich sind
auch die Auffassungen: aber zweifellos hat das Verantwortungsbewuflisein der
deutschen Katholiken fiir weltweite Dienste zugenommen; es gilt die in der Nach-
konzilszeit gewachsenen Auslandskontakte weiter auszubauen. Hier diirfte die
Arbeit der nichsten Jahre der Kirche in Deutschland noch mehr Universalismus
abverlangen. Ein Arbeitspapier dieser Sachkommission ,Kirche, Staat und Ge-
sellschaft“ hat im Zusammenhang mit der wiederbelebten Diskussion iiber die
katholische Soziallehre entscheidend dazu beigetragen, dafl die Neubesinnung
auf diese Fragen in politischen Parteien kirchlich nicht ohne Partner bleibt.

Auf der gleichen Linie liegt der von Sachkommission VI vorgelegte Entwurf
tber ,Schwerpunkte kirchlicher Verantwortung im Bildungsbereich. Er ist viel
differenzierter als die entsprechende Konzilserklirung ,Uber die christliche
Erziehung®. Ihn erginzt das Arbeitspapier ,Kirche und gesellschaftliche Kommu-
nikation“. War auch der Start dieser Besinnung in der Synode durch die Diskus-
sion iiber das Schicksal von der Wochenzeitschrift , Publik“ belastet, und ist auch
das Problem des Verhiltnisses zu den Medien in Deutschland noch ebenso offen
wie in der Gesamtkirche — nach dem etwas schwachen Konzilsdekret iiber die
Medien und ihr Verhiltnis zur gesellschaftlichen Kommunikation —, so sollte die
Schwierigkeit des Weges nicht zur Resignation filhren. Im Gesamtkonzept der
Synode hingen die Arbeitsfelder Ehe und Familie, Bildungs- und Kommunika-
tionsbereich eng miteinander zusammen, sind Konkretisierung der Grundvollziige
kirchlichen Lebens: Verkindigung, Gottesdienst und Diakonie in den Weltauf-
trag hinein. Es bestand eine zeitlang im nachkonziliaren kirchlichen Leben
Deutschlands die Gefahr einer einseitigen Wende nach innen. Diese Gefahr ist
im Gesamt der Synode vielleicht nicht ganz vermieden worden. Die innerkirchliche
Aufgabe blieb dominant. Auch die Behandlung der Themen: Religionsunterricht
und Katechese in einer Vorlage und einem Arbeitspapier spiegelt diese Dominanz.
Aber sie zeigt doch die zunehmende Abstellung auf die ,Realitit*, in die hinein
der kirchliche Auftrag ergeht, und initiiert ohne Abschwichung des Bewuft-



Aus dem Leben der Kirche 141

seins vom Auftrag selbst und des christlichen Inhalts desselben die Uffnung zur
Welt des Menschen, das Eingehen auf seine Sinnfragen und auf die Krafte, die
heute sein Schicksal bestimmen.

Demgegeniiber wenden sich die Vorlagen der Sachkommissionen VII bis X
wieder mehr innerkirchlichen Aufgaben zu: Die pastoralen Dienste in der Ge-
meinde; Die Orden und andere geistliche Gemeinschaflen. Aufirag und pastorale
Dienste heute. Hier verbinden sich Fragen von grofier Dringlichkeit, die durch das
Konzil nach der grundsitzlichen Seite teilweise — aber auch nur teilweise — in
Bewegung gebracht worden waren. Unter ihnen hat die Diskussion um den prie-
sterlichen Dienst in der nachkonziliaren Zeit ein besonderes Gewicht bekommen:
einmal von der theologischen Reflexion, dann vom Nachwuchsproblem her. In der
Frage der ,,viri probati’* kam es, in Riicksichtnahme auf den Beschluf} der deutschen
Bischofskonferenz vom 23. 4. 1972, nicht zu einer Entscheidung. So bleiben vor
allem zwei Fragen offen: Wie werden die in Zukunft zu erwartenden Notsituatio-
nen bewiltigt? Welche konkreten Modelle lassen sich entwickeln, um einen
geordneten Heilsdienst in der Gemeinde sicherzustellen? — Es sind fiir die kom-
mende Zeit eine Reihe von Ubergangslésungen vorgeschlagen, deren Zukunft
abgewartet werden muf}: die Bistiimer werden unterschiedliche Wege gehen. Drei
Bereiche aber bekommen wachsendes Gewicht: die Diakone, die Frauen im kirch-
lichen Dienst, die wachsende Bedeutung von Laien iiberhaupt in der kirchlichen
Arbeit. — In diesem Zusammenhang muf} auch die Zukunft der Orden geschen
werden. Es bestand die Gefahr, dafl die Synode die Frage ausklammerte, ange-
sichts der relativ geringen Bedeutung, die sie im augenblicklichen Bewufitsein
der brigen Kirche zu haben scheint, angesichts der inneren Krise, iber deren
Charakter in den Orden selbst Meinungsverschiedenheiten bestehen, angesichts
der Versuchung, die Eigenart ihrer Charismen und Dienste sonstigen kirchlichen
Notstinden und Aufgaben zu opfern. In einem intensiven Gesprich von Mit-
gliedern der Orden, von Priestern und Laien gelang es, die Aussage so zu fassen,
dafl auch sie einen Beitrag zu einer stirkeren Integration aller Auftrige und
Dienste in den Gesamtdienst der Kirche leistet.

Die Bedeutung des Beschlusses ,, Verantwortung des ganzen Gottesvolkes fiir die
Sendung der Kirche” liegt darin, daf} nun auf allen Ebenen die feste Strukturie-
rung dieser Verantwortung verbindlich wurde: Auf der Ebene der Pfarrei der
Pfarrgemeinderat, mit der doppelten Funktion der Beratung des Pfarrers im
pastoralen Dienst und der Ermdglichung ciner besseren Kooperation auch der
tbrigen Dienste in der Kirche auf Gemeindeebene; auf der mittleren Ebene
wenigstens eine beratende Instanz; auf der Diozesanebene die drei Instanzen des
Priesterrates, des Diozesanpastoralrates und des Katholikenrates: eine Losung, die
die der deutschen Tradition so wichtige Unterscheidung amtlicher und freier
Krafte des Apostolats sicherstellt; iiberdiézesan die Gemeinsame Konferenz von
Vertretern der Bischofskonferenz mit dem Zentralkomitee der deutschen Katholi-
ken. Diese Gesamtstruktur ist weit davon entfernt, alle Fragen der wiinschens-
werten Kooperation der Geistgaben im Dienst am Aufbau und Leben der Kirche
in Deutschland zu 16sen. Sie ist aber in ihrer Gesamtheit, bei aller Differenzie-
rungsmoglichkeit in den Bistiimern, u. E. eine gute strukturelle Basis der Auswer-



Aus dem Leben der Kirche 142

tung konziliarer Impulse fiir die Einbeziehung der Laien in die Verantwortung
des gesamtkirchlichen Lebens; sie wahrt die wesentliche Kontinuitit der deut-
schen Zusammenarbeit zwischen Hierarchie und nicht-hierarchischen Kraften;
sie ist anregend fiir andere Teile der Kirche und sie 6ffnet auch neve Méglichkeiten
nach vorn. Dafl sie keinen iiberdiézesanen Pastoralrat schafft, 128t Fragen offen,
deren Losung nicht nur auf der Ebene des Weltkatholizismus, sondern auch in
Deutschland noch nicht reif sind. Die jetzt angestrebte, institutionell intensivierte
Kooperation didzesaner und liberdiézesaner Verantwortung ist aber ein Schritt
in die richtige Richtung.

Verhiltnismifig bescheiden ist der Abschnitt tber die Verbinde. Reflektiert
das ihre im Ganzen der Kirche in der Bundesrepublik geschwichte Stellung?
Welche Rolle haben sie iiberhaupt in der Synode gespielt? Es lohnt sich, daf sie
iiber die Frage nachdenken; denn in der Durchfithrung der nachsynodalen Arbeit
des deutschen Katholizismus kommen auch auf sie gewichtige Fragen zu. — Die
»Rahmenordnung fiir die pastoralen Strukturen und fiir die Leitung und Ver-
waltung der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland“ — wie ,Die Ordnung
fiir Schiedsstellen und Verwaltungsgerichte der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland® sind ein bedeutsamer Schritt in die konziliar eingeleitete, aber nicht
sehr weit entwickelte Reform des kirchlichen Rechtes. Sie bediirfen der Ergénzung
durch auflersynodale Gremien. Es ist zu erwarten, daf} sie nun stirker aktiv wer-
den. Gerade dabei aber diirfte, wie schon auf der Synode zu erkennen war, der
unterschiedliche Weg der einzelnen Bistiimer den Vorrang behalten vor der iiber-
didzesanen Abstimmung. Es lag in der Natur einer ,Gemeinsamen Synode der
Bistimer®, daf nicht in der Weiterfithrung iiberdiézesanen Rechtes ihre Stirke
liegen wiirde. Mufl man das bedauern? Hat nicht das Konzil selbst vor zuviel
Recht in der Gestaltung des kirchlichen Lebens gewarnt, und war nicht gelegentlich
die Synode in Gefahr, hier — wenn auch in neuem Rahmen — vorkonziliare Linien
weiterzufithren?

Die zwei wichtigen letzten Dokumente miissen noch genannt werden: ,, Pastorale
Zusammenarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit“ und ,Missio-
narischer Dienst an der Welt“. — Okumenisch betrachtet, diirften alles in allem
die Bemihungen der Gemeinsamen Synode, das Ukumenismusdekret des Konzils
in Deutschland weiterzufilhren, als ein Schritt nach vorn gewertet werden. Einige
wichtige Aussagen zur Forderung der christlichen Einheit stehen in anderen
Dokumenten, etwa in dem zum Gottesdienst oder zum Religionsunterricht. Es war
ein guter Entschluf — auch einer evangelischen Intervention mitzuverdanken —,
dafl die theologische Reflexion nicht ausgeklammert wurde, sondern hinreichend
zu ihrem Recht kam. Daf} die Synode in der Frage der Beteiligung am Abendmahl,
gerade wegen der Ungeklartheiten in der theologischen Reflexion und des hohen
ekklesialen Stellenwertes dieser Beteiligung duflerste Zurickhaltung wabhrte, ist
nur zu verstindlich. Durchbriiche 6kumenischer Reform, wie sie das Konzil
brachte, hat die Synode nicht gebracht. Vielleicht brauchen sie bei beiden Kirchen
neue Voraussetzungen und Vorarbeiten. — Das Missionsdokument des Konzils hat
in Deutschland — wie in einigen andern Landern - zunéchst keine starken Impulse
ausgeldst; dafir wirkten einige Konzilsaussagen, z. B. iiber das Verhiltnis zu



Aus dem Leben der Kirche 143

den nichtchristlichen Religionen, zunichst unintegriert, ja fast verwirrend. Das
scheint in der Substanz {iberwunden, und entsprechend wurde das synodale
Dokument akzeptiert.

Bedauerlich bleibt, daf} es nicht zu einem Beschluf} iiber den Ausbau der iiber-
und internationalen Betitigung der Kirche in Deutschland gekommen ist, der
den Beitrag zur Mission und zu Entwicklung und Frieden erginzt. Der Ausfall
zeigt ein Defizit in der Kirche der Bundesrepublik auf, der — Gott sei Dank —
zunehmend wahrgenommen wird.

IV. Der weitere Weg

Vielleicht kann man sagen, daff die im letzten Jahr anldfilich der 10. Wiederkehr
des Tages der Beendigung des II. Vatikanischen Konzils angestellten Riickblicke
den Eindruck erkennen lieflen, dafl eine erste nachkonziliare Phase in der Kirche
ihrem Ende zugehe. In diesem Zusammenhang diirfte man auch die Gemeinsame
Synode der Bistimer in Deutschland dieser Phase zurechnen. Zwar ging es in
ihr nicht nur um unmittelbare ,Ubersetzung® und »Einsetzung“ des II. Vatikani-
schen Konzils. Zuviele neue Themen, die das Konzil selbst nicht mehr aufgriff,
haben bereits die zweite Halfte der 60er Jahre bestimmt. Auch hat sich an vielen
Fragen der Eindruck bestirkt, daf das II. Vatikanische Konzil eher schon lingst
laufende Entwicklungen zum Abschlufl gebracht als neue eingeleitet hat. Themen
wie Priestertum und Amt in der Kirche, Religion und Kirche, Kirche und Welt,
haben Aspekte erhalten, die iber die konziliare Thematik und Erneuerung
hinausweisen, wenn sie auch damit verklammert sind.

Die Entwiddung dieses Jahrzehnts lief dabei in den verschiedenen Lindern
der Weltkirche unterschiedlich, und nur teilweise partizipierten die Bistiimer der
Bundesrepublik an dieser Gesamtentwicklung. Gelegentlich mufiten sie auf der
Synode auf die Ergdnzungsbediirftigkeit ihrer Gesichtspunkte hingewiesen wer-
den. — Die theologische Reflexion in Deutschland hat einen hohen Rang. Aber
das wachsende Ernstnehmen der Inkulturation in den verschiedenen Regionen
relativiert ihr Gewicht. Thre Lésung von einer einseitigen Bindung an die
scholastische, ja gelegentlich selbst abendlindische Tradition, wirkt sich in
Spannungen zu gleichzeitig in anderen Teilen der abendlindischen Kirche — auch
in der ,rémischen Theologie — noch bestchenden Traditionen auvs. Auf der
Synode hat sich die deutsche Theologie, iiberdurchschnittlich reprisentiert, zwar
ofters eingeschaltet, aber im allgemecinen zuriickgehalten. Manche haben ihr das
libelgenommen, das Gegenteil hitte aber vielleicht die Synode iiberfordert. Es
wurde nur gelegentlich sichtbar, wie gerade die theologische Reflexion dic
Themenstellung kirchlichen Denkens in der nachkonziliaren Zeit erheblich
modifiziert hat. Man denke z. B. an die Entwicklungen in der Christologie, aber
auch noch in der Ekklesiologie. Insofern war es vielleicht gut, daff im Schluf}-
dokument ,Unsere Hoffnung“ auch unkonventionelle Theologic zur Sprache
kam.

Zu den Entwicklungen dieses Jahrzehnts gehort auch die Bemithung des Heili-
gen Stubls, den Dienst des Papsttums in der Kirche neu zu bestimmen. Das



Aus dem Leben der Kirche 144

Synodenstatut wurde von Rom gebilligt. Abgesehen von der Frage der Laien-
predigt hat die romische Aktivitat sich aber zuriickgehalten und sich auf indirekte
Kontakte beschrankt. Trotzdem wurde gelegentlich spiirbar, dafl Rom die nach-
konziliare Entwicklung in Einzelfragen gern anders sdhe: z. B. in der Frage
der Mitverantwortung der Laien, in der Differenzierung der Sexualethik, in
der Disziplin der Sakramentenspendung, in der Weiterentwicklung der kirch-
lichen Dienste. Aber alles in allem haben die Beziehungen zwischen Rom und
der deutschen Kirche die Synode an keiner Stelle stirker belastet —~ das war nicht
selbstverstandlich und dirfte das Verdienst beider Seiten sein. Das Verhiltnis
von Ortskirche und Weltkirche kam ofters zur Sprache: beide kamen zu ihrem
Recht. Befiirchtungen, daf} stirkere Spannungen wie etwa in Holland zu schwie-
rigen Situationen fihren wiirden, haben sich nicht erfillt. Das dirfte auch fiir den
weiteren Weg der Kirche in der Bundesrepublik der Fall sein.

Vielleicht verdeckt die Homogenitat der Synode, die trotz der oft harten Xon-
fikte im einzelnen auf ihr festzustellen war, in der Gesamtsituation der Kirche
stirkere Antagonismen und potentielle Konflikte, von den theologischen Diffe-
renzen angefangen, iiber die 6kumenischen, bis zu den pastoralen und vor allem
der Gestalt des Zueinander von Kirche und Welt. Vielleicht miissen erst Provo-
kationen tieferer Art, als sie die Rebellion der Jugend seit Ende der 60er Jahre,
oder die Fragen der Dritten Welt, oder der Widerspruch des Atheismus mit
wachsender Dringlichkeit darstellen, sichtbar machen, wie unsicher die Ausein-
andersetzung der Christen mit den ,Zeichen der Zeit® ist: dem Amnspruch einer
immer rascher einswerdenden und doch zugleich so zerstrittenen Welt; der Er-
wartung eines neuen Menschen und einer neuen Gesellschaft; wie farblos das
Zeugnis der Christenheit dasteht, das selbst entscheidend dieses Neue mitbe-
stimmt. Synoden kénnen dazu beitragen, das Bewufitsein dafiir zu wecken. Ob das
gelungen ist? Das Entscheidende ist zunichst, dafl und wie sich in der Synode ein
Stiick Konzil bewidhrt hat und wie die Synode sich nun selbst bewdhrt: in den
Bistimern, in den Gemeinschaften, in jedem einzelnen.

Hans Hirschmann S]





