
Aus dem Leben der Kirche 135 

(Rom 8, 20-21). Auf Hoffnung hin! Die Wehen und das Seufzen der Natur 
(ebd. 22) rufen dem Glaubenden nicht nur zu, was Christus in ihm schon 
gewirkt hat, sondern halten auch die Sehnsucht nach dem endgültigen 
Offenbarwerden der seligen Einheit seiner Selbst mit Gott wach. Es ist 
•ein Abenteuer", wie Kierkegaard sagt, •daß jeder Mensch zu bestehen 
hat: Angst haben zu lernen, damit er nicht verloren sei, entweder dadurch, 
daß ihm nie angst gewesen ist, oder dadurch, daß er in Angst versinkt; 
wer daher gelernt hat, auf die rechte Weise Angst zu haben, der hat das 
Höchste gelernt"37. So sind zum Schluß für den Christen noch einmal Hoff- 
nung und Angst, Freude und Trauer aufs engste verbunden, aber nicht 
mehr als bloße Last, sondern als jener uns von Christus vorausgegangene 
Weg, der die Zukunft eines glückhaften Daseins nicht nur eine Utopie sein 
läßt, sondern garantiert, und dessen Wirklichkeit unter tausend Zeichen 
im Glauben an Jesu Auferstehung immer schon erfahren werden kann. 

37 Philosophisch-theologische Schriften. Ausgabe H. Diem u. W. Rest. Die Krankheit 
zum Tode. Furcht und Zittern. Die Wiederholung. Der Begriff der Angst. Hegner, Köln 
u. Ölten 1956, 631. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 

Bericht und erste Wertung 

Der Autor war als Konzilstheologe maßgeblich an den Beratungen des 
Zweiten Vatikanischen Konzils und als Synodale ebenso am Geschehen der 
bundesdeutschen Synode beteiligt. Er geht in seinem Bericht der Intention 
der Synode nach, für die Konkretisierung des konziliaren Impulses in den 
Bistümern der Bundesrepublik Weisungen und Strukturen zu erarbeiten. 
Seine Ausführungen sind dicht und entwerfen einen großen Horizont. Es 
lohnt sich darum, sie in den verschiedenen kirchlichen Räten, in Gruppen 
und Gemeinschaften zu besprechen. 

I. Vom Konzil zur Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 

Drei Motive begegneten sich in den Monaten nach dem Katholikentag in Essen im 
September 1968, aus deren Zusammenkommen der Entschluß zur Gemeinsamen 
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik hervorging. 



Aus dem Leben der Kirche 136 

Das erste war der bereits Ende des Konzils bei den Bischöfen reifende Ent- 
schluß, seine Konkretisierung in synodalen Formen zu versuchen. Dabei blieb zu- 
nächst offen, ob man das in Synoden einzelner Bistümer tun sollte oder in einer 
gemeinsamen Synode der Bistümer - in diesem Fall möglichst parallel in der Bun- 
desrepublik und in der DDR. Für den diözesanen Weg schien die Herausstellung 
des Bischofsamtes auf dem Konzil selbst zu sprechen. Die Diözesansynode von Hil- 
desheim war ein entsprechendes Experiment. Österreich ging den gleichen Weg. 
Doch es zeigte sich dabei auch die Schwierigkeit dieser Option: die Begrenztheit 
der in der Diözese selbst zur Verfügung stehenden Kräfte und die Gefahr der ver- 
vielfachten Inanspruchnahme der gleichen Kräfte, die ohnedies schon in anderen 
nachkonziliaren Aufgaben in Anspruch genommen wurden. Eine weitere Schwie- 
rigkeit war die Gefahr der diözesanen Aufsplitterung der nachkonziliar fällig 
werdenden Konkretisierung der Konzilsergebnisse. Die Liturgiereform, die Neu- 
regelung ökumenischer Rechtsfragen, die Schaffung von Strukturen der Mitver- 
antwortung hatten sich als alarmierende Beispiele dafür erwiesen. So drängte die 
Entwicklung mehr zum Wagnis einer Gemeinsamen Synode der Bistümer in der 
Bundesrepublik. Die kanonische Form einer Nationalsynode war angesichts der 
Diözesanstruktur der Kirche rechtlich und politisch zu problematisch. 

Das zweite Motiv war das damals viel besprochene holländische Modell. Zu- 
gunsten des breit gestreuten Gesprächs verzichtete es auf den verbindlichen, Recht 
schaffenden Beschluß. Das mochte bei der Eigenart der Kirche in Holland der 
näherliegende Weg sein. Er hätte aber der wirksamen Konkretisierung des Kon- 
zils • bei aller Ausweitung der innerkirchlichen Diskussion - enge Grenzen ge- 
setzt. (Der später in der Schweiz eingeschlagene Weg verband die diözesane und 
diözesanübergreifende Synode. Er wäre wohl in der Bundesrepublik viel un- 
überschaubarer geworden.) Gegenüber dem holländischen Modell hat die Ge- 
meinsame Synode in der Bundesrepublik mehr rechtliche Neuordnungen geschaf- 
fen und damit mehr auf der Ebene der Strukturen das Konzil konkretisiert. Dage- 
gen trat die Reflexion, wenigstens die im Plenum artikulierte, zurück. Ihr Platz 
war hauptsächlich in den Kommissionen und Unterkommissionen. Damit hing zu- 
sammen, daß die publizistische Ausstrahlung der Vollversammlungen beschränkt 
blieb. Die Erschließung der in den Vorlagen und Arbeitspapieren verdichteten 
Ergebnisse bleibt ein nachsynodales Desiderat an die Kommentare. 

Das dritte Motiv klang nur auf dem Katholikentag in Essen an: der Gedanke, 
die großen repräsentativen Katholikentage in Richtung auf synodale Gremien, 
d. h. auf gemeinsame Formen der Mitverantwortung von amtlichen und nichtamt- 
lichen Diensten hin umzuwandeln. Die Idee der gemeinsamen Verantwortung als 
solche wurde aufgegriffen und in das Statut eingebracht. Aber der Unterschied 
zwischen den Großforen der Katholikentage und den amtlichen Beschluß- 
gremien blieb gewahrt. Die Aufhebung oder Lockerung der sachlich und geschicht- 
lich begründeten Unterscheidung solcher Institutionen hätte ihre Effektivität eher 
belastet als gefördert. 

Der Entschluß zur Synode war eine schöpferische Weiterentwicklung nach- 
konziliarer Kirchenstrukturierung. Man wird sagen können, daß er sich - von 
Einzelheiten abgesehen - so bewährt hat, daß die Synode selbst ihre Wieder- 



Aus dem Leben der Kirche 137 

holung in einem eigenen Entschluß, soweit es auf sie ankam, offen hielt. Auch 
für andere Länder ist ein Modell geschaffen, an dem sie sich für die Weiterent- 
wicklung ihres Lebens orientieren können. Auch Stellungnahmen im Ausland 
sprechen dies aus, wenngleich mit Recht darauf aufmerksam gemacht wurde, daß 
diese Gemeinsame Synode in der Linie der Entwicklungen der deutschen Kirchen- 
geschichte liegt. 

II. Synode - geistliches Ereignis? 

Vom Konzil ist oft gesagt worden, daß es ein geistliches Ereignis war. Man 
wies darauf hin, daß es eine geistliche Initiative Johannes' XXIII. war, dem es 
sein Zustandekommen verdankt. In diesem Sinn dürfte die Gemeinsame Synode 
zwar in die Kontinuität des konziliaren geistlichen Geschehens eingeordnet wer- 
den, aber bei ihrem Zustandekommen komplexer motiviert gewesen sein. Ander- 
seits war der synodale Vorgang selbst in seinem Ablauf eher mehr von spirituellen 
Elementen mitgeprägt als die konziliaren Veranstaltungen. Das Bewußtsein, daß 
solche Zusammenkünfte doch etwas anderes sind als parlamentsähnliche Gebilde 
gesellschaftlicher und politischer Ordnung, ist gewachsen. Liturgie, Meditation, 
Lesung und Gebet vereinigten sich in einer Weise, daß auch der Charakter der 
Themenbehandlung und die Ergebnisse davon mitbestimmt sind. 

Auf dem Konzil zeigte sich die spirituelle Dimension vor allem darin, daß geist- 
liche Erneuerungsbewegungen in der Kirche, die schon vor dem Konzil gegeben 
waren - wie die liturgische Bewegung, die ökumenische Bewegung, die missio- 
narisch-apostolische Bewegung, ein vertieftes Kirchenverständnis, ein neues Ver- 
hältnis zur Welt -, sich in den großen Konstitutionen, Deklarationen und Dekreten 
durchsetzten. Man konnte erleben, wie die nur begrenzt in der Kirche wirksam 
gewesene geistliche Erneuerung auf dem Konzil an Boden gewann, Einstellungen 
änderte, differenzierte, zur konziliaren Entscheidung reif werden ließ. 

Es ist schwer zu sagen, in welchem Umfang in der Synode über die konziliaren 
Anstöße hinaus solche geistlichen Impulse sichtbar wurden. Einiges, glaube ich 
aber, darf gesagt werden: Es gibt eine heranwachsende Bereitschaft in der Kirche 
in Deutschland, das vertiefte Kirchenverständnis des II. Vatikanums aufzugreifen, 
vor allem das Bewußtsein der Berufung aller im Heiligen Geist, mitverantwort- 
lich beizutragen zur Erfüllung der einen Sendung der Kirche (vgl. die Beschlüsse 
über die pastoralen Dienste in der Gemeinde und die Verantwortung des ganzen 
Gottesvolkes für die Sendung der Kirche). Es gibt einen neuen Sinn für die Ein- 
bettung der Sakramente in die Glaubensreifung der Person und die Gestaltge- 
winnung der Gemeinde. Es gibt ein wacheres Bewußtsein für die spirituelle 
Dimension von Sexualität und Ehe. Es gibt eine neue Bereitschaft, den Weltbezug 
der kirchlichen Sendung ernst zu nehmen: in der Jugendarbeit, in der Sozialarbeit, 
in der Verantwortung für den Frieden. Es gibt einen sehr wachen Sinn für die 
Glaubensdimension des Gewissens. Es gibt einen wachsenden Willen zur 
Gemeinde. 

Nach einer gewissen euphorischen Extraversion der ersten Nachkonzilszeit (im 
Anschluß an die Pastoralkonstitution •Die Kirche in der Welt von heute", oder 



Aus dem Leben der Kirche 138 

besser gesagt, im Anschluß an einige ihrer Ausdeutungen) und nach einer sie 
ablösenden, verflachenden Introversion (der Ruf nach Demokratisierung der 
Kirche!) und nach einer nostalgischen Spiritualisierung der Kirche, tendieren viele 
Synodenaussagen auf eine Spiritualität, die Innerlichkeit und Weltbezug eint, 
Vertikale und Horizontale versöhnt, sich an der Gestalt Jesu und dem Wirken 
seines Geistes selbst orientiert. Die Synode zeigte sich, wo Pendelausschläge nach 
rechts oder links drohten, sehr sensibel. Die Unterscheidung der Geister, die 
offensichtlich wachsend Gewicht in der Kirche seit Ende der 60er Jahre bekommt, 
verhindert Polarisationen, Polemisationen und allzu psychologistisch motivierte 
Lust zum •Leben mit Konflikten", ja, fördert die Bereitschaft, diese nach Möglich- 
keit zu überwinden. Gelegentlich hat man die Liebe zum •mittleren Weg" in der 
Synode unangemessen verdächtigt. Sie spiegelt den Geist der Versöhnlichkeit. 

Spirituell bedeutsame Initiativen des Konzils konnten in diesem Zusammen- 
hang entscheidend vertieft werden. Ich möchte nur einige nennen: die auch im 
neuen Rituale erkennbare Verbindung von Glaube und Sakrament; die adaequa- 
tere, positive Umschreibung der Sinngehalte menschlicher Sexualität; das Ernst- 
nehmen dessen, was uns glaubensmäßig mit den Nichtkatholiken verbindet; die 
Berufung der Frau zu kirchlichen Diensten. Vergleicht man den konziliaren Text 
über die Orden mit der Synodenaussage, so merkt man nicht bloß den Reflex des 
Ringens der Orden um die nachkonziliare Reform, sondern auch, wieviel weiter 
man in manchen Ansätzen gekommen ist: in der Umschreibung des gemeinsamen 
Grundauftrags; im Verhältnis von Zeichencharakter und gesellschaftsbezogenem 
Dienst der Gelübde, im Hinweis auf Möglichkeiten, bestehende Isolierungen der 
Orden in der Kirche zu überwinden. Diese Vorlage mag als beispielhaft genannt 
sein für eine zunächst zwar unmittelbare Hilfe zur geistlichen Erneuerung der 
Orden selbst, von ihrem Ansatz (•Grundauftrag") her aber für einen entsprechen- 
den Beitrag zur geistlichen Erneuerung der Gesamtkirche. 

Man hat darauf hingewiesen, daß in der Synode der Dialog zwischen Bischöfen, 
Priestern, Ordensleuten und Laien ein •Lernprozeß" für alle Beteiligten war. 
Das ist ein eminent geistlicher Prozeß. Der bloße Austausch von Meinungen in 
einer Diskussion hat andere Gesetze als der Austausch geistlicher Erfahrungen 
mit dem Ziel, in ihm zu einer Reinigung derselben von Mißverständnissen zu 
kommen. Da die Reinheit des Glaubensverständnisses und des Verständnisses 
von Handlungsimpulsen nicht nur der Reflex einer klaren •amtlichen" Verkündi- 
gung und entschiedenen amtlichen Weisung ist, sondern auf die Geistunmittel- 
barkeit aller in der Kirche Rücksicht nehmen muß, ist auch hierin der Gewinn der 
Synode nicht nur ein pädagogischer, sondern ein unmittelbar geistlicher gewesen. 

III. Die Prioritäten 

Wie das Konzil, begann auch die Synode mit einem zeitlich nicht zu bewältigenden 
thematischen Übermaß. Im Lauf der Arbeiten vollzog sich eine Konzentration. Sie 
nahm Rücksicht auf eine erste Vorentscheidung, die in der Abgrenzung von 10 
Sachkommissionen erfolgte, von denen jede wenigstens einen Entwurf zur Ver- 
abschiedung vorlegen konnte. Viele hatten von der ersten Sachkommission eine 



Aus dem Leben der Kirche 139 

umfassendere Aussage zur Glaubenssituation unserer Zeit erwartet. Aber auch 
die entsprechende Kommission des Konzils hat nicht den vorbereiteten Entwurf 
•Über die Reinerhaltung der Glaubenslehre" verabschiedet, sondern ihre dies- 
bezüglichen Aussagen in den Konstitutionen •Über die Offenbarung" und •Über 
die Kirche" konzentriert. Sie sind so etwas wie •Ein Bekenntnis des Konzils zum 
Glauben in dieser Zeit". Das entsprechende Dokument der Synode heißt •Unsere 
Hoffnung - Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit." Es greift jenen Zug 
auf, mit dem das konziliare Dokument über die Kirche schließt, und stellt sich 
damit zugleich in die Entwicklung, die die Glaubensfrage in der Kirche der Nach- 
konzilszeit gewonnen hat. Das zweite, von der Sachkommission I vorgelegte Doku- 
ment handelt von der Beteiligung der Laien an der Verkündigung. Die Diskus- 
sion um eine Teilfrage verdeckt leicht, daß es um mehr ging und geht. Denn der 
Schwerpunkt der Beteiligung der Laien an der Verkündigung liegt ja nicht in 
der Predigt. Wie bedeutsam die gegenseitige Ergänzung des Beitrags des Amtes 
und der Laien zur Verkündigung ist, leuchtet ein, wenn man etwa die Aussage d'es 
Arbeitspapiers der Sachkommission IV •Sinn und Gestaltung menschlicher Sexua- 
lität" mit der Erklärung der Kongregation für die Glaubenslehre •Über einige 
Fragen der Sexualität" vergleicht. Für ihre Deutung konnte Kardinal Döpfner 
auf dieses Arbeitspapier verweisen. Es integriert viel stärker als die Erklärung der 
römischen Kongregation den Beitrag der Laien in die Aussage der Kirche in einer 
konkreten Frage. 

Die Sachkommission für Gottesdienst und Sakramente legte zwei Entwürfe 
vor: •Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastordl" und •Gottesdienst". Hatte 
die Liturgiekonstitution des Konzils für beide Bereiche Anstöße gegeben, die vor 
allem in der Linie der schon vor dem Konzil einsetzenden Liturgiereform lagen, 
so hatte der nachkonziliare pastorale Akzent vor allem den Gemeindebezug be- 
tont. Beide Motivseiten wurden hier miteinander verbunden: ein Schritt nach 
vorn. 

Die Sachkommission •Christliche Diakonie" brachte drei Vorlagen vor die 
Vollversammlung: •Die ausländischen Arbeitnehmer - Eine Frage an die Kirche 
und die Gesellschaft"; •Ziele und Aufgaben kirchlicher Jugendarbeit"; •Kirche 
und Arbeiterschaft". Wie bei der Konzilskonstitution •Die Kirche in der Welt von 
heute" war bei der Aussprache über diese Vorlagen die Sorge spürbar, ob die 
Kirche heute nicht zu horizontalistisch formuliere, ihre Aufgabe in Jugend- und 
Sozialarbeit zugunsten eines innerweltlichen Humanismus verkürze. Aber es be- 
stand auch die uneingeschränkte Sorge - und sie besteht noch: Schwächt die Kir- 
che nicht selbst die Kraft ihres Weltbezugs vom Glauben her und überläßt die 
•Welt" anderen? Das Schicksal der Vorlage über die ausländischen Arbeitneh- 
mer, deren Situation sich kurz vor der Verabschiedung der Vorlage im Zusam- 
menhang mit der Arbeitslosigkeit zu einer dringlicheren Frage an die Kirche ver- 
dichtete, ist wie ein Signal. Die Diskussion über die Vorlage •Kirche und Ar- 
beiterschaft" anderseits zeigt bei allem Willen, sich als Christen zu engagieren, 
tiefgehende Differenzen über die Wege dieses Einsatzes in der Bundesrepublik. 
Bestehen sie nicht auch gegenüber manchen Partien der konziliaren Pastoralkon- 
stitution selbst? Bedauert hat die Sachkommission, daß nicht auch ihr Arbeits- 



Aus dem Leben der Kirche 140 

papier •Die Not der Gegenwart und der Dienst der Kirche" zu einer eigentli- 
chen Vorlage wurde. (Im Gegensatz zur Dresdener Synode, der gerade hier eine 
ihrer besten Stellungnahmen gelang.) Der Gestaltwandel der Not in der Gegen- 
wart, Probleme der Integration in der Hilfe, vor allem die Fragen, die sich den 
Hilfswilligen, hauptamtlichen und sonstigen Helfern stellen, sind nun in einem 
umfassenden Arbeitspapier dargestellt: das Gespräch darüber wird an vielen 
Stellen geführt, in den Organisationen, in Spontangruppen. Auch dieses Gespräch 
muß hinein in die Gemeinden und ist nicht nur ein Problem der Strukturen. 

Der Sachkommission V ist es leider nicht geglückt, ihr paralleles Arbeitspapier 
•Kirche in der Leistungsgesellschaft" in der Synode zum Abschluß zu bringen. So 
fehlt ein Teil des geplanten Beitrages zur Soziallehre und zur Sozialarbeit in der 
Bundesrepublik von heute. Wir möchten hoffen, daß der Anfang im Rahmen einer 
neu anhebenden kirchlichen Sozialarbeit weitergeführt wird. Um so fruchtbarer 
ist der in der Zusammenarbeit dieser Sachkommission mit einer anderen Kom- 
mission entstandene Synodenbeschluß: •Der Beitrag der katholischen Kirche in 
der Bundesrepublik Deutschland für Entwicklung und Frieden". Dieser Beitrag 
ist im Hinblick auf beide Bereiche gewiß unterschiedlich, und unterschiedlich sind 
auch die Auffassungen: aber zweifellos hat das Verantwortungsbewußtsein der 
deutschen Katholiken für weltweite Dienste zugenommen; es gilt die in der Nach- 
konzilszeit gewachsenen Auslandskontakte weiter auszubauen. Hier dürfte die 
Arbeit der nächsten Jahre der Kirche in Deutschland noch mehr Universalismus 
abverlangen. Ein Arbeitspapier dieser Sachkommission •Kirche, Staat und Ge- 
sellschaft" hat im Zusammenhang mit der wiederbelebten Diskussion über die 
katholische Soziallehre entscheidend dazu beigetragen, daß die Neubesinnung 
auf diese Fragen in politischen Parteien kirchlich nicht ohne Partner bleibt. 

Auf der gleichen Linie liegt der von Sachkommission VI vorgelegte Entwurf 
über •Schwerpunkte kirchlicher Verantwortung im Bildungsbereich". Er ist viel 
differenzierter als die entsprechende Konzilserklärung •Über die christliche 
Erziehung". Ihn ergänzt das Arbeitspapier •Kirche und gesellschaftliche Kommu- 
nikation". War auch der Start dieser Besinnung in der Synode durch die Diskus- 
sion über das Schicksal von der Wochenzeitschrift •Publik" belastet, und ist auch 
das Problem des Verhältnisses zu den Medien in Deutschland noch ebenso offen 
wie in der Gesamtkirche - nach dem etwas schwachen Konzilsdekret über die 
Medien und ihr Verhältnis zur gesellschaftlichen Kommunikation -, so sollte die 
Schwierigkeit des Weges nicht zur Resignation führen. Im Gesamtkonzept der 
Synode hängen die Arbeitsfelder Ehe und Familie, Bildungs- und Kommunika- 
tionsbereich eng miteinander zusammen, sind Konkretisierung der Grundvollzüge 
kirchlichen Lebens: Verkündigung, Gottesdienst und Diakonie in den Weltauf- 
trag hinein. Es bestand eine Zeitlang im nachkonziliaren kirchlichen Leben 
Deutschlands die Gefahr einer einseitigen Wende nach innen. Diese Gefahr ist 
im Gesamt der Synode vielleicht nicht ganz vermieden worden. Die innerkirchliche 
Aufgabe blieb dominant. Auch die Behandlung der Themen: Religionsunterricht 
und Katechese in einer Vorlage und einem Arbeitspapier spiegelt diese Dominanz. 
Aber sie zeigt doch die zunehmende Abstellung auf die •Realität", in die hinein 
der kirchliche Auftrag ergeht, und initiiert ohne Abschwächung des Bewußt- 



Aus dem Leben der Kirche 141 

seins vom Auftrag selbst und des christlichen Inhalts desselben die Öffnung zur 
Welt des Menschen, das Eingehen auf seine Sinnfragen und auf die Kräfte, die 
heute sein Schicksal bestimmen. 

Demgegenüber wenden sich die Vorlagen der Sachkommissionen VII bis X 
wieder mehr innerkirchlichen Aufgaben zu: Die pastoralen Dienste in der Ge- 
meinde; Die Orden und andere geistliche Gemeinschaften. Auftrag und pastorale 
Dienste heute. Hier verbinden sich Fragen von großer Dringlichkeit, die durch das 
Konzil nach der grundsätzlichen Seite teilweise - aber auch nur teilweise - in 
Bewegung gebracht worden waren. Unter ihnen hat die Diskussion um den prie- 
sterlichen Dienst in der nachkonziliaren Zeit ein besonderes Gewicht bekommen: 
einmal von der theologischen Reflexion, dann vom Nachwuchsproblem her. In der 
Frage der •viri probati" kam es, in Rücksichtnahme auf den Beschluß der deutschen 
Bischofskonferenz vom 23. 4. 1972, nicht zu einer Entscheidung. So bleiben vor 
allem zwei Fragen offen: Wie werden die in Zukunft zu erwartenden Notsituatio- 
nen bewältigt? Welche konkreten Modelle lassen sich entwickeln, um einen 
geordneten Heilsdienst in der Gemeinde sicherzustellen? - Es sind für die kom- 
mende Zeit eine Reihe von Übergangslösungen vorgeschlagen, deren Zukunft 
abgewartet werden muß: die Bistümer werden unterschiedliche Wege gehen. Drei 
Bereiche aber bekommen wachsendes Gewicht: die Diakone, die Frauen im kirch- 
lichen Dienst, die wachsende Bedeutung von Laien überhaupt in der kirchlichen 
Arbeit. - In diesem Zusammenhang muß auch die Zukunft der Orden gesehen 
werden. Es bestand die Gefahr, daß die Synode die Frage ausklammerte, ange- 
sichts der relativ geringen Bedeutung, die sie im augenblicklichen Bewußtsein 
der übrigen Kirche zu haben scheint, angesichts der inneren Krise, über deren 
Charakter in den Orden selbst Meinungsverschiedenheiten bestehen, angesichts 
der Versuchung, die Eigenart ihrer Charismen und Dienste sonstigen kirchlichen 
Notständen und Aufgaben zu opfern. In einem intensiven Gespräch von Mit- 
gliedern der Orden, von Priestern und Laien gelang es, die Aussage so zu fassen, 
daß auch sie einen Beitrag zu einer stärkeren Integration aller Aufträge und 
Dienste in den Gesamtdienst der Kirche leistet. 

Die Bedeutung des Beschlusses •Verantwortung des ganzen Gottesvolkes für die 
Sendung der Kirche" liegt darin, daß nun auf allen Ebenen die feste Strukturie- 
rung dieser Verantwortung verbindlich wurde: Auf der Ebene der Pfarrei der 
Pfarrgemeinderat, mit der doppelten Funktion der Beratung des Pfarrers im 
pastoralen Dienst und der Ermöglichung einer besseren Kooperation auch der 
übrigen Dienste in der Kirche auf Gemeindeebene; auf der mittleren Ebene 
wenigstens eine beratende Instanz; auf der Diözesanebene die drei Instanzen des 
Priesterrates, des Diözesanpastoralrates und des Katholikenrates: eine Lösung, die 
die der deutschen Tradition so wichtige Unterscheidung amtlicher und freier 
Kräfte des Apostolats sicherstellt; überdiözesan die Gemeinsame Konferenz von 
Vertretern der Bischofskonferenz mit dem Zentralkomitee der deutschen Katholi- 
ken. Diese Gesamtstruktur ist weit davon entfernt, alle Fragen der wünschens- 
werten Kooperation der Geistgaben im Dienst am Aufbau und Leben der Kirche 
in Deutschland zu lösen. Sie ist aber in ihrer Gesamtheit, bei aller Differenzie- 
rungsmöglichkeit in den Bistümern, u. E. eine gute strukturelle Basis der Auswer- 



Aus dem Leben der Kirche 142 

tung konziliarer Impulse für die Einbeziehung der Laien in die Verantwortung 
des gesamtkirchlichen Lebens; sie wahrt die wesentliche Kontinuität der deut- 
schen Zusammenarbeit zwischen Hierarchie und nicht-hierarchischen Kräften; 
sie ist anregend für andere Teile der Kirche und sie öffnet auch neue Möglichkeiten 
nach vorn. Daß sie keinen überdiözesanen Pastoralrat schafft, läßt Fragen offen, 
deren Lösung nicht nur auf der Ebene des Weltkatholizismus, sondern auch in 
Deutschland noch nicht reif sind. Die jetzt angestrebte, institutionell intensivierte 
Kooperation diözesaner und überdiözesaner Verantwortung ist aber ein Schritt 
in die richtige Richtung. 

Verhältnismäßig bescheiden ist der Abschnitt über die Verbände. Reflektiert 
das ihre im Ganzen der Kirche in der Bundesrepublik geschwächte Stellung? 
Welche Rolle haben sie überhaupt in der Synode gespielt? Es lohnt sich, daß sie 
über die Frage nachdenken; denn in der Durchführung der nachsynodalen Arbeit 
des deutschen Katholizismus kommen auch auf sie gewichtige Fragen zu. - Die 
•Rahmenordnung für die pastoralen Strukturen und für die Leitung und Ver- 
waltung der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland" - wie •Die Ordnung 
für Schiedsstellen und Verwaltungsgerichte der Bistümer in der Bundesrepublik 
Deutschland" sind ein bedeutsamer Schritt in die konziliar eingeleitete, aber nicht 
sehr weit entwickelte Reform des kirchlichen Rechtes. Sie bedürfen der Ergänzung 
durch außersynodale Gremien. Es ist zu erwarten, daß sie nun stärker aktiv wer- 
den. Gerade dabei aber dürfte, wie schon auf der Synode zu erkennen war, der 
unterschiedliche Weg der einzelnen Bistümer den Vorrang behalten vor der über- 
diözesanen Abstimmung. Es lag in der Natur einer •Gemeinsamen Synode der 
Bistümer", daß nicht in der Weiterführung überdiözesanen Rechtes ihre Stärke 
liegen würde. Muß man das bedauern? Hat nicht das Konzil selbst vor zuviel 
Recht in der Gestaltung des kirchlichen Lebens gewarnt, und war nicht gelegentlich 
die Synode in Gefahr, hier • wenn auch in neuem Rahmen - vorkonziliare Linien 
weiterzuführen? 

Die zwei wichtigen letzten Dokumente müssen noch genannt werden: •Pastorale 
Zusammenarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit" und •Missio- 
narischer Dienst an der Welt". - ökumenisch betrachtet, dürften alles in allem 
die Bemühungen der Gemeinsamen Synode, das Ökumenismusdekret des Konzils 
in Deutschland weiterzuführen, als ein Schritt nach vorn gewertet werden. Einige 
wichtige Aussagen zur Förderung der christlichen Einheit stehen in anderen 
Dokumenten, etwa in dem zum Gottesdienst oder zum Religionsunterricht. Es war 
ein guter Entschluß - auch einer evangelischen Intervention mitzuverdanken -, 
daß die theologische Reflexion nicht ausgeklammert wurde, sondern hinreichend 
zu ihrem Recht kam. Daß die Synode in der Frage der Beteiligung am Abendmahl, 
gerade wegen der Ungeklärtheiten in der theologischen Reflexion und des hohen 
ekklesialen Stellenwertes dieser Beteiligung äußerste Zurückhaltung wahrte, ist 
nur zu verständlich. Durchbrüche ökumenischer Reform, wie sie das Konzil 
brachte, hat die Synode nicht gebracht. Vielleicht brauchen sie bei beiden Kirchen 
neue Voraussetzungen und Vorarbeiten. - Das Missionsdokument des Konzils hat 
in Deutschland - wie in einigen andern Ländern - zunächst keine starken Impulse 
ausgelöst; dafür wirkten einige Konzilsaussagen, z. B. über das Verhältnis zu 



Aus dem Leben der Kirche 143 

den nichtchristlichen Religionen, zunächst unintegriert, ja fast verwirrend. Das 
scheint in der Substanz überwunden, und entsprechend wurde das synodale 
Dokument akzeptiert. 

Bedauerlich bleibt, daß es nicht zu einem Beschluß über den Ausbau der über- 
und internationalen Betätigung der Kirche in Deutschland gekommen ist, der 
den Beitrag zur Mission und zu Entwicklung und Frieden ergänzt. Der Ausfall 
zeigt ein Defizit in der Kirche der Bundesrepublik auf, der - Gott sei Dank - 
zunehmend wahrgenommen wird. 

IV. Der weitere Weg 

Vielleicht kann man sagen, daß die im letzten Jahr anläßlich der 10. Wiederkehr 
des Tages der Beendigung des II. Vatikanischen Konzils angestellten Rückblicke 
den Eindruck erkennen ließen, daß eine erste nachkonziliare Phase in der Kirche 
ihrem Ende zugehe. In diesem Zusammenhang dürfte man auch die Gemeinsame 
Synode der Bistümer in Deutschland dieser Phase zurechnen. Zwar ging es in 
ihr nicht nur um unmittelbare •Übersetzung" und •Einsetzung" des II. Vatikani- 
schen Konzils. Zuviele neue Themen, die das Konzil selbst nicht mehr aufgriff, 
haben bereits die zweite Hälfte der 60er Jahre bestimmt. Auch hat sich an vielen 
Fragen der Eindruck bestärkt, daß das II. Vatikanische Konzil eher schon längst 
laufende Entwicklungen zum Abschluß gebracht als neue eingeleitet hat. Themen 
wie Priestertum und Amt in der Kirche, Religion und Kirche, Kirche und Welt, 
haben Aspekte erhalten, die über die konziliare Thematik und Erneuerung 
hinausweisen, wenn sie auch damit verklammert sind. 

Die Entwicklung dieses Jahrzehnts lief dabei in den verschiedenen Ländern 
der Weltkirche unterschiedlich, und nur teilweise partizipierten die Bistümer der 
Bundesrepublik an dieser Gesamtentwicklung. Gelegentlich mußten sie auf der 
Synode auf die Ergänzungsbedürftigkeit ihrer Gesichtspunkte hingewiesen wer- 
den. - Die theologische Reflexion in Deutschland hat einen hohen Rang. Aber 
das wachsende Ernstnehmen der Inkulturation in den verschiedenen Regionen 
relativiert ihr Gewicht. Ihre Lösung von einer einseitigen Bindung an die 
scholastische, ja gelegentlich selbst abendländische Tradition, wirkt sich in 
Spannungen zu gleichzeitig in anderen Teilen der abendländischen Kirche - auch 
in der •römischen" Theologie - noch bestehenden Traditionen aus. Auf der 
Synode hat sich die deutsche Theologie, überdurchschnittlich repräsentiert, zwar 
öfters eingeschaltet, aber im allgemeinen zurückgehalten. Manche haben ihr das 
übelgenommen, das Gegenteil hätte aber vielleicht die Synode überfordert. Es 
wurde nur gelegentlich sichtbar, wie gerade die theologische Reflexion die 
Themenstellung kirchlichen Denkens in der nachkonziliaren Zeit erheblich 
modifiziert hat. Man denke z. B. an die Entwicklungen in der Ghristologie, aber 
auch noch in der Ekklesiologie. Insofern war es vielleicht gut, daß im Schluß- 
dokument •Unsere Hoffnung" auch unkonventionelle Theologie zur Sprache 
kam. 

Zu den Entwicklungen dieses Jahrzehnts gehört auch die Bemühung des Heili- 
gen Stuhls, den Dienst des Papsttums in der Kirche neu zu bestimmen. Das 



Aus dem Leben der Kirche 144 

Synodenstatut wurde von Rom gebilligt. Abgesehen von der Frage der Laien- 
predigt hat die römische Aktivität sich aber zurückgehalten und sich auf indirekte 
Kontakte beschränkt. Trotzdem wurde gelegentlich spürbar, daß Rom die nach- 
konziliare Entwicklung in Einzelfragen gern anders sähe: z. B. in der Frage 
der Mitverantwortung der Laien, in der Differenzierung der Sexualethik, in 
der Disziplin der Sakramentenspendung, in der Weiterentwicklung der kirch- 
lichen Dienste. Aber alles in allem haben die Beziehungen zwischen Rom und 
der deutschen Kirche die Synode an keiner Stelle stärker belastet - das war nicht 
selbstverständlich und dürfte das Verdienst beider Seiten sein. Das Verhältnis 
von Ortskirche und Weltkirche kam öfters zur Sprache: beide kamen zu ihrem 
Recht. Befürchtungen, daß stärkere Spannungen wie etwa in Holland zu schwie- 
rigen Situationen führen würden, haben sich nicht erfüllt. Das dürfte auch für den 
weiteren Weg der Kirche in der Bundesrepublik der Fall sein. 

Vielleicht verdeckt die Homogenität der Synode, die trotz der oft harten Kon- 
flikte im einzelnen auf ihr festzustellen war, in der Gesamtsituation der Kirche 
stärkere Antagonismen und potentielle Konflikte, von den theologischen Diffe- 
renzen angefangen, über die ökumenischen, bis zu den pastoralen und vor allem 
der Gestalt des Zueinander von Kirche und Welt. Vielleicht müssen erst Provo- 
kationen tieferer Art, als sie die Rebellion der Jugend seit Ende der 60er Jahre, 
oder die Fragen der Dritten Welt, oder der Widerspruch des Atheismus mit 
wachsender Dringlichkeit darstellen, sichtbar machen, wie unsicher die Ausein- 
andersetzung der Christen mit den •Zeichen der Zeit" ist: dem Anspruch einer 
immer rascher einswerdenden und doch zugleich so zerstrittenen Welt; der Er- 
wartung eines neuen Menschen und einer neuen Gesellschaft; wie farblos das 
Zeugnis der Christenheit dasteht, das selbst entscheidend dieses Neue mitbe- 
stimmt. Synoden können dazu beitragen, das Bewußtsein dafür zu wecken. Ob das 
gelungen ist? Das Entscheidende ist zunächst, daß und wie sich in der Synode ein 
Stück Konzil bewährt hat und wie die Synode sich nun selbst bewährt: in den 
Bistümern, in den Gemeinschaften, in jedem einzelnen. 

Hans Hirschmann SJ 




