
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Auf den Spuren der ersten Mönche: 

Ein Besuch in den Klöstern Ägyptens und Äthiopiens 

Sowohl Ägypten als auch Äthiopien rückten im vergangenen Jahr mehrmals in 
die politischen Schlagzeilen: die Wiedereröffnung des seit 1967 geschlossenen 
Suezkanals und die Beseitigung der ältesten Monarchie des Kontinents fanden 
ein weltweites Echo. 

Auch auf kirchlichem Gebiet hat sich dort in den letzten Jahren etwas Neues 
entwickelt: waren die koptischen Christen (Kopte = [orthodox christl.] Ägypter) 
bis vor kurzem aus dem ökumenischen Gespräch ausgeschaltet, so wurde nach dem 
Besuch des Patriarchen von Alexandrien und Kairo, Amba Shenuda III., beim 
Papst (1973) ein dauernder theologischer und praktischer Dialog mit Rom be- 
gonnen, der schon nach wenigen Tagungen die historisch gewachsenen Differen- 
zen zwischen monophysitischer und orthodox-katholischer Lehre von Christus 
als Scheinprobleme erwiesen hat. Damit ist dieser seit 451 n. Chr. von der Ge- 
samtkirche getrennte Teil der Christenheit wieder stärker in den Kreislauf des 
spirituellen Lebens auch unserer Kirchen zurückgekehrt. Worin könnte sein be- 
sonderer Beitrag bestehen? 

Nur drei Prozent der Oberfläche Ägyptens werden landwirtschaftlich kultiviert; 
der Rest bleibt heute wie vor 3000 Jahren Wüste. Anderseits besaß das Land im 
Altertum die damals größte Weltstadt: Alexandrien. In diesem engen Beiein- 
ander von lärmendem Leben der Großstadt und schweigender Einsamkeit der 
Wüste brach im 3. Jahrhundert erstmalig eine Bewegung auf, von deren Ver- 
mächtnis die ganze Christenheit bis in unsere Tage zehrt: das Mönchtum. Die 
nitrische Wüste zwischen Alexandrien und Kairo, die sketische Wüste zwischen 
Kairo und dem Roten Meer und die Thebais in Oberägypten, die Einöde nahe 
beim heutigen Luxor (Theben), bildeten die Wiege des teils einsiedlerischen, teils 
halb gemeinschaftlichen Asketentums. Der Mönchs•vater" Antonios der Gr. und 
der große Organisator Pachomios sind die beiden herausragenden Gestalten die- 
ser Gründerzeit; der erste wurde berühmt durch seine von Athanasios geschrie- 
bene Biographie, der andere durch die von seinen Schülern Horsiese (Horsiesius) 
und Schenute (Shenuda) überarbeitete Regel des gemeinsamen Lebens. Von 
Ägypten breitete sich das Mönchtum über Palästina ins Abendland aus, indem 
einzelne europäische Besucher eine Zeitlang unter den koptischen Mönchen lebten, 
ihre Lebensregel kennenlernten und ins Lateinische übersetzten (Hieronymus, 
Johannes Cassian) und zu Hause den veränderten Anforderungen anpaßten. 
Könnte dieses Erbe nicht zu neuem Auftrag werden? 

Wenn man heute nach den Spuren des geschilderten Ursprungs sucht, dann 
wird man sich bei jedem Schritt und Tritt bewußt, daß das Land kein ägyptisch- 
christliches mehr, sondern ein arabisch-islamisches geworden ist, in dem die Ur- 



Im Spiegel der Zeit 146 

einwohner zur geduldeten Minderheit (ca. zehn Prozent) herabgesunken sind 
(darum auch deren Verlangen, mit anderen Kirchen Kontakt zu finden). Diese 
Situation schlägt sich natürlich auch in Zahl und Bedeutung der Klöster nieder1. 
In Kairo selbst ist das traditionell koptische Viertel auf einige verfallende Gäß- 
chen im südlichen Alt-Kairo zusammengeschrumpft; die dort liegenden Frauen- 
klöster leiden unter Überalterung. Die oben genannten historischen Zentren des 
Mönchtums bestehen weiter; da der Osten des Landes weiterhin militärisches 
Sperrgebiet bleibt, und die Gemeinschaften des Südens weit auseinanderliegen, 
besucht man meistens die Klöster der nitrischen Wüste (der Name leitet sich von 
dem noch heute dort gewonnenen Natron bzw. Kochsalz ab). Von den damals 50 
Monasterien sind vier übriggeblieben; viele der anderen böten als deutlich sicht- 
bare Schutthügel dem Archäologen ein lohnendes Betätigungsfeld. Von diesen 
vier Klöstern, etwa 100 km westlich von Kairo gelegen, links der Wüstenstraße 
nach Alexandrien, hat eines, St. Makarios, entschlossen den Weg der Erneuerung 
beschritten. Vor sechs Jahren zog eine Handvoll junger Akademiker (ein Apo- 
theker, der heutige Abt, Ärzte, Ingenieure usw.) in das baulich und geistlich 
darniederliegende Geviert ein, riß alle Gebäude bis auf die älteste Kirche und 
ein Refektor ab, um dann neue Zellen für 120 Mönche, einen schattigen Wandel- 
gang, eine - bis dahin fehlende - Bibliothek, einen Trakt für Besucher und zeit- 
weilige Gäste und eine Ökonomie (außerhalb der quadratischen Umfassungs- 
mauer) zu errichten; in wenigen Jahren wird alles vollendet sein. Alle Mittel 
für den Neubau werden von der Kirche allein aufgebracht; schon dies ist ein Zei- 
chen für den dahinterstehenden geistigen Neubeginn, der ausdrücklich an die alte 
Tradition der ersten Wüstenväter in den sogenannten •Sprüchen der Väter" (bei 
Tisch täglich vorgelesen) anknüpft. Extreme Unbildung und Ungepflegtheit, die 
in der Vergangenheit nicht selten den Spott der Besucher herausforderten, sollten 
endgültig ausgeschlossen werden. Die drei übrigen Klöster (Kloster der Römer, 
Kloster der Syrer, St. Bishoi) sind ebenfalls gewillt, diesen Weg zu gehen. Und 
der gegenwärtige Patriarch, selbst aus dem Syrerkloster hervorgegangen, unter- 
stützt die Reform mit vollem Engagement. Alle Gemeinschaften zählen heute je 
30 bis 40, meist jüngere Mönche. Nur eine gemeinsame Mahlzeit und ein gemein- 
samer Gottesdienst am Tage unterbrechen das prinzipiell einsiedlerische Leben; 
im übrigen hat jeder Mönch eine dreigliedrige Zelle, die Aufenthaltsraum, 
Schlafstätte (mit sanitären Anlagen) und Kochnische umfaßt; einige wohnen zeit- 
weise auch mit Erlaubnis des Abtes in nahegelegenen Wüstenklausen. Dazu ber- 
gen die an sich kleinen und unscheinbaren Lehmkirchen fast immer eine winzige 
Seitenkapelle, die gerade für einen Menschen Platz läßt und nur gebückt zu 
betreten ist: hier feiern die Priestermönche von Zeit zu Zeit eine Liturgie der 
persönlichen Versenkung. Die Kleidung ist ein einfacher schwarzer Umhang, •so 
wie Vater Antonios gekleidet war"; der Tisch im Refektor hat die Form eines 
Hufeisens, •so wie Christus mit seinen Jüngern im Abendmahlssaale saß": man 
nimmt die angeblich ungebrochene Tradition auch in modernisierter Umgebung 
sehr wörtlich. Geblieben seit den Tagen der Väter ist aber sicher die Härte und 

1 Vgl. O. F. A. Meinardus, Christian Egypt, ancient and modern, Kairo 1965. 



Im Spiegel der Zeit 147 

Klarheit der Wüste, deren sengendes Licht, Stille und Grenzenlosigkeit den 
Menschen entweder erdrücken oder erheben. So darf man hoffen, daß die 
Wüstenmönche wieder das geistige Feuer (Evagrios Pontikos) und die Aus- 
strahlungskraft zurückgewinnen, die sie einst an die Spitze einer weltweiten 
Bewegung setzten. 

Ganz anders liegen die Verhältnisse im südlichen, ehemals angrenzenden 
Äthiopien2 (heute liegt der Sudan zwischen beiden Ländern). Zwar teilt die 
dortige christliche Bevölkerung in ihrer Mehrheit den monophysitischen Glauben 
der Kopten - bis 1959 unterstand das äthiopische Patriarchat auch rechtlich dem 
Patriarchen von Alexandrien (doch schon mit dem Einmarsch Mussolinis [1936] 
begannen sich die Bande zu lockern) -, allein das Erscheinungsbild und der Ent- 
wicklungsstand der dortigen Kirche sind ganz anders. Die heutige Hauptstadt 
Addis Abeba ist eine neue Stadt; sie wurde erst von dem Schöpfer des modernen 
Äthiopien, Menelik II., Ende des 19. Jahrhunderts im geographischen Zentrum 
angelegt. Um die Anfänge des Christentums zurückzuverfolgen, muß man in den 
Norden des Landes gehen, in dem drei ehemalige •Hauptstädte" liegen: Aksum, 
Lalibela (mit den berühmten Felsenkirchen) und Gondar. In diesem weiten, hoch- 
gebirgigen Halbrund um den Tanasee liegen die meisten Klöster und kunst- 
geschichtlich wertvollen Kirchen. Nach ersten Missionsbemühungen im 4. Jahr- 
hundert verdanken Kirche und Mönchtum ihr Aufblühen den •neun römischen 
Heiligen", wahrscheinlich aus Syrien vertriebenen Mönchen, die gegen 500 n. Chr. 
nach Äthiopien kamen. Das hinderte freilich die Legende nicht daran, ähnlich wie 
in Ägypten, der Gottesmutter und ihrem Kinde einzelne Rastplätze auf der 
•Flucht nach Ägypten" auch auf den Inseln des Tanasees anzuweisen. Die An- 
siedlung der Mönche auf felsigen Hochplateaus, zwischen dem heute umkämpften 
Eritrea und der Hauptstadt, sowie auf den schwer zugänglichen Inseln des Tana- 
sees wurde aber dadurch noch aufs neue bekräftigt, daß später die eroberungs- 
freudigen Araber sich nur durch unwegsames und gefährliches Terrain vom 
weiteren Vorrücken abhalten ließen. So haben die Mönche nicht nur die Kirche, 
sondern auch den Staat (besser: die Monarchie) über die Wirren der Jahrhunderte 
hinweggerettet. Von daher war das kirchliche Leben bis zum Sturz der Monarchie 
ganz auf Erhaltung und Bewahrung des Erbes abgestellt, unter sorgfältiger Ab- 
schirmung von äußeren Einflüssen. Aus diesem Grund waren noch die nach dem 
2. Weltkrieg von Kaiser Haile Selassie I. zum Aufbau des höheren Schulwesens 
und der Universität ins Land gerufenen frankokanadischen Jesuiten streng daran 
gebunden, ihre eigentliche Identität in der Öffentlichkeit zu verbergen. Dies hat 
sich mit dem Machtwechsel 1974 entscheidend geändert: die sozialistisch orien- 
tierte Militärjunta strebt eine totale Trennung von Kirche und Staat an, wovon 
zunächst einmal die bisher stiefmütterlich behandelten Mohammedaner profi- 
tierten: bei der fünfstündigen Parade zum Jahrestag der Revolution standen 

8 Vgl. H. Neubacher, Die Festung der Löwen. Äthiopien von Salomon bis zur Gegenwart, 
Olten-Freiburg/Br. 1959; E. Hammerschmidt, Äthiopien. Christliches Reich zwischen Ge- 
stern und Morgen, Wiesbaden 1967; ders., Äthiopistik an deutschen Universitäten, Wies- 
baden 1968; T. Tamrat, Church and State in Ethiopia 1270-1527, Oxford 1972. 



Einübung und Weisung 148 

Patriarch und Großmufti gleichberechtigt (und stumm!) neben der Regierungs- 
troika. In den Klöstern des Nordens aber kauern die Mönche mit undurchdring- 
lichen Gesichtern und in großer Armut rund um ihre Kirchen. Sie haben von dem 
Wechsel in der Hauptstadt bisher kaum Kenntnis genommen. Im Augenblick 
bringt ihnen das Volk zwar noch große Verehrung entgegen - mehr jedenfalls 
als dem Pfarrklerus -, aber wie lange wird dies so weitergehen? Wie lange wird 
man noch - in Beobachtung der •jüdischen" Reinheitsvorschriften - ehrfürchtig 
während der Liturgie im äußeren Rund vor den Kirchen stehen, um dort ver- 
trauensvoll Hilfe und Versöhnung zu erbitten? Der Bildungsstand der Mönche 
ist niedrig; so gut wie niemand mehr von ihnen versteht das alte Gheez, die litur- 
gische Sprache, in der die Heilige Schrift und die kirchlichen Gesänge niedergelegt 
sind. Werden sie die Landenteignungen überstehen und junge Menschen finden, 
die bereit sind, ihren Weg nicht nur fortzusetzen, sondern neu zu überdenken? 
Das wird sich erst in einigen Jahren abschätzen lassen. G. Podskalsky SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Bleiben im Geist 

•Ich will den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand geben, 
daß er für immer bei euch sei: den Geist der Wahrheit, den die Welt nicht 
empfangen kann. Sie sieht ihn ja nicht, noch erkennt sie ihn - ihr aber 
kennt ihn; denn er bleibt bei euch und wird in euch sein. Ich werde euch 
nicht verwaist zurücklassen: ich komme zu euch" (Joh 14,16-18) 

Die vorstehenden Sätze stammen aus dem Evangelienbericht des Johannes. Der 
Evangelist hat sie in den Rahmen jener längeren Betrachtungen eingefügt, die 
Jesu Abschiedsreden heißen. Doch sollten die teilweise verwickelten historischen 
und exegetischen Fragen nicht hindern, vor allem auf das zu achten, was an dieser 
entscheidenden Stelle inhaltlich gesagt ist. Entscheidend ist für den Evangelisten 
der Umschlag von Jesu Lehr- und Wanderleben mit den Gefährten zur Ge- 
fangennahme und Hinrichtung, die ihn allein treffen. Doch erschöpft sich der Sinn 
dieser Reden auch nicht darin, dem Freundeskreis noch einmal einige Hinweise 
auf das im folgenden berichtete Todesschicksal zu geben. Vielmehr geht es darum, 
sie auf die ganze weitere Zukunft vorzubereiten und einzustimmen. Die Wende 
schneidet ja radikal in den Lauf ihres Lebens ein und wird - oberflächlich betrach- 
tet - sogar alles Gewesene zerstören und um seinen Sinn bringen. Was bleibt 
dann? Das ist die Frage. Sie läßt Jesus reden und mahnen, ehe die betroffenen 




