IMSPIEGEL DER ZEIT

Auf den Spuren der ersten Ménche:

Ein Besuch in den Klostern Agyptens und Athiopiens

Sowohl Agypten als auch Athiopien riickten im vergangenen Jahr mehrmals in
die politischen Schlagzeilen: die Wiederer6ffnung des seit 1967 geschlossenen
Suezkanals und die Beseitigung der dltesten Monarchie des Kontinents fanden
ein weltweites Echo.

Auch auf kirchlichem Gebiet hat sich dort in den letzten Jahren etwas Neues
entwickelt: waren die koptischen Christen (Kopte = [orthodox christl.] Agypter)
bis vor kurzem aus dem okumenischen Gesprich ausgeschaltet, so wurde nach dem
Besuch des Patriarchen von Alexandrien und Kairo, Amba Shenuda III., beim
Papst (1973) ein dauernder theologischer und praktischer Dialog mit Rom be-
gonnen, der schon nach wenigen Tagungen die historisch gewachsenen Differen-
zen zwischen monophysitischer und orthodox-katholischer Lehre von Christus
als Scheinprobleme erwiesen hat. Damit ist dieser seit 451 n. Chr. von der Ge-
samtkirche getrennte Teil der Christenheit wieder stirker in den Kreislauf des
spirituellen Lebens auch unserer Kirchen zuriickgekehrt. Worin konnte sein be-
sonderer Beitrag bestehen?

Nur drei Prozent der Oberfliche Agyptens werden landwirtschaftlich kultiviert;
der Rest bleibt heute wie vor 3000 Jahren Wiiste. Anderseits besaf} das Land im
Altertum die damals grofite Weltstadt: Alexandrien. In diesem engen Beiein-
ander von lirmendem Leben der Grofistadt und schweigender Einsamkeit der
Wiiste brach im 3. Jahrhundert erstmalig eine Bewegung auf, von deren Ver-
michtnis die ganze Christenheit bis in unsere Tage zehrt: das Ménchtum. Die
nitrische Wiiste zwischen Alexandrien und Kairo, die sketische Wiiste zwischen
Kairo und dem Roten Meer und die Thebais in Oberagypten, die Eindde nahe
beim heutigen Luxor (Theben), bildeten die Wiege des teils einsiedlerischen, teils
halb gemeinschaftlichen Asketentums. Der Ménchs,, vater“ Antonios der Gr. und
der grofle Organisator Pachomios sind die beiden herausragenden Gestalten die-
ser Griinderzeit; der erste wurde berithmt durch seine von Athanasios geschrie-
bene Biographie, der andere durch die von seinen Schillern Horsiese (Horsiesius)
und Schenute (Shenuda) iiberarbeitete Regel des gemeinsamen Lebens. Von
Agypten breitete sich das Monchtum tber Palistina ins Abendland aus, indem
einzelne europaische Besucher eine Zeitlang unter den koptischen Monchen lebten,
ibre Lebensregel kennenlernten und ins Lateinische iibersetzten (Hieronymus,
Johannes Cassian) und zu Hause den verdnderten Anforderungen anpafiten.
Koénnte dieses Erbe nicht zu neuem Auftrag werden?

Wenn man heute nach den Spuren des geschilderten Ursprungs sucht, dann
wird man sich bei jedem Schritt und Tritt bewufit, dafl das Land kein agyptisch-
christliches mehr, sondern ein arabisch-islamisches geworden ist, in dem die Ur-



Im Spiegel der Zeit 146

einwohner zur geduldeten Minderheit (ca. zehn Prozent) herabgesunken sind
(darum auch deren Verlangen, mit anderen Kirchen Kontakt zu finden). Diese
Situation schlégt sich natiirlich auch in Zahl und Bedeutung der Kldster nieder?.
In Kairo selbst ist das traditionell koptische Viertel auf einige verfallende Gafi-
chen im sidlichen Alt-Kairo zusammengeschrumpft; die dort liegenden Frauen-
klgster leiden unter Uberalterung. Die oben genannten historischen Zentren des
Monchtums bestehen weiter; da der Osten des Landes weiterhin militirisches
Sperrgebiet bleibt, und die Gemeinschaften des Siidens weit auseinanderliegen,
besucht man meistens die Kl6ster der nitrischen Wiiste (der Name leitet sich von
dem noch heute dort gewonnenen Natron bzw. Kochsalz ab). Von den damals 50
Monasterien sind vier iibriggeblieben; viele der anderen boten als deutlich sicht-
bare Schutthiigel dem Archdologen ein lohnendes Betitigungsfeld. Von diesen
vier Klostern, etwa 100 km westlich von Kairo gelegen, links der Wiistenstrafle
nach Alexandrien, hat eines, St. Makarios, entschlossen den Weg der Erneuerung
beschritten. Vor sechs Jahren zog eine Handvoll junger Akademiker (ein Apo-
theker, der heutige Abt, Arzte, Ingenieure usw.) in das baulich und geistlich
darniederliegende Geviert ein, riff alle Gebaude bis auf die #lteste Kirche und
ein Refektor ab, um dann neue Zellen fiir 120 Ménche, einen schattigen Wandel-
gang, eine - bis dahin fehlende — Bibliothek, einen Trakt fiir Besucher und zeit-
weilige Giéste und eine Ukonomie (auflerhalb der quadratischen Umfassungs-
mauer) zu errichten; in wenigen Jahren wird alles vollendet sein. Alle Mittel
fiir den Neubau werden von der Kirche allein aufgebracht; schon dies ist ein Zei-
chen fiir den dahinterstehenden geistigen Neubeginn, der ausdriicklich an die alte
Tradition der ersten Wiistenviter in den sogenannten ,Spriichen der Viter* (bei
Tisch tiglich vorgelesen) ankniipft. Extreme Unbildung und Ungepflegtheit, die
in der Vergangenheit nicht selten den Spott der Besucher herausforderten, sollten
endgiiltig ausgeschlossen werden. Die drei iibrigen Kléster (Kloster der Rémer,
Kloster der Syrer, St. Bishoi) sind ebenfalls gewillt, diesen Weg zu gehen. Und
der gegenwiirtige Patriarch, selbst aus dem Syrerkloster hervorgegangen, unter-
stiitzt die Reform mit vollem Engagement. Alle Gemeinschaften zihlen heute je
30 bis 40, meist jingere Moénche. Nur eine gemeinsame Mahlzeit und ein gemein-
samer Gottesdienst am Tage unterbrechen das prinziptell einsiedlerische Leben;
im ibrigen hat jeder Monch eine dreigliedrige Zelle, die Aufenthaltsraum,
Schlafstétte (mit sanitiren Anlagen) und Kochnische umfafit; einige wohnen zeit-
weise auch mit Erlaubnis des Abtes in nahegelegenen Wiistenklausen. Dazu ber-
gen die an sich kleinen und unscheinbaren Lehmkirchen fast immer eine winzige
Seitenkapelle, die gerade fir einen Menschen Platz 148t und nur gebiickt zu
betreten ist: hier feiern die Priestermdnche von Zeit zu Zeit eine Liturgie der
persinlichen Versenkung. Die Kleidung ist ein einfacher schwarzer Umhang, ,so0
wie Vater Antonios gekleidet war“; der Tisch im Refektor hat die Form eines
Hufeisens, ,s0 wie Christus mit seinen Jiingern im Abendmahlssaale saf“: man
nimmt die angeblich ungebrochene Tradition auch in modernisierter Umgebung
sehr wortlich. Geblieben seit den Tagen der Viter ist aber sicher die Hirte und

1 Vgl. O. F. A. Meinardus, Christian Egypt, ancient and modern, Kairo 1965.



Im Spiegel der Zeit 147

Klarheit der Wiiste, deren sengendes Licht, Stille und Grenzenlosigkeit den
Menschen entweder erdriicken oder erheben. So darf man hoffen, dafl die
Wiistenmonche wieder das geistige Feuer (Evagrios Pontikos) und die Aus-
strahlungskraft zuriickgewinnen, die sie einst an die Spitze einer weltweiten
Bewegung setzten.

Ganz anders liegen die Verhiltnisse im stdlichen, ehemals angrenzenden
Athiopien? (heute liegt der Sudan zwischen beiden Lindern). Zwar teilt die
dortige christliche Bevblkerung in ihrer Mehrheit den monophysitischen Glauben
der Kopten — bis 1959 unterstand das athiopische Patriarchat auch rechtlich dem
Patriarchen von Alexandrien {doch schon mit dem Einmarsch Mussolinis [1936]
begannen sich die Bande zu lockern) —, allein das Erscheinungsbild und der Ent-
wicklungsstand der dortigen Kirche sind ganz anders. Die heutige Hauptstadt
Addis Abeba ist eine neue Stadt; sie wurde erst von dem Schopfer des modernen
Athiopien, Menelik II., Ende des 19. Jahrhunderts im geographischen Zentrum
angelegt. Um die Anfinge des Christentums zuriickzuverfolgen, mufl man in den
Norden des Landes gehen, in dem drei ehemalige ,Hauptstidte“ liegen: Aksum,
Lalibela (mit den berithmten Felsenkirchen) und Gondar. In diesem weiten, hoch-
gebirgigen Halbrund um den Tanasee liegen die meisten Kldster und kunst-
geschichtlich wertvollen Kirchen. Nach ersten Missionsbemiihungen im 4. Jahr-
hundert verdanken Kirche und Ménchtum ihr Aufblihen den ,neun rémischen
Heiligen®, wahrscheinlich aus Syrien vertriebenen Ménchen, die gegen 500 n. Chr.
nach Athiopien kamen. Das hinderte freilich die Legende nicht daran, dbnlich wie
in Agypten, der Gottesmutter und ihrem Kinde einzelne Rastplitze auf der
»Flacht nach Agypten“ auch auf den Inseln des Tanasees anzuweisen. Die An-
siedlung der Monche aof felsigen Hochplateaus, zwischen dem hente umkimpften
Eritrea und der Hauptstadt, sowie auf den schwer zugiéinglichen Inseln des Tana-
sees wurde aber dadurch noch aufs neue bekriftigt, dafl spiter die eroberungs-
freudigen Araber sich nur durch unwegsames und gefihrliches Terrain vom
weiteren Vorriicken abhalten lieflen. So haben die Ménche nicht nur die Kirche,
sondern auch den Staat (besser: die Monarchie) iiber die Wirren der Jahrhunderte
hinweggerettet. Von daher war das kirchliche Leben bis zom Sturz der Monarchie
ganz auf Erhaltung und Bewahrung des Erbes abgestellt, unter sorgfiltiger Ab-
schirmung von duferen Einflissen. Aus diesem Grund waren noch die nach dem
2. Weltkrieg von Kaiser Haile Selassie 1. zum Aufban des hoheren Schulwesens
und der Universitit ins Land gerufenen frankokanadischen Jesuiten streng daran
gebunden, ibre eigentliche Identitit in der Uffentlichkeit zn verbergen. Dies hat
sich mit dem Machtwechsel 1974 entscheidend gedndert: die sozialistisch orien-
tierte Militirjunta strebt eine totale Trennung von Kirche und Staat an, wovon
zunachst einmal die bisher stiefmitterlich behandelten Mohammedaner profi-
tierten: bei der fiinfstiindigen Parade zum Jahrestag der Revolution standen

* Vgl. H. Neubacher, Die Festung der Lowen. Athiopien von Salomon bis zur Gegenwart,
Olten-Freiburg/Br. 1959; E. Hammerschmidt, Athiopien. Christliches Reich zwischen Ge-
stern und Morgen, Wiesbaden 1967; ders., Athiopistik an deutschen Universititen, Wies-
baden 1968; T. Tamrat, Churds and State in Ethiopia 1270-1527, Oxford 1972.



Einiibung und Weisung 148

Patriarch und Grofimufti gleichberechtigt (und stumm!) neben der Regierungs-
troika. In den Kléstern des Nordens aber kauern die Ménche mit undurchdring-
lichen Gesichtern und in grofler Armut rund um ihre Kirchen. Sie haben von dem
Wedhsel in der Hauptstadt bisher kaum Kenntnis genommen. Im Augenblick
bringt ihnen das Volk zwar noch grofle Verehrung entgegen — mehr jedenfalls
als dem Pfarrklerus —, aber wie lange wird dies so weitergehen? Wie lange wird
man noch — in Beobachtung der ,jidischen* Reinheitsvorschriften — ehrfiirchtig
wihrend der Liturgie im dufleren Rund vor den Kirchen stehen, um dort ver-
trauensvoll Hilfe und Versohnung zu erbitten? Der Bildungsstand der Monche
ist niedrig; so gut wie niemand mehr von ihnen versteht das alte Gheez, die litur-
gische Sprache, in der die Heilige Schrift und die kirchlichen Geséinge niedergelegt
sind. Werden sie die Landenteignungen iiberstehen und junge Menschen finden,
die bereit sind, ihren Weg nicht nur fortzusetzen, sondern neu zu tiberdenken?
Das wird sich erst in einigen Jahren abschitzen lassen. G. Podskalsky S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Bleiben im Geist

»1ch will den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand geben,
dafl er fiir immer bei euch sei: den Geist der Wahrheit, den die Welt nicht
empfangen kann. Sie sieht ithn ja nicht, noch erkennt sie ithn — ihr aber
kennt ihn; denn er bleibt bei euch und wird in euch sein. Ich werde euch
nicht verwaist zuriicklassen: ich komme zu euch® (Joh 14, 16-18)

Die vorstehenden Satze stammen aus dem Evangelienbericht des Johannes. Der
Evangelist hat sie in den Rahmen jener lingeren Betrachtungen eingefiigt, die
Jesu Abschiedsreden heiflen. Doch sollten die teilweise verwickelten historischen
und exegetischen Fragen nicht hindern, vor allem auf das zu achten, was an dieser
entscheidenden Stelle inkaltlich gesagt ist. Entscheidend ist fiir den Evangelisten
der Umschlag von Jesu Lehr- und Wanderleben mit den Gefihrten zur Ge-
fangennahme und Hinrichtung, die ihn allein treffen. Doch erschépft sich der Sinn
dieser Reden auch nicht darin, dem Freundeskreis noch einmal einige Hinweise
auf das im folgenden berichtete Todesschicksal zu geben. Vielmehr geht es darum,
sie auf die ganze weitere Zukunft vorzubereiten und einzustimmen. Die Wende
schneidet ja radikal in den Lauf ihres Lebens ein und wird — oberflachlich betrach-
tet — sogar alles Gewesene zerstoren und um seinen Sinn bringen. Was bleibt
dann? Das ist die Frage. Sie 148t Jesus reden und mahnen, ehe die betroffenen





