Einiibung und Weisung 148

Patriarch und Grofimufti gleichberechtigt (und stumm!) neben der Regierungs-
troika. In den Kléstern des Nordens aber kauern die Ménche mit undurchdring-
lichen Gesichtern und in grofler Armut rund um ihre Kirchen. Sie haben von dem
Wedhsel in der Hauptstadt bisher kaum Kenntnis genommen. Im Augenblick
bringt ihnen das Volk zwar noch grofle Verehrung entgegen — mehr jedenfalls
als dem Pfarrklerus —, aber wie lange wird dies so weitergehen? Wie lange wird
man noch — in Beobachtung der ,jidischen* Reinheitsvorschriften — ehrfiirchtig
wihrend der Liturgie im dufleren Rund vor den Kirchen stehen, um dort ver-
trauensvoll Hilfe und Versohnung zu erbitten? Der Bildungsstand der Monche
ist niedrig; so gut wie niemand mehr von ihnen versteht das alte Gheez, die litur-
gische Sprache, in der die Heilige Schrift und die kirchlichen Geséinge niedergelegt
sind. Werden sie die Landenteignungen iiberstehen und junge Menschen finden,
die bereit sind, ihren Weg nicht nur fortzusetzen, sondern neu zu tiberdenken?
Das wird sich erst in einigen Jahren abschitzen lassen. G. Podskalsky S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Bleiben im Geist

»1ch will den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand geben,
dafl er fiir immer bei euch sei: den Geist der Wahrheit, den die Welt nicht
empfangen kann. Sie sieht ithn ja nicht, noch erkennt sie ithn — ihr aber
kennt ihn; denn er bleibt bei euch und wird in euch sein. Ich werde euch
nicht verwaist zuriicklassen: ich komme zu euch® (Joh 14, 16-18)

Die vorstehenden Satze stammen aus dem Evangelienbericht des Johannes. Der
Evangelist hat sie in den Rahmen jener lingeren Betrachtungen eingefiigt, die
Jesu Abschiedsreden heiflen. Doch sollten die teilweise verwickelten historischen
und exegetischen Fragen nicht hindern, vor allem auf das zu achten, was an dieser
entscheidenden Stelle inkaltlich gesagt ist. Entscheidend ist fiir den Evangelisten
der Umschlag von Jesu Lehr- und Wanderleben mit den Gefihrten zur Ge-
fangennahme und Hinrichtung, die ihn allein treffen. Doch erschépft sich der Sinn
dieser Reden auch nicht darin, dem Freundeskreis noch einmal einige Hinweise
auf das im folgenden berichtete Todesschicksal zu geben. Vielmehr geht es darum,
sie auf die ganze weitere Zukunft vorzubereiten und einzustimmen. Die Wende
schneidet ja radikal in den Lauf ihres Lebens ein und wird — oberflachlich betrach-
tet — sogar alles Gewesene zerstoren und um seinen Sinn bringen. Was bleibt
dann? Das ist die Frage. Sie 148t Jesus reden und mahnen, ehe die betroffenen



Einiibung und Weisung 149

Freunde diese Frage iiberhaupt formulieren kénnen. Mit einem umgreifenden
Ausblick nach vorn soll offensichtlich alle gefiihlige Abschiedstrauer gleich ver-
scheucht werden. Er reifit fast gewaltsam eine neue, gar nicht gewollte Perspektive
vor den Jingeraugen auf. Ihnen hitte das Bild aus der eigenen Erinnerung
wohl geniigt; sie waren keineswegs interessiert daran, dafl und warum der bis-
herige gemeinsame Weg mit Jesus abbrechen und zu Ende sein soll. Kénnte nicht
alles weitergehen, bis fiir alle Welt jene erlésende Gottesherrschaft durchbricht,
auf die hin sich diese Gemeinschaft unterwegs weifi?

Stattdessen die Rede vom Geist. Er ist die Zusage, die der Herr den Gefdhrten
bei seinem Verlassen mit allem Nachdruck gibt. Der Geist wird die Zweifel, die
Fragen, die Angstlichkeiten und die Schranken iiberwinden. Und er gibt Antwort
auf die Frage: Was bleibt dann?, ja er ist selbst ihre Losung. Das klingt zunichst
wie eine nur zu gewohnte Ausrede angesichts des unausweichlichen Zwangs der
Situation. Die Wiirfel sind gefallen; Jesus kann das bisherige Leben nicht mehr
weiterfithren; die Trennung von denen, die im folgten und die ihre Existenz fiir
die Hoffnung auf ihn einsetzen, ist von anderen bestimmt und vorbereitet. Was
sagt ein Mensch in solcher Lage? Neigt er nicht gegeniiber Freunden zur beteuern-
den Versicherung, schieflich sei es der Geist, in dem man verbunden sei und bleibe
und dieser Geist iiberwinde alle Abstinde und Mauern, die duflerer Zwang schaf-
fen kénne? Und die anderen mégen auf diesen Gedanken eingehen und ihrem
Gegeniiber in starken Worten bestéitigen, da ganz bestimmt der Geist ein stir-
keres Band sei; werde man auch dufierlich auseinandergezwungen, dann konne
das letztlich nur nebenséchlich sein. Im Geist bleibe alles beim alten.

Der Geist als Ersatz; ganz iiberzengend und sicher wirkt dieser Gedanke
nie, und folglich traut man ihm auch nicht recht. Gewéhnlich verfallt einer erst
auf diese ,Notldsung’, wenn ihn die Umstinde in die schmerzliche Zerrissenheit
zwischen Bleiben-Wollen und Gehen-Missen zwingen. Dann gibt das Wollen
dem Miissen nach, indem es zugleich durch eine feierliche Erklirung den Wert
beider Seiten klarzustellen und den Zwang der Verhiltnisse umzukehren sucht:
wichtiger, entscheidender, wirklicher ist das Bleiben im Geist, bedeutungslos,
nebensichlich und ohne echte Wirkung das tatsichliche Getrenntsein. Die Not-
wendigkeiten dndert der Gedanke zwar keineswegs, doch bringt er eine tiefere
Schicht des Lebens, des Empfindens zum Ausdruck, die rithrt und zu tragen erleich-
tert, was sich nicht abwenden 1afit. Mit verschleierten Illusionen hat solche Rede-
weise darum dennoch nichts zu tun, weil auch sie durchaus Reales zur Sprache
bringt. Ruhen sie doch auf dem soliden Fundament gemeinsamen Erlebens und
Erfahrens, auf der Tatsache, dal man zusammen Erfolg und Gliick teilen durfte,
so dafl der Wunsch nach Dauer erwachte.

Allerdings, im beschriebenen Sinn hat Jesus gewif nicht vom Geist gesprochen.
Wie hitte er Nostalgie wecken konnen, wo der Grund fiir die Sehnsucht noch als
unerreichbares Ziel aussteht? An dessen Verwirklichung aber lag dem Herrn und
seinen Gefihrten, wenn auch ihre Vorstellungen in diesem Moment weit ausein-
andergingen. Die verheifiene Erlosung konnte nicht Gegenstand der Erinnerung
sein, sie mufite zuerst einmal eintreten. Greift man ein neueres Schlagwort auf,
dann ging es bei diesem Abschied nicht darum, daff und wie ,die Sache Jesu®



Einiibung und Weisung 150

weiterging, sondern daf und wie sie sich erfilllen konnte. In seinen Reden gibt
der Herr seine Antwort so, dafl die Gefihrten vor allem eines verstehen: die
Sendung Jesu und ihre volle Verwirklichung werden nicht dadurch garantiert, dafl
sie sich an ihm festklammern, so wie er vor ihnen steht. Sie sollen, ja sie miissen
ihn im Interesse der Sache gehen lassen. Nur so kann sich durchsetzen, was sie
gemeinsam wiinschen. Noch nach der Auferstehung sagt es Jesu zn Maria aus
Magdala nicht anders: ,Halte mich nicht fest! Denn noch bin ich nicht zum Vater
aufgefahren“ (Joh 20, 17). Hier wie dort ist die Zumutung betréchtlich, widerrat
doch jeder gesunde Menschenverstand, ein Pfand eher aus der Hand zu geben,
als man im Besitz des eigentlichen Gutes sicher sein kann.

Jesus aber unterstreicht: ,Es ist gut fiir euch, daf ich fortgehe. Denn wenn ich
nicht fortgehe, wird der Beistand nicht zu euch kommen; wenn ich aber gehe,
werde ich ihn zu ench senden“ (Joh 16,7). Der Vorschlag schon klingt seltsam und
unverstindlich, ganz abgesehen von der beigefiigten Versicherung, dieser Geist
erschliefe spiter den Sinn all dessen, was jetzt unverstindlich bleibe; er gebe
zudem Kraft zum Zeugnis in der Welt. Ist denn der Herr an die Grenzen seiner
Fahigkeit gestoBen? Braucht es jemand anders, der mehr vermag als er? Wie
vertriige sich das mit seiner Botschaft, dafl sich in der Entscheidung zn ihm das
Geschick der Welt entscheide? Der Redende scheint ja sagen zu wollen, ihm sei
es nicht moglich, das begonnene Werk selbst zu Ende zu bringen; der Geist miisse
es weiterfithren. Doch dieser handle weder im eigenen Namen noch in eigener
Kraft, weil hinter ihm der Vater stehe, in dessen Hinden letztlich alle Faden der
Geschichte zusammenlaufen. Indes, jedesmal wenn diese Dentung mit einem Satz
aus dem Evangelium belegt werden soll, der sie zu schiitzen scheint, springt ganz
gewifl der gleich folgende Gedanke uniibersehbar und kriftig dagegen. Das so
klare Unterscheiden zwischen Vater, Sobn und Geist gerit sofort ins Zwielicht,
wen man lesen mufl: ,Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen®.
,Glaubst du nicht, daf ich im Vater bin und dafl der Vater in mir ist?“. Der
Geist der Wahrheit, wird euch in alle Wahrheit einfihren . . . Er wird mich ver-
herrlichen, denn er wird von dem Meinen nehmen und es euch kundtun. Alles,
was der Vater hat, ist mein; daher sage ich: ,Er wird von dem Meinen nehmen
und es euch kundtun‘ “ (Joh 16, 13-15).

Um ein zutreffendes Bild von dieser Einheit ist es Jesus in seinen Worten an
die Gefihrten offenkundig zu tun. Dafl er mit dem Vater zusammengehdrt und
im Geist mit ihm gemeinsam handelt, das sollen sie nicht nur wissen, sondern
lebendig erfahren. Erst dann namlich werden sie voll und ganz erfassen, worauf
sie sich einlieflen, als sie Jesus von Nazaret folgten. Vorldufig war es gerade
der Umgang mit ihm, durch den ihre Augen gehalten wurden. Er mufl aus ihrem
Blickfeld und Lebensraum schwinden, nicht um eine Leerstelle zu hinterlassen,
die sie beunruhigt, sondern um sie ganz im Gegenteil die grofere Wirklichkeit der
Gottesoffenbarung begreifen zu lassen. Er kam nicht, um sich zu predigen, sondern
die erlosende Liebe des Vaters, mit der er sich selbst eins weifi. Diese tiefere und
umfassendere Einheit allerdings kommt den Gefihrten nicht voll zu Bewufitsein,
prigt aus diesem Grunde noch weniger ihre Existenz und ihr personliches Engage-
ment an der Seite des Herrn. Die ihnen vertraute Gestalt, das mit ihm geteilte



Einiibung und Weisung 151

Geschick scheinen die volle Dimension gottlicher Offenbarung eigentiimlich zu
verdecken, Denn damit sind ja auch irdisch unvermeidliche Grenzen in Raum und
Zeit gezogen, die diesen Jesus ganz selbstverstindlich von dem Gott zu trennen
scheinen, von dessen Heil er spricht. Als sei der Vater anders und woanders als
der Sohn!

Bleiben im Geist; fiir die Jiinger bedeutet dies gerade, dafl ihnen die tiefe Ein-
heit aufgeht, die Vater und Sohn verbindet, ohne sie doch in eins zusammen-
schmelzen zu lassen. Gerade diese Wahrheit aber wird dem Menschen solange
nicht recht begreiflich, als er Jesus allein als den Wandergefdhrten und Meister
seiner Freunde kennt, als er durch sein Fleisch und Blut zwar nicht dem Mif-
verstindnis, wohl aber dem Un-verstindnis bequeme Argumente zur Entschuldi-
gung bietet. Vater und Sohn lassen sich nicht auf véllig verschiedene Platze, sau-
berlich ein fiir allemal voneinander getrennt, in Rollen einweisen, die auf zwei
eigenen Bithnen ohne Bezug zucinander spiclen. Aber ernsthaft zu verstehen
sucht es der Mensch doch erst, wenn die beiden — Vater und Sohn — buchstdblich
zusammenkommen, weil der Sohn fortgeht. Wohin? Zu seinem Vater natiirlich,
mit dem ihn alles verbindet!

Bleiben im Geist; das heifit fiir Vater und Sohn Gemeinsamkeit, in der jeder
von ithnen doch er selbst ist; auch der, den die Welt als Mitmenschen erlebte, 16st
sich nicht spurlos in diese géttliche Gemeinschaft auf, als hatte er die eigene
Existenz verloren oder aufgegeben. Ganz im Gegenteil schafft er in diesem ge-
meinsamen Leben den Platz fiir jene, die er fiir eine gewisse Zeit in der Welt
zuricklaft. Nicht nur das; als der Weg, der zum Vater fithrt, 6ffnet er schon jetzt
den Zugang, indem er die Sendung des Geistes einleitet — fiir immer. Jesus weif§
sich als den Weg, der in das Ziel miindet und dort sein Ende hat, dabei jedoch
Weg bleibt, auf dem die Menschen zum Vater gelangen.

Und des Vaters Rolle, um es einmal so zu sagen? Jesus endet den Abschied von
seinen Gefihrten mit einer ausdriicklichen Bitte an den Vater. Ja, er kann und
mufl den Vater wirklich bitten; denn der gibt Verherrlichung, Erkenntnis, Erhal-
tung, Heiligkeit, Sendung und Einheit, niemand sonst.

Bleiben im Geist; es ist nichts anderes als das Leben in Fiille. ,Das Leben des
Geistes kann nur ein Ganzes sein“, heifit es einmal bei H. de Lubac. Die Menschen
sind fiirderhin vom g6ttlichen Leben nicht mehr ausgeschlossen. In dem gedanklich
nicht fafbaren Paradox von Einheit und Unterscheidung zwischen dem Vater und
Jesus wirkt der Geist beider iiber sie hinaus. Damit der Mensch dies verstehe,
sich auf den Weg macht und sein Ziel findet, braucht er allerdings mehr als solch
dunkle Rede. Der Herr weif8 das. Er rechnet selbst bei den eigenen Freunden nicht
damit, dafl sie seinen Ausfilhrungen ganz folgen, geschweige denn dafl diese
allein ausreichen konnten, in ihnen das Weiterwirken der géttlichen Erlésung fiir
diese Welt zu garantieren. Das ist der Grund fiir die Bitte an den Vater, in der
sich der Sohn noch einmal als der Mittler zwischen Gott und Mensch erweist.
Wenn Jesus geht, kommt der Geist als jener ndtige Beistand, in dem nicht nur
bleibt und bewahrt wird, was vorher schon war. Vielmehr fangt in ihm die Erfiil-
lung des zugesagten Lebens an — firr immer —, wo nach dem Pauluswort letztlich
Gott alles in allem ist. Karl-Heinz Neufeld S]





