
Einübung und Weisung 148 

Patriarch und Großmufti gleichberechtigt (und stumm!) neben der Regierungs- 
troika. In den Klöstern des Nordens aber kauern die Mönche mit undurchdring- 
lichen Gesichtern und in großer Armut rund um ihre Kirchen. Sie haben von dem 
Wechsel in der Hauptstadt bisher kaum Kenntnis genommen. Im Augenblick 
bringt ihnen das Volk zwar noch große Verehrung entgegen - mehr jedenfalls 
als dem Pfarrklerus -, aber wie lange wird dies so weitergehen? Wie lange wird 
man noch - in Beobachtung der •jüdischen" Reinheitsvorschriften - ehrfürchtig 
während der Liturgie im äußeren Rund vor den Kirchen stehen, um dort ver- 
trauensvoll Hilfe und Versöhnung zu erbitten? Der Bildungsstand der Mönche 
ist niedrig; so gut wie niemand mehr von ihnen versteht das alte Gheez, die litur- 
gische Sprache, in der die Heilige Schrift und die kirchlichen Gesänge niedergelegt 
sind. Werden sie die Landenteignungen überstehen und junge Menschen finden, 
die bereit sind, ihren Weg nicht nur fortzusetzen, sondern neu zu überdenken? 
Das wird sich erst in einigen Jahren abschätzen lassen. G. Podskalsky SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Bleiben im Geist 

•Ich will den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand geben, 
daß er für immer bei euch sei: den Geist der Wahrheit, den die Welt nicht 
empfangen kann. Sie sieht ihn ja nicht, noch erkennt sie ihn - ihr aber 
kennt ihn; denn er bleibt bei euch und wird in euch sein. Ich werde euch 
nicht verwaist zurücklassen: ich komme zu euch" (Joh 14,16-18) 

Die vorstehenden Sätze stammen aus dem Evangelienbericht des Johannes. Der 
Evangelist hat sie in den Rahmen jener längeren Betrachtungen eingefügt, die 
Jesu Abschiedsreden heißen. Doch sollten die teilweise verwickelten historischen 
und exegetischen Fragen nicht hindern, vor allem auf das zu achten, was an dieser 
entscheidenden Stelle inhaltlich gesagt ist. Entscheidend ist für den Evangelisten 
der Umschlag von Jesu Lehr- und Wanderleben mit den Gefährten zur Ge- 
fangennahme und Hinrichtung, die ihn allein treffen. Doch erschöpft sich der Sinn 
dieser Reden auch nicht darin, dem Freundeskreis noch einmal einige Hinweise 
auf das im folgenden berichtete Todesschicksal zu geben. Vielmehr geht es darum, 
sie auf die ganze weitere Zukunft vorzubereiten und einzustimmen. Die Wende 
schneidet ja radikal in den Lauf ihres Lebens ein und wird - oberflächlich betrach- 
tet - sogar alles Gewesene zerstören und um seinen Sinn bringen. Was bleibt 
dann? Das ist die Frage. Sie läßt Jesus reden und mahnen, ehe die betroffenen 



Einübung und Weisung 149 

Freunde diese Frage überhaupt formulieren können. Mit einem umgreifenden 
Ausblick nach vorn soll offensichtlich alle gefühlige Äbschiedstrauer gleich ver- 
scheucht werden. Er reißt fast gewaltsam eine neue, gar nicht gewollte Perspektive 
vor den Jüngeraugen auf. Ihnen hätte das Bild aus der eigenen Erinnerung 
wohl genügt; sie waren keineswegs interessiert daran, daß und warum der bis- 
herige gemeinsame Weg mit Jesus abbrechen und zu Ende sein soll. Könnte nicht 
alles weitergehen, bis für alle Welt jene erlösende Gottesherrschaft durchbricht, 
auf die hin sich diese Gemeinschaft unterwegs weiß? 

Stattdessen die Rede vom Geist. Er ist die Zusage, die der Herr den Gefährten 
bei seinem Verlassen mit allem Nachdruck gibt. Der Geist wird die Zweifel, die 
Fragen, die Ängstlichkeiten und die Schranken überwinden. Und er gibt Antwort 
auf die Frage: Was bleibt dann?, ja er ist selbst ihre Lösung. Das klingt zunächst 
wie eine nur zu gewohnte Ausrede angesichts des unausweichlichen Zwangs der 
Situation. Die Würfel sind gefallen; Jesus kann das bisherige Leben nicht mehr 
weiterführen; die Trennung von denen, die im folgten und die ihre Existenz für 
die Hoffnung auf ihn einsetzen, ist von anderen bestimmt und vorbereitet. Was 
sagt ein Mensch in solcher Lage? Neigt er nicht gegenüber Freunden zur beteuern- 
den Versicherung, schießlich sei es der Geist, in dem man verbunden sei und bleibe 
und dieser Geist überwinde alle Abstände und Mauern, die äußerer Zwang schaf- 
fen könne? Und die anderen mögen auf diesen Gedanken eingehen und ihrem 
Gegenüber in starken Worten bestätigen, daß ganz bestimmt der Geist ein stär- 
keres Band sei; werde man auch äußerlich auseinandergezwungen, dann könne 
das letztlich nur nebensächlich sein. Im Geist bleibe alles beim alten. 

Der Geist als Ersatz; ganz überzeugend und sicher wirkt dieser Gedanke 
nie, und folglich traut man ihm auch nicht recht. Gewöhnlich verfällt einer erst 
auf diese .Notlösung', wenn ihn die Umstände in die schmerzliche Zerrissenheit 
zwischen Bleiben-Wollen und Gehen-Müssen zwingen. Dann gibt das Wollen 
dem Müssen nach, indem es zugleich durch eine feierliche Erklärung den Wert 
beider Seiten klarzustellen und den Zwang der Verhältnisse umzukehren sucht: 
wichtiger, entscheidender, wirklicher ist das Bleiben im Geist, bedeutungslos, 
nebensächlich und ohne echte Wirkung das tatsächliche Getrenntsein. Die Not- 
wendigkeiten ändert der Gedanke zwar keineswegs, doch bringt er eine tiefere 
Schicht des Lebens, des Empfindens zum Ausdruck, die rührt und zu tragen erleich- 
tert, was sich nicht abwenden läßt. Mit verschleierten Illusionen hat solche Rede- 
weise darum dennoch nichts zu tun, weil auch sie durchaus Reales zur Sprache 
bringt. Ruhen sie doch auf dem soliden Fundament gemeinsamen Erlebens und 
Erfahrens, auf der Tatsache, daß man zusammen Erfolg und Glück teilen durfte, 
so daß der Wunsch nach Dauer erwachte. 

Allerdings, im beschriebenen Sinn hat Jesus gewiß nicht vom Geist gesprochen. 
Wie hätte er Nostalgie wecken können, wo der Grund für die Sehnsucht noch als 
unerreichbares Ziel aussteht? An dessen Verwirklichung aber lag dem Herrn und 
seinen Gefährten, wenn auch ihre Vorstellungen in diesem Moment weit ausein- 
andergingen. Die verheißene Erlösung konnte nicht Gegenstand der Erinnerung 
sein, sie mußte zuerst einmal eintreten. Greift man ein neueres Schlagwort auf, 
dann ging es bei diesem Abschied nicht darum, daß und wie •die Sache Jesu" 



Einübung und Weisung 150 

weiterging, sondern daß und wie sie sich erfüllen könnte. In seinen Reden gibt 
der Herr seine Antwort so, daß die Gefährten vor allem eines verstehen: die 
Sendung Jesu und ihre volle Verwirklichung werden nicht dadurch garantiert, daß 
sie sich an ihm festklammern, so wie er vor ihnen steht. Sie sollen, ja sie müssen 
ihn im Interesse der Sache gehen lassen. Nur so kann sich durchsetzen, was sie 
gemeinsam wünschen. Noch nach der Auferstehung sagt es Jesu zu Maria aus 
Magdala nicht anders: •Halte mich nicht fest! Denn noch bin ich nicht zum Vater 
aufgefahren" (Joh 20, 17). Hier wie dort ist die Zumutung beträchtlich, widerrät 
doch jeder gesunde Menschenverstand, ein Pfand eher aus der Hand zu geben, 
als man im Besitz des eigentlichen Gutes sicher sein kann. 

Jesus aber unterstreicht: •Es ist gut für euch, daß ich fortgehe. Denn wenn ich 
nicht fortgehe, wird der Beistand nicht zu euch kommen; wenn ich aber gehe, 
werde ich ihn zu euch senden" (Joh 16,7). Der Vorschlag schon klingt seltsam und 
unverständlich, ganz abgesehen von der beigefügten Versicherung, dieser Geist 
erschließe später den Sinn all dessen, was jetzt unverständlich bleibe; er gebe 
zudem Kraft zum Zeugnis in der Welt. Ist denn der Herr an die Grenzen seiner 
Fähigkeit gestoßen? Braucht es jemand anders, der mehr vermag als er? Wie 
vertrüge sich das mit seiner Botschaft, daß sich in der Entscheidung zu ihm das 
Geschick der Welt entscheide? Der Redende scheint ja sagen zu wollen, ihm sei 
es nicht möglich, das begonnene Werk selbst zu Ende zu bringen; der Geist müsse 
es weiterführen. Doch dieser handle weder im eigenen Namen noch in eigener 
Kraft, weil hinter ihm der Vater stehe, in dessen Händen letztlich alle Fäden der 
Geschichte zusammenlaufen. Indes, jedesmal wenn diese Deutung mit einem Satz 
aus dem Evangelium belegt werden soll, der sie zu schützen scheint, springt ganz 
gewiß der gleich folgende Gedanke unübersehbar und kräftig dagegen. Das so 
klare Unterscheiden zwischen Vater, Sohn und Geist gerät sofort ins Zwielicht, 
wen man lesen muß: •Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen". 
•Glaubst du nicht, daß ich im Vater bin und daß der Vater in mir ist?". Der 
Geist der Wahrheit, wird euch in alle Wahrheit einführen ... Er wird mich ver- 
herrlichen, denn er wird von dem Meinen nehmen und es euch kundtun. Alles, 
was der Vater hat, ist mein; daher sage ich: ,Er wird von dem Meinen nehmen 
und es euch kundtun' " (Joh 16,13-15). 

Um ein zutreffendes Bild von dieser Einheit ist es Jesus in seinen Worten an 
die Gefährten offenkundig zu tun. Daß er mit dem Vater zusammengehört und 
im Geist mit ihm gemeinsam handelt, das sollen sie nicht nur wissen, sondern 
lebendig erfahren. Erst dann nämlich werden sie voll und ganz erfassen, worauf 
sie sich einließen, als sie Jesus von Nazaret folgten. Vorläufig war es gerade 
der Umgang mit ihm, durch den ihre Augen gehalten wurden. Er muß aus ihrem 
Blickfeld und Lebensraum schwinden, nicht um eine Leerstelle zu hinterlassen, 
die sie beunruhigt, sondern um sie ganz im Gegenteil die größere Wirklichkeit der 
Gottesoffenbarung begreifen zu lassen. Er kam nicht, um sich zu predigen, sondern 
die erlösende Liebe des Vaters, mit der er sich selbst eins weiß. Diese tiefere und 
umfassendere Einheit allerdings kommt den Gefährten nicht voll zu Bewußtsein, 
prägt aus diesem Grunde noch weniger ihre Existenz und ihr persönliches Engage- 
ment an der Seite des Herrn. Die ihnen vertraute Gestalt, das mit ihm geteilte 



Einübung und Weisung 151 

Geschick scheinen die volle Dimension göttlicher Offenbarung eigentümlich zu 
verdecken. Denn damit sind ja auch irdisch unvermeidliche Grenzen in Raum und 
Zeit gezogen, die diesen Jesus ganz selbstverständlich von dem Gott zu trennen 
scheinen, von dessen Heil er spricht. Als sei der Vater anders und woanders als 
der Sohn! 

Bleiben im Geist; für die Jünger bedeutet dies gerade, daß ihnen die tiefe Ein- 
heit aufgeht, die Vater und Sohn verbindet, ohne sie doch in eins zusammen- 
schmelzen zu lassen. Gerade diese Wahrheit aber wird dem Menschen solange 
nicht recht begreiflich, als er Jesus allein als den Wandergefährten und Meister 
seiner Freunde kennt, als er durch sein Fleisch und Blut zwar nicht dem Miß- 
verständnis, wohl aber dem Un-verständnis bequeme Argumente zur Entschuldi- 
gung bietet. Vater und Sohn lassen sich nicht auf völlig verschiedene Plätze, säu- 
berlich ein für allemal voneinander getrennt, in Rollen einweisen, die auf zwei 
eigenen Bühnen ohne Bezug zueinander spielen. Aber ernsthaft zu verstehen 
sucht es der Mensch doch erst, wenn die beiden - Vater und Sohn - buchstäblich 
zusammenkommen, weil der Sohn fortgeht. Wohin? Zu seinem Vater natürlich, 
mit dem ihn alles verbindet! 

Bleiben im Geist; das heißt für Vater und Sohn Gemeinsamkeit, in der jeder 
von ihnen doch er selbst ist; auch der, den die Welt als Mitmenschen erlebte, löst 
sich nicht spurlos in diese göttliche Gemeinschaft auf, als hätte er die eigene 
Existenz verloren oder aufgegeben. Ganz im Gegenteil schafft er in diesem ge- 
meinsamen Leben den Platz für jene, die er für eine gewisse Zeit in der Welt 
zurückläßt. Nicht nur das; als der Weg, der zum Vater führt, öffnet er schon jetzt 
den Zugang, indem er die Sendung des Geistes einleitet - für immer. Jesus weiß 
sich als den Weg, der in das Ziel mündet und dort sein Ende hat, dabei jedoch 
Weg bleibt, auf dem die Menschen zum Vater gelangen. 

Und des Vaters Rolle, um es einmal so zu sagen? Jesus endet den Abschied von 
seinen Gefährten mit einer ausdrücklichen Bitte an den Vater. Ja, er kann und 
muß den Vater wirklich bitten; denn der gibt Verherrlichung, Erkenntnis, Erhal- 
tung, Heiligkeit, Sendung und Einheit, niemand sonst. 

Bleiben im Geist; es ist nichts anderes als das Leben in Fülle. •Das Leben des 
Geistes kann nur ein Ganzes sein", heißt es einmal bei H. de Lubac. Die Menschen 
sind f ürderhin vom göttlichen Leben nicht mehr ausgeschlossen. In dem gedanklich 
nicht faßbaren Paradox von Einheit und Unterscheidung zwischen dem Vater und 
Jesus wirkt der Geist beider über sie hinaus. Damit der Mensch dies verstehe, 
sich auf den Weg macht und sein Ziel findet, braucht er allerdings mehr als solch 
dunkle Rede. Der Herr weiß das. Er rechnet selbst bei den eigenen Freunden nicht 
damit, daß sie seinen Ausführungen ganz folgen, geschweige denn daß diese 
allein ausreichen könnten, in ihnen das Weiterwirken der göttlichen Erlösung für 
diese Welt zu garantieren. Das ist der Grund für die Bitte an den Vater, in der 
sich der Sohn noch einmal als der Mittler zwischen Gott und Mensch erweist. 
Wenn Jesus geht, kommt der Geist als jener nötige Beistand, in dem nicht nur 
bleibt und bewahrt wird, was vorher schon war. Vielmehr fängt in ihm die Erfül- 
lung des zugesagten Lebens an - für immer -, wo nach dem Pauluswort letztlich 
Gott alles in allem ist. Karl-Heinz Neufeld SJ 




