BUCHBESPRECHUNGEN

Glaubensfragen um Tod und Auferstehung Jesu

Greshake, Gisbert; Lohfink, Gerhard:
Naherwartung — Auferstehung — Un-
sterblichkeit.  Untersuchungen  zur
christlichen Eschatologie (Quaestiones
disputatae Bd. 71). Freiburg — Basel -
Wien, Herder-Verlag 1975. 160 S,
kart. DM 26,~.

Der Leser wird hoffentlich schnell bemer-
ken, dafl dieser 71. Band aus der bekannten
Reihe der Quaestiones disputatae aufler den
hochqualifizierten wissenschaftlichen Darle-
gungen zwei Vortrige im Predigt-Stil ent-
halt, die wohl das Wesentliche noch einmal
konkret zusammenfassen. Diese erlanben
auch dem mit der eschatologischen Proble-
matik nicht so Vertrauten einen guten Ein-
stieg und bieten sozusagen Modelle fiir die
im Gemeinde-Alltag nétige Verkiindigung
an. Greshake geht vor allem der Frage
nach, was wir fiir die Zukunft von Jesus er-
warten diirfen. Die naheliegende Auskunft
~Auch Jesus hat umsonst gelebt* muf} dif-
ferenziert werden, weil ein Unterschied
zwischen der Zukunft, die wird (futurum),
und der, die als unerwartetes Geschenk
auf uns zukommt (adventus), besteht. Dann
fillt es nicht mehr schwer, wenigstens als
Moglichkeit zu sehen, dafl Jesu Leben
Werk und Geschichte im Umsonst endeten
und er dennoch seine Zukunft ganz in die
Hand des zukommenden Gottes legte, von
dem er seine wahre Identitit fiir uns alle
empfing. Das aber ,bedeutet nicht Degra-
dierung des menschlichen Kénnens .. ., son-
dern e¢ine unendliche Befreiung: der
Mensch kann die endgiiltige Zukunft nicht
machen, er braucht sie auch nicht zu ma-
chen” (153).

Was kommt nach dem Tod? Lohfink
greift diese heunte so oft gehérte Frage anf
und zeigt, dafl sie berechtigt ist. Den Tod
deutet er als endgiiltige Begegnung mit
Gott. Wir sterben nicht in das Nidhts,
sondern in Gott hinein. Eben darin erfah-

ren wir Gott als Richter und Erbarmer
zugleich. Ungewdhnlich klar und einlench-
tend, wenn auch fiir manche Ohren neu,
sind Lohfinks Ausfithrungen iiber die Ein-
heit der Vollendung des einzelnen und der
Weltgeschichte: ,Wenn es bei Gott keine
irdische Zeit mebr gibt, dann ist mein Tod
bereits der Jiingste Tag, und dann ist in
meinem Tod die Auferstehung des Fleisches
bereits gekommen*“ (146). Diese Aussage ist
der entscheidende Drehpunkt des ganzen
Buches.

Daf es sich dabei keineswegs blofl um
fromme Betrachtungen handelt, zeigt
Greshake unter dogmengeschichtlicher
Riicksicht in Beitrdgen ,Zur eschatologi-
schen Dimension in der heutigen Theolo-
gie“, ,Zur Endentscheidungshypothese®
(die er ablehnt, weil sie fiberfliissig ist und
die Geschichte entwertet) und zum Verhilt-
nis ,Unsterblichkeit der Seele“ und ,Aufer-
stehung des Leibes“. Fiir die christliche
Eschatologie gibt es zwar keinen ,letzten
Pfiff“ und keinen hermeneutischen , Passe-
partout®. Trotzdem haben Greshakes zu-
verldssige Problemiiberblicke ein positives
Ergebnis: sie kiinden von einer Zukunft,
die sowohl tréstliche Verheiflung als auch
Provokation zum Handeln ist (36).

Ebenso umfassend wie vorantreibend ist
Lohfinks Bericht ,Zur Mboglichkeit christ-
licher Naherwartung“, obwohl er im Grun-
de nur deutlicher entfaltet, was m. E. auch
bisher schon in mandien Deutungsversu-
chen keimhaft enthalten war, daff namlich
jeder Mensch in der ,letzten Zeit“ lebt und
dic Eschata uns allen unendlich nahege-
kommen sind. Er setzt sich damit ganz ge-
wifl wieder jemer bekannten Frage aus,
was denn das Besondere und Einmalige der
Botschaft Jesu sei. Ob seine Antwort (,,Je-
sus verkiindet nicht nur die zeitliche Nihe
Gottes, sondern die Nihe eines ganz be-
stimmten Gottes“, 78) iiberzeugen kann?
Warum eigentlich nicht?

F.-]. Steinmetz S]



Buchbesprechungen

Lehmann, Karl: Jesus Christus ist auf-
erstanden. Meditationen. Freiburg—Ba-
sel-Wien, Herder 1975. 94 S., kart.
DM 9,80.

Es handelt sich hier um finf unabhingig
voneinander entstandene Arbeiten, die das
Thema Kreuz und Auferstechung beden-
ken: ,Passion und Kreuz®; ,Gott im
Leid“; ,Das Wort von der Auferstehung®;
»~Auferweckt am dritten Tag nach der
Schrift“; ,Die Erscheinungen des Herrn®.
Je nach dem Anlafl (von der Predigt, iiber
Rundfunkvortrige, cinen Artikel fiir eine
Wochenzeitung bis zum Akademievortrag)
haben die einzelnen Stiicke jeweils einen
mehr aof den unmittelbar religiésen Nach-
vollzug abziclenden oder auf spirituell-
theologische Reflexion gerichteten Charak-
ter. Im Grunde ist der VI. aber hier wie
dort um eine Integration von Theologie
und Frommigkeit bemiiht; das ist sein
durchgehendes Anliegen. Wer in der je-
weiligen Materie zuhause ist, weifl, welche
aktuelle Fragestellung hinter jedem der
Beitrige steht. Dafl der V{. sich darin im-
mer vorziiglich auskennt, zeigen z. T. auch
die ,Hinweise* auf seine groferen Arbei-
ten am Schiufl des schmalen Bandes.

Aus dem so beschriebenen Charakter der
fiinf Kapitel ergibt sich, dal dem Leser ein
ziemliches Maf an Mitdenken zugemu-
tet wird. (Der Untertitel ,Meditationen®
darf darum nicht im engeren Sinn ver-
standen werden; die Ausfiihrungen sollen
und kénnen indes fruchtbare Anstéfle zum
weiteren Meditieren in der Stille sein.) Wer
solches Mitdenken aufbringt, zumal in den
mehr theologischen Kapiteln, wird viel ler-
nen, z. B. wie das Bild des unwandelbaren
Gottes sich ,in der Betrachtung des Ge-
schickes Jesu Christi wandelt* (44) — das
Leid hat in Gott selbst einen ,Ort“; welche
Bedeutung der ,dritte Tag“ im Kreuzes-
und Auferstehungsgeschehen hat und wie
die ,Erscheinungen“ des Auferstandencn zu
verstehen sind. Der V{. ist cin Konner theo-
logischer Unterscheidung und wendet sich
u. U. auch gegen theologische Auslegun-
gen, die den Geheimnissen des tiberliefer-
ten Glaubens nicht mechr gerecht zu wer-
den scheinen. Im ganzen: Trotz des dichten
theologischen Stils wird die ,Sache“ im-
mer wieder einfach gesagt. F. Wulf §]

153

Schiirmann, Heinz: Jesu ureigener Tod.
Exegetische Besinnungen und Ausblick.
Freiburg. Basel. Wien, Herder 1975.
155 S., kart. DM 19,80.

Anders als in seinen sonstigen ,,Gesammel-
ten Aufsdtzen“ (Patmos-Verlag) erscheint
hier vom VI, ein vergleichsweise bescheide-
ner Band von Arbeiten, die zwar ebenso
zu verschiedenen Zeiten und aus verschie-
denen Anlédssen entstanden sind, aber the-
matisch wie auch durch die gleiche Intention
miteinander verbunden sind: durch das
Kreuzesthema. Sch. hat, wie viele andere
Theologen, das Endschicksal des Menschen
und Propheten Jesus, seine Passion und
seinen schmachvollen, vom Scheitern secines
Lebensprojekts her gekennzeichneten Tod
am Kreuz, neu aufgegriffen, um von neue-
ren exegetischen Fragestellungen und Er-
kenntnissen aus eine Antwort auf den Sinn
dieses dunklen Geschehens zu versuchen.
Angestofien zu diesem Thema hat ihn ei-
nerseits die zunehmende Not der Welt und
die wachsende Leiderfahrung der Men-
schen, anderseits die Frage, wie damit noch
der christliche Gott der Liebe vereinbar sei
bzw. welche Wandlung das Gottesbild un-
serer Tage angesichts von Not und Leid,
angesichts einer neu reflektierten Kreuzes-
theologie erfihrt. Im Grunde sind darum
alle Beitrige dieses Buches, auch wenn sie
theologisch-exegetisch sehr befrachtet sind,
kerygmatischer Natur; sie wollen Verkiin-
digung sein.

Die vier Beitrige lauten: 1. Wie hat Jesus
seinen Tod bestanden und verstanden?
2. Das Weiterleben der Sache Jesu im nach-
osterlichen Herrenmahl. 3. ,Das Gesetz
des Christus® (Gal 6, 2). 4. Der proexisten-
te Christus — die Mitte des Glaubens von
morgen?

1. Sch. stellt sich seine Frage vom vor-
osterlichen, historischen Christus her. Er
mufl darum durch die Sicht der nachéster-
lichen Gemeindetheologie durchstofien, um
herauszubekommen, ob und wie Jesus selbst
sein immer deutlicher sich abzeichnendes
Todesschicksal, das Scheitern seiner Pléane,
im Angesicht Gottes, seines Vaters, verstan-
den hat, welchen Sinn er darin sah. Ein
exegetisch ungemein kompliziertes Experi-
ment. Ausgehend von den ,ipsissima facta
Jesu®, den historisch feststehenden Taten



Buchbesprechungen

und Handlungsweisen Jesu, sowie von sei-
nem durchgehenden Verhalten schliefit der
Vf. auf die Gesinnung, die Intention Jesu,
die dann durch die ,ipsissima verba“, die
historisch nachweisbaren Worte Jesu, ihre
konkrete Bestitigung erfahren. Auf diesem
Weg glaubt Sch. nachweisen zn konnen,
dafl Jesus immer klarer um sein Schicksal
gewuflt hat und seine eigene, ihm vom Va-
ter verfiigte Heilsbedeutung erkannte. Er
bejahte den Willen des Vaters und nahm
seinen Tod, stellvertretend , fiir die vielen*
auf sich. Manche Vertreter der kritischen
Exegese werden den Beweisgang, trotz des
sehr vorsichtigen und differenzierten Vor-
gehens, immer noch anzweifeln.

2. Mit der gleichen Methode sucht der
Vf. den urspriinglich gemeinten Sinn der
Abendmahlshandlung aufzudecken. Ausge-
hend von den Riten des paléstinensischen
Festmahls wird die intendierte Zusammen-
fiigung von Brot- und Becherhandlung auf-
gezeigt. Von daher wird der Doppelgestus
als Zeichen und Symbol des Hinschenkens,
der Hingabe erhellt, und auch hier wieder
stellen die Deuteworte Jesu das Geschehen
in ihr eigentliches Licht. Damit grindet
dieser Beitrag auf dem vorhergehenden,
der aufzeigt, dafl Jesus sein Schicksal er-
kannte und verstand.

8. Was in den beiden grundlegenden
Beitrdgen theologisch-exegetisch als Er-

Frommigkeitsgeschichte:

Rosenfeld, Hellmut: Der mittelalter-
liche Totentanz. Entstehung — Entwick-
lung — Bedeutung. (Beihefte zum Ar-
chiv fir Kulturgeschichte, Heft 3), Koln
— Wien: Béhlau Verlag 1974, 1X/380
S. + 40 Abb., geb. DM 42,—. (3. ver-
besserte und vermehrte Auflage)

Dafl eine spezial-wissenschaftliche Unter-
suchung in dritter Auflage erscheint, mag
als Empfehlung geniigen. Mit umfassen-
dem Material (Bibliographie 887-871)
wird eine Geschichte und cine Dentung der
Totentanz-Bilder und -Texte entworfen.
Der Ursprung ~ mannigfach vorbereitet
(1-48) - liegt um 1350 in einem lateini-
schen, dann deutschen Text des Wiirzbur-
ger Dominikaner-Konvents. Die eben-Ver-
storbenen aller Stinde werden von den

154

kenntnis und Verhalten Jesu erarbeitet
wurde, wird im dritten Beitrag auf das
sittliche Verhalten der Christen iibertra-
gen. Ihr Leben mufl Nachvollzug der Ge-
sinnung Jesu bis zur Nachfolge in den Tod
sein. Das bedeutet kurz gesagt: Das unter-
scheidend Christliche christlicher Ethik ist
#Proexistenz®, Da-sein fiir andere. Ihre
Realisierung ist aber nur méglich, wenn der
Christ bereit ist, sein Leben fiir andere
hinzugeben, d. h. konkret den Weg der Ar-
mut und Erniedrigung zu gchen, Unrecht
hinzunechmen, Knechtsdienst zu tun und den
anderen in seinen Schwéichen und in seiner
Schuld auf sich zu nehmen.

4. Der vierte Beitrag sucht schlieflich
die zentralen Gedanken der drei vorausge-
henden Arbeiten in Form einer ,theologi-
schen Meditation® ins Leben zu iberfithren,
wobei vor allem das der heutigen geschicht-
lichen Epoche nach dem Vf. entsprechende
Christusbild herausgestellt wird. Sch. sucht
hier die Synthese eines Christusbildes in
der evolutiven Welt (Teilhard de Chardin)
und eines Christusbildes in Armut und So-
lidaritit mit den Armen, Hungernden und
Leidenden der Welt (Charles de Foucauld).
Ob ihm das gelungen ist, dariiber kann man
streiten. Aber die Grundidee scheint mir

richtig zu sein.
F. Wulf S]

lingst-verstorbenen ,Armen Seelen“ un-
ter Leitung des Spielmanns Tod zum Tanz
gefihrt. Der Betrachter der Bilder und
Leser der Texte (der Text war primir)
wird gleichsam ,sakramental® (durch das
Zeichen) in die gleichmachende ,perverse
und widersinnige” Realitit des Todes ein-
gefithrt. Und im Stile der Dominikaner-
predigt wihrend der Pestjahre 1848-50
bilden Text und Bild eine ,dramatische®
Bufipredigt. Die friihchristliche Einheit von
Bild und Realitit, von Wort und Wirk-
lichkeit erscheint zum letztenmal in dieser
Grenz-Situation des Lebens und wird zur
eindrucksvollen Bufiliturgie.

Die franziskanische Weiterfiihrung stellt
mit dem gekreuzigten Heiland das Erbar-
men Gottes in den Vordergrund. In der
kunstvollen stiddtischen Ausgestaliung wird



Buchbesprechungen

der Totentanz zur elegischen Einfihrung
der Sterbenden in das ,andere* Land des
Todes. Die franzdsische Parallele zu dem
typisch deutschen Bildzyklus stellt den Tod
als Totengrdber dar; in Italien ist der
Triumph des Todes hervorgehoben. In
volkstiimlichen Kreisen wird der sakramen-
tale Charakter (Real-Symbol) oftmals zur
Magie (selbsteffizientes Zeichen). Die Re-
naissance-Kunst Hans Holbeins markiert
das Ende dieser Tradition. Der grauenhafte
Tod wird zur Hieroglyphe fiir Sterben und
soll — als dunkler Hintergrund — diec Rea-
litit des Lebens leuchtender strahlen las-
sen. Das mahnende Wort tritt in den Hin-
tergrund. ,Dieser Tad hat keinerlei meta-
physische Wirklichkeit mehr, ist nicht mehr
die Gestalt, an der der mittelalterliche
Mensch sich seiner Kreatiirlichkeit bewufit
wurde und erschauerte vor dem Unend-
lichen,“

Es ist nicht leicht, ein solches Buch ohne
Verkiirzung vorzustellen. Die iiberlegene
Material-Beherrschung 1aft jede Kritik
beckmesserisch erscheinen (das Vorwort
zur dritten Auflage betont auch die grund-
sitzliche Zustimmung aller Fadhleute).
Aber vielleicht kann der Hinweis geniigen,
daf die (wie H. Schiirmann zeigt) von vie-
len Meditationskreisen vernachlissigte
Realitit von Tod, Leid, Entscheidung und
Kreuz an den ,Meditations“-Bildern und
-Texten des mittelalterlichen Totentanzes
zur persdnlichen Erfahrung wurde.

J. Sudbrack §]

Fischer, Heribert: Meister Eckhart.
Einfithrung in sein philosophisches
Denken. Freiburg/Minchen, Verlag

Karl Alber 1974. 1688S., kart. DM 16,—.

Zu hoffen ist, daf mit diesem Buch des
Eckhart-Spezialisten und -Herausgebers
der willkiirliche, verantwortungslose Um-
gang mit den Werken des grofen Theolo-
gen beendet ist. Ein Buch wie S. Uedas
Vergleich von Eckhart und Zen-Buddhis-
mus, ,getragen von der ostlichen Medita-
tionswelle*, dient ,nicht der Forschung®.
»- - - man kann nur bedauern, wenn auf die-
se Weise Edkhart in Japan vorgestellt
wird: ein Ort zur gegenseitigen Verstindi-

155

gung wird auf diese Weise gewif nicht er-
reicht (150; vgl. GuL 40 [1967] 145f.). Al-
lerdings macht es Fischer cinem nicht leicht,
den Zugang zu Eckhart zu finden. Er bietet
im Hauptteil der Arbeit eine subtile Exe-
gese von Edkharts philosophischem Grund-
ansatz, der termini generales (z. B. Sein-Sei-
endes, Gut-Gutheit, Ein-Einheit), und geht
dann weiter zu propositiones (so z. B. ,Sein
ist Gott*) und zu den Aspekten der Analo-
gie, die nach Fischer entscheidend fir Ver-
tindnis und Mifiverstindnis sind (120).

Erst auf dieser Grundlage bringt Fischer
kurze Untersuchungen zu den oft berufe-
nen Edkhart-Begriffen, wie ,Bild-Spiegel-
Echo“, ,Gottesgeburt®, ,Fiinklein der
Seele“. Sein Anlicgen ist es zu zeigen, dafl
diese ,mystischen* Begriffc ihren klaren
systematischen Platz in Eckharts Denk-
system haben. ,Die Themen von der Got-
tesgeburt und andere sind Theologumena,
jedoch keine Mystik'“ (141). Wenn man
schon von Mystik sprechen will, dann des-
halb, weil die Offenbarung vem ,Myste-
rium Gottes“ und weil die Glaubenseinsicht
vom ,Mysterium der Schrift* geprigt sind.
Die Schwicrigkeit des Buches liegt einer-
seits in seiner Dichte, wo oftmals nur ein
weiteres Zitat zur Erklirung einer dunk-
Jen Stelle angefiihrt wird. Sie liegt aber
auch in der aszetischen Distanznahme von
fast jeder aktuellen Beziehung und jeder
Kritik an Eckhart. Streifen Sitze wie fol-
gende nicht ein inhaltleeres Sprachspiel:
.Die drei Thesen zum Thema lauten: nichts
ist so undhnlich, so ungleich wie Schopfer
und jegliches Geschdpf —nichts ist so dhn-
lich, so gleich wie Schopfer und Geschépf -
nichts ist so undhnlich und ungleich und da-
bei zugleich dhnlich jedem anderen, wie es
Gott und jedes Geschopf sind?“ (126). Die
Virtuositiat des Denkens verliert den Boden
unter den Fiiflen. Es wire eine Hilfe gewe-
sen, wenn die Wolke der litaneiartig ange-
fiihrten Zeugen (35) auch in der Eckbart-
Exegese aufgetaucht wire, was nur.spora-
disch geschieht (wie bei der Zuriickweisung
von Balthasars 153). Gerade der in diesem
letzten Kapitel gebotene Forschungsbericht
(142-158) bestitigt Fischers genaue Deutung
und erwedkt das Bedauern, daf eine so vor-
ziigliche Arbeit sich durch ein fast undurch-
dringliches Sprach- und Denk-Dickicht den

Weg zum Leser schwer macht.
J. Sudbrack §]



Buchbesprechungen

Bastel, Heribert: Der Kardinal Pierre
de Bérulle als Spiritual des franzosi-
schen Karmels (Wiener Beitrige zur
Theologie, Bd. XLIII; Reihe Mystische
Theologie, Bd. 1). Wien, Wiener Dom-
Verlag 1974. 138 S., kart. 65 130,-,
DM 19,80.

Seit den Arbeiten von H. Bremond ist das
Interesse an Kard. Pierre de Bérulle und
seiner Spiritualitit stindig gewachsen. Die
vorliegende Untersuchung - mit der iibri-
gens das durch den Tod von Prof. F. Wes-
sely ins Stocken geratene , Jahrbuch fiir
mystische Theologie* in neuer Weise fort-
gefithrt wird — befaflt sich mit einem bis-
her wenig beachteten Aspekt der Tatigkeit
des Kardinals: mit seiner Rolle bei der
Grindung des franzosischen Zweigs des
Karmels und mit seinem Wirken als ,Spi-
ritual” dieser Griindung. Als Quellen die-
nen vor allem die Briefe Bérulles an die
franzosischen Karmelitinnen; die wichtig-
sten dieser Briefe werden im zweiten Teil
der Arbeit in deutscher Ubersetzung ge-
boten. Der erste Teil behandelt zunichst
die Bedeutung Bérulles bei der Einfithrung
der reformierten Karmelitinnen in Frank-
reich 1603/04 und dann seine Stellung als
Visitator und ,geistlicher Leiter® dieser
Neugriindung. Vor allem versuchte Bérul-
le, die Karmelitinnen in seine Lehre von
den Mysterien Jesu einzufiihren (wobei
das Inkarnationsgeheimnis ganz im Vor-
dergrund steht) und diese Lehre auf das
Leben im Karmel anzuwenden. Doch be-
handelt er auch viele praktische Fragen in
seinen Briefen als Leiter und Scelenfiihrer:
das Gemeinschafisleben, das Chorgebet,
die Verwaltung des Amtes einer Priorin,
das ,Voeu de servitude®. Bérulle hat si-
cher — wie der Verf. betont — einen tiefen
Einflufl ausgeiibt und den Karmel auf ein
hohes geistiges Niveau gehoben. Eine
Frage stellt sich allerdings: Wieweit ha-
ben die Karmelitinnen die Gedanken-
ginge des Kardinals verstanden? Und
noch mehr: wieweit hat Bérulle den Kar-
mel verstanden? Es ist auffallend, daf} Te-
resa von Avila in seinen Unterweisungen
praktisch kaum eine Rolle spielt. Seine
Leitung, die idber die Titigkeit eines
»Spirituals® hinausging, lag wohl nicht
ganz auf der Linie der Reformatorin des
Karmels. Der Versuch, seine eigene Spiri-

156

tualitit den von ihm geleiteten Schwestern
aufzudringen, fithrte dann auch zu man-
chen Spannungen. Die vorliegende Arbeit
bietet einen guten ersten Einblick in ein
wichtiges Wirkungsfeld des Kardinals, das
vermutlich noch Material fiir weitere Un-
tersuchungen enthalt. G. Switek Sf

Bertrand, Dominique S]: Un corps
pour I'Esprit. Essai sur l'expérience
communautaire selon les Constitntions
de la Compagnie de Jésus (Coll. ,Chri-
stus“, 38, Etudes). Paris, Desclée de
Brouwer 1974. 240 S., kart. Ffrs. 32,—.

Die Konstitutionen des hl. Ignatius von
Loyola sind bekannt als ein aufierordent-
lich dichtes und schwieriges Werk, nicht so
sehr wegen der Originalitit der Gedanken,
sondern wegen ihrer Struktur: Ignatius hat
nicht nur das Ergebnis sciner Gedanken
niedergelegt, sondern gleichzeitig auch den
Weg, wie er zu diesem Ergebnis kam. In
den letzten Jahren haben sich erfreulicher-
weise mehrere Arbeiten mit diesem The-
ma befafit. Auf ihnen aufbauend (bes. auf
den Studien von Fr. Roustang und A. Ra-
vier) versucht B., Mitarbeiter der Zeitschrift
»Christus®, in scharfsinnigen Analysen des
Textes die Struktur, die geistigen Kraft-
linien der Konstitutionen herauszuarbeiten
und gleichzeitig deren Aktualitit fiir heute
aufzuzeigen.

Das 1. Kapitel handelt vom Verhaltnis
zwischen Exerzitien und Konstitutionen.
Als Ziel der Konstitutionen ergibt sich, fir
den ,Geist* einen ,Leib“ zu schaffen, was
sowohl sozial als auch materiell gilt: das
Charisma braucht Verleiblichung, konkrete
Formen, in Gemeinschaft. Nach Kap. 2 ist
der Aufbau der Konstitutionen vom Prin-
zip der Inkorporation her konzipiert; er
versteht sich nicht aus der Sicht des , Wei-
sen®, sondern des Kandidaten. In diesem
Kapitel setzt sich B. auch mit Fr. Roustang
(Constitutions de la Compagnie de Jésus,
II: Introduction 4 une lecture. Coll. ,Chri-
stus®, 24, Paris 1967) auseinander: die von
Roustang behauptete genetische Struktur
der Konstitutionen erweist sich als richtig;
die Ansicht Roustangs hingegen, die
eigentlich ignatianische Fassung der Kon-



Buchbesprechungen

stitutionen sei der Text a, wohingegen die
spitere Fassung mehr aus der Mentalitit
von Polanco, des Sekretirs des Ignatius,
komme, wird korrigiert. Aus dem Grund-
rifl der Konstitutionen, entsprechend der
Eingliederung in den Leib der Gesellschaft
Jesu, verstehen sich auch die auffilligen
Wiederholungen in den Ordenssatzungen.
So zeigt B. im 8. Kapitel, wie in den Tei-
len III und VI der Konstitutionen von den
Formen des Ordenslebens gehandelt wird:
einmal fiir Novizen, einmal fiir die fertig
ausgebildeten Jesuiten. Es geht um die-
selbe Sache, aber das ,Klima“ ist ganz ver-
schieden. Daraus ergibt sich auch, dafl der
vollstindige Gedanke des Ignatius niemals
aus einem Text allein zu erheben ist. Das
4. Kap. bictet ein anderes Beispiel dafiir:
den Gehorsam. Anband des VII. Teiles der
Konstitutionen entwickelt B. die ignatia-
nische Auffassung vom Gehorsam: er ist
eine Chance fiir den besseren missionari-
schen Dienst; der aszetisch-mystische Ge-
horsam der Teile III und VI ist nur die -
notwendige und lang andauernde — Vor-
bereitung darauf. Das gemeinschaftliche
Leben nach Teil VIII - X der Konstitutio-
nen ist Gegenstand des 5. Kap., wobei

157

deutlich wird, dafl eine Kommunitit ge-
rade dadurch zum ,Leib“ wird, indem sie
sich einen Oberen gibt. Das 6. Kap. schlie}-
lich handelt noch von den Berufungen zu
diesem Leib, vom Nachwuchs und seiner
Ausbildung, und befafit sich mit dem sog.
»Examen generale® und Teil I — IV der
Konstitutionen. So erweist sich der Gedan-
ke der Inkorporation, der Verleiblichung
des Geistes, als duflerst fruchtbar fiir das
Verstindnis der Konstitutionen. Geistli-
cher Aufstieg ist fiir Ignatius gleichzeitig
Abstieg zur Welt, in der Kraft von oben;
geistlicher Fortschritt geht in der Richtung
der grofleren Inkarnation.

Die vorliegende Arbeit will ein Essai
sein; sie vermag nur die grofien Linien der
Struktur zu entwickeln, ohne zu sehr ins
Detail der einzelnen Nummern der Kon-
stitutionen einzusteigen. Die Untersuchung
bleibt eng am Text und seiner Geschichte,
verarbeitet die Ergebnisse denkerisch und
zeigt ibre Aktualitit fiir das heutige Or-
densleben auf. Das Buch, das dicht ge-
schrieben und nicht immer leicht zu lesen
ist, vermag gute Hilfen fiir ecin besseres
Verstindnis der ignatianischen Konstitu-
tionen zu bieten. G. Switek S]

Ostliche Weisheit und Religiositit:

Mumonkan: Die Schranke ohne Tor.
Meister Wu-men’s Sammlung der acht-
undvierzig Koan. Aus dem Chinesi-
schen iibersetzt und erliutert von Hein-
rich Dumoulin. Mainz, Matthias-Grii-
newald-Verlag 1975. 188 S., geb. DM
34,—.

Die Bedeutung dieser wissenschaftlichen
Ubersetzung und Kommentierung zum
Verstindnis nicht npur der Rinzai-Schule
des Zen (die die Koan-Meditation beson-
ders pflegte) verschweigt der Titel. Das
Koan ist ein Spruch, der den Meditieren-
den durch mehr oder minder starke Un-
logik zwingen soll, die Oberflichenwelt
der Tatsichlichkeiten zu durchstofien. Vor-
liegende Sammlung aus dem 12./13. Jht.
hat fast kanonische Bedeutung bekom-

men und enthdlt Anekdoten vom berithm-
ten Drehen einer Blume durch Buddha vor
seinen Jingern (nach Dumoulin der Be-
ginn allen Zens) bis in die Entstehungszeit
der Sammlung. Die Anmerkungen bieten
reiche Belege und Verstindnishilfen. Das
karge Sachregister versteckt dies leider un-
ter wissenschaftlicher Genauigkeit. Zum
Beispiel fehlt dort das ,Geistesauge, Bud-
dha-Auge* (48), das ,Dharma-Auge“ (53).

Die Frage nach dem religiésen Sinn der
Koan-Ubung stellt sich unabhingig von
dem betont wissenschaftlichen Anspruch
der Ubersetzung. Hier hilft die leicht er-
hiltliche englische Ausgabe (A. Mentor
Book, 1975) mit den praktischen Kommen-
taren von Zenkei Shibayama weiter.

Das siecbenunddreifligste Koan lautet:
»Den Chao-chou fragte einst ein Mondh:
Weldhes ist der Sinn des Kommens des er-



Buchbesprechungen

sten Patriarchen vom Westen? Chao-chou
sprach: Der Lebensbaum vor dem Garten®.
Dazu lautet der Gesang (eine Art hymni-
scher Antiphon): , Worte erweisen nicht die
Wirklichkeit, / Gesprochenes pafit nicht zur
Fahigkeit (not embody the spirit of the
mind). / Wer Worte empfingt (who atta-
ches himself to words), verliert, / Wer im
Gesprochenen verbleibt, verirrt sich®.

Alle Religionen brachten beim Uber-
gang von der archaischen Periode zur Re-
flexion und Lehre dhnliche Weisheitssprii-
che hervor (vgl. die Arbeiten von Sir Mau-
rice Bowry). Auf dicser Ebene dringen
sich die Parallelen zu biblischen Spriichen
auf. Man spricht mit Recdit vom Ursprung
der Poesie aus der Religion. Doch die
eigentlich relgibse Frage stellt sich erst jetzt.
Und da zeigt die Beschreibung Du-
moulins den Wesensunterschied zum Je-
sus- und Apostel-Wort: ,Das ununterbro-
chene Hinschauen auf das Koan dient der
intensiven BewufBtseinskonzentration. Es
gilt, alles rationale Denken und Fiithlen
radikal auszuriumen. Hierbei leistet die
Irrationalitit des Koans, sein Widersinn
oder gar Unsinn entscheidende Hilfe® (26).
Weder die unmenschliche Konzentration
noch die totale Irratiomalitit sind christ-
lich. Die biblischen Spriiche bereiten den
Weg zum Verstindnis personaler Liebe;
personales Gegeniiberstehen aber ist ein
Grundhindernis der Koan-Meditation:
~Wenn dir so ein Buddha begegnet, du
totest den Buddba, wenn dir ein Patriarch
begegnet, du totest den Patriarchen” (38).
Je mehr einer in den Geist dieser Samm-
lung eindringt, desto mehr bestitigt sich
das Wort Hans Urs von Balthasars von
der ,sachlichen Unahnlichkeit“, die ,fata-
lerweise durch ein wohlbekanntes Sprach-
und Begriffs-Spiel in vorgetduschte Ahn-
lichkeit hinein verhiillt ist“. Doch zugleich
kann das Gesprich mit der von Dumoulin
vorgestellten Welt des Zen einen neuen
Zugang zur christlichen Erfahrung, zur Er-
fahrung von Gottes Du, jenseits von
Schweigen und Wort erschlieflen.

J. Sudbrack S]

Merton, Thomas: Weisheit der Stille.
Die Geistigkeit des Zen und ihre Be-
deutung fiir die moderne christliche

158

Welt. Bern — Miinchen — Wien, Scherz
Verlag fiir Otto Wilhelm Barth Verlag
1975. 238 S, geb. DM 28—

Es ist verstandlich, obgleich bedauerlich,
daf der einflufireichste katholische (und
wohl auch christliche) Schriftsteller des
Nachkriegs-Amerika nur mihsam und dann
noch verstellt den deutschen Leser errcicht.
Schon seine Gestalt ist faszinierend: Ein
Trappist, der sich aus der Welt zuriick-
zieht, und dabei mehr als 50 Biicher (dazu
Aufsitze, Briefe, all das, was die Zensur
nicht durchgelassen hat) geschrieben hat;
einer, der von der Weisheit des Buddhismus
— des echten, harten, nicht der sentimenta-
len Export-Ware — verziidkt ist, und dabei
mit A. Heschel und Martin L. Xing an der
Spitze des peace-movement, der Protest-
Bewegung gegen dic Regierung, stand (die
rechtsmiflig verurteilten Berrigan-Brider
machten bei ihm Exerzitien, um ihren
Widerstand geistlich zu vertiefen).

Der Zugang zu diesem {berquellenden
Mann bietet die Poesie, seine wohl grofite
Begabung (der Thomas-Merton-Reader,
Doubleday 1974, zeigt sein Ringen um den
poetischen Weg und bringt schéne Beispie-
le. Die Arche-Ausgabe, Apokalypse einer
neuen Welt, 1956, kennt leider sein reap-
praisal nicht, wo er Christentum und Poesie
naher zusammenbringt). Die poetische Kraft
der Originale ist in vorliegender Uber-
setzung kaum noch zu ahnen. (Gelegentlich
wurde der englische Text verglichen, z. B.
52: the sacred Humanity of Christ ist nicht
Menschlichkeit, sondern Menschheit; reali-
sation ist weder nur Einsicht, 75, noch nur
Vergegenwdirtigung, 152, sondern Verwirk-
lichung; stop short of, from, heiflt nicht
stutzen, sondern nicht ganz so weit gehen,
kurz vorher Halt machen; das negative
dualism wird zur indifferenten Zweiheit
und scheint damit den Hochgebirgsgrat der
Rechtgliubigkeit zu verfehlen. Ohne seine
Sprachkraft ist Merton ein Kriippel.)

Aber auch die Auswahl ist seltsam. Ein
Originalband ist vollstindig tbersetzt
(Zen and the Birds of Appetite), mit Aus-
nahme des Nachwortes (Postface); und da
ist zu lesen, dafl der Autor versucht war,
einiges aus dem Buch zu streichen: ,If leave
these remarks (zum Dialog mit Suzuki)
where they are, I do so as an example of
how not to approach Zen“. Ohne diesen



Buchbesprechungen

selbstironischen Humor mifiversteht man
Merton. Man hidtte dem dentschen Leser
die im Original mitabgedruckten Erstver-
offentlichungsdaten nicht vorenthalten sol-
len; vielleicht widre man dann sogar dem
Ursprung des Beitrags ,Transzendentale
Erfahrung® niher gekommen: er ist nim-
lich eine Polemik gegen die auf Identitat
und Immanenzgewiftheit ausseiende Peak-
Experience des auch in Deutschland be-
kannten A. H. Maslow.

Aus dem zweiten Band, Mystics and
Zen Masters, sind viele gleichgewichtige,
zum Teil hervorragende Beitrige, die die
Fille Mertons zeigen, nicht ibersetzt wie:
Liebe und Tao; Die Jesuiten in China; Von
der Pilgerschaft zum Kreuzzug; Englische,
Russische, Protestantische, Quiker-Mystik;
Kontemplation und Dialog, usw. Manch-
mal fehlen wichtige Aussagen im Text (152:
Der Verweis auf Zaehner, der sich inzwi-
schen bart von Merton distanzierte; 153:
eine dem Zen abtrigliche Schlufformulie-
rung). Das Lay-out ist nicht immer sorg-
fdltig; ausgerechnet die berithmten Bodhid-
harma zngeschriebenen, aber édlteren Verse
sind typographisch verunstaltet (150, 185).
Am bedauerlichsten ist allerdings, dafl man
nicht den ganzen Merton hat; den — wie
gesagt — Poeten; den Anti-Kriegs-Kdmpfer
(der bekannte Pazifist G. C. Zahn hat 1971
eine entsprechende Aufsatzsammlung her-
ausgebracht) und den Ordenserneuerer mit
seinem wohl besten, von J. Leclercq post-
hum eingeleiteten Buch Contemplation in
a World of Action.

So haben wir eine interessante Aufsatz-
samnmlung vor uns, besonders weil Merton
den harten Weg zeigt (vgl. die kritischen
Untertdne bei der lobenden Beschiftigung
mit H. Dumoulin, bes. 170-173). Aber es ist
nicht der ganze Merton und wohl auch nicht
der wichtigste! J. Sudbrack §J

Meister Yiian-Kuang: 1 Ging. Das Buch
der chinesischen Weissagung. Bern —
Miinchen — Wien, Scherz Verlag fiir
Otto Wilh, Barth Verlag 1975, 318 S,
geb. DM 29,50.

Es handelt sich in dieser Ubersetzung nach
der franzésischen Ausgabe von Tschu-Hua

159

und Charles Canone um die 64 uralten (7./
6. Jht. v. Chr.} chinesischen Weissage-Bild-
zeichen, die aus der je sechsmaligen Kom-
bination von geraden (Yin, positiv) und
gebrochenen Linien (Yang, negativ) beste-
hen. C. G. Jung sdirieb die Einleitung zur
ersten deutschen Ubersetzung des klassi-
schen, diese Zeichen erldnternden ,Buch(es)
der Wandlungen“. Vorliegender Kommen-
tar wird eingeleitet: ,Zum erstenmal wird
hier eine vollstindige Erklirung des be-
rihmten chinesischen Weissagetextes aus
dem I Ging gegeben®. Der Verfasser er-
zdhlt sein geheimnisvolles Treffen mit
einem berithmten taoistischen Lehrer: Er
selbst ermichtigte mich, seine Lehre fiber
diesen Gegenstand bekanntzumachen. Er
wies mir die Grenzen dieser Enthiillung . . .
Den Grund fiir diese Enthiillung selbst
mufl man in der Beschleunigung des kos-
mischen Wirbels in diesem Eisenzeitalter
suchen. . .“. Fremdsprachliche Worte (meist
tibersetzt, aufler den anstofligen yoni und
lingam) verstiarken die mysteridse Aura.
Ich verglich diesen Text mit dem leicht
greifbaren ,I Ging, Text und Materialien®
aus der Gelben Reihe bei Diederichs (DM
14,80). Die Substanz vorliegenden Buches
ist dort restlos enthalten. Nur der geheim-
nisvolle Weihrauch nnd die apotropiischen
Zeichen fehlen. Ich hitte auch gern das
Ersterscheinungsjahr des franzdsischen
Originals gewufit. Anm. 1 136t vermuten,
dafl es vor der Jahrhundertwende war (der
Verweis auf die spitere Ausgabe Wilhelms
scheint erst von den Ubersetzern angeklebt
zu sein). Das gentigt wohl zur Charakteri-
sierung dieser Art von Publikationen.
Uber den Sinn der Weissagezeichen hat
C. G. Jung wichtiges gesagt: die schlichte
Zusammenstellung von durchgehenden und
unterbrochenen Zeichen stellt die Harmo-
nie der Welt dar und will den Gebraucher
diese Harmonie des Tao erfahren lassen.
Ein Zitat von Mao Tse-tung gibt mehr
Aufschlufl iber die tiefe anthropologische
Bedeutung der Zeichen als vorliegendes
Budh: ,Die Bewegung eines jeden Dinges
duflert sich in zwei Zustinden: im Zustand
relativer Ruhe und im Zustand offensicht-
licher Verdnderung. Die Dinge gehen un-
ausgesetzt vom ersten in den zweiten Zu-
stand fiber, wobei der Kampf der Gegen-
sitze, der in beiden Zustinden vor sich
geht, durch den zweiten Zustand zur Lo-



Budhbesprechungen

sung des Widersprudhs fiihrt“. Die I Ging-
Zeichen fangen dies als Urgesetz der Wirk-
lichkeit ein und mddchiten es dem glidubigen
Benutzer vermitteln. Vorliegende Ausgabe
scheut jede Auseinandersetzung mit dem
echten, anthropologischen Gehalt des Bu-
ches I Ging. J. Sudbrack §]

Aufrichtige Erzdhlungen eines russi-
schen Pilgers. Erste vollstindige deut-
sche Ausgabe. Hrsg. und eingeleitet
von Emmanuel Jungclaussen. Freiburg
— Basel ~ Wien, Herder 1974. 238 S.,
br. DM 19,80.

Niemand wird sich dem Zauber des Be-
richtes eines Russen des letzten Jahrhun-
derts entziehen kdnnen - ,meinen Wer-
ken nach ein grofler Siinder, meiner Beru-
fung nach ein heimatloser Pilger® —, den
ein Staretz lehrte, wie man ,ohne Unterlafl
beten® kdnne, und der das Jesus-Gebet
»Herr Jesus Christus erbarme dich meiner®
in unaufhorlicher Wiederholung in den
Atem- und Herz-Rhythmus eingehen lief.
Mit weisen und frommen Menschen Er-
fahrungen austauschend, zieht er umbher,
gewinnt neue Einsichten, wird Freund mit
den Tieren, erleidet stellvertretend Ver-
suchungen, schaut Triume und Visionen,
erfihrt Wunderbares und ist dabei stin-
dig gehalten von der Kraft seines unablis-
sigen Betens. Der zweite, nun vollstindig
wiedergegebene Teil des Berichtes — die
Gespriche mit verschiedenen Menschen -
fillt dagegen ab; in ihm geht der Legen-
denton unter in Belehrungen, Unterschei-
dungen und Anweisungen.

Es ist bedauerlich, dafl wir so gut wie
nichts iiber den historischen Hintergrund
des Pilgerberichts wissen: Legende oder Ge-
schichte (vielleicht beides), einheitlich ent-
worfen oder {(wahrscheinlicher) zusammen-
getragen? Aber seinen geistigen Hinter-
grund, den Hesychasmus, kennen wir {vgl.
H. Bacht SJ, Das ,Jesus-Gebet* — seine
Geschichte und seine Problematik, GuL 24
[1951] 326-338, und bes. J. Hausherr S]J,
Nome du Christ et voies d’Oraison, GuL 34
[1961] 209 {.; ders.: Hésychasme et pri¢re,
GuL 40 [1967] 158{.). Jungclaussen gibt
eine — leider nur sehr kurze — Einfithrung.
Gegeniiber der Gemeinsamkeit mit Ostli-

160

chen Methoden, den ganzen Leib in den
Gebetsvollzug einzubeziehen, ist der gro-
Rere, weil geistliche Unterschied zu ihnen
nicht zu ilbersehen. Das Buch, die geschrie-
bene Uberlieferung, spielt eine ganz be-
herrschende Rolle im Pilgerbericht. Die
Starzen ~ hier ganz deutlich von den st-
lichen Meistern unterschieden — unter-
werfen sich der Viterlehre; und der Pilger
wire ohne sein stindiges Lesen und ohne
seine stindigen geistlichen Gespriche wohl
nicht imstande gewesen, die durch seine
Art von ,Mantra®-Meditation ausgeldsten
Innenkrifte zu ordnen. Auch das inten-
sive Siindenbewuftsein trennt ihn von
allen heutigen ,Meistern®, Das letzte Wort
des schoneren ersten Teils ist keine Flos-
kel: ,Betet fiir mich verruchten Siinder*.

Die Welt des Pilgers war iiberdies eine
geschlossen christliche. So miissen die War-
nungen des Herausgebers zu Beginn unter-
strichen werden. Psychologisch fithrt uns
cin Satz wie ,,. .. ich begann einen Schmerz
im Herzen zu spiiren, alsdann eine iiberaus
angenehme Wirme“ in den Gefahrenbe-
reich, den J. H. Schultz mit seinem auto-
genen Training aufzeigt und weshalb er
vor dergleichen intensiven Ubungen ohne
fachdrztliche Fiithrung warnt. Auch theolo-
gisch hitte man sich zum zweiten, schola-
stischen Teil dhnliche Hinweise gewiinscht.
Dort wird z. B. gelehrt: ,Was ist nun an-
gesichts der Ohnmacht eines jeden Men-
schen, aus eigenem Willen und eigener
Kraft die Seele zu retten, Giberhaupt mog-
lich? ... Gott (iiberlief) dem Willen und
den Kriften lediglich die Quantitdt des
Gebetes ... Also ist der Anteil die Quan-
titit...“ Diese Lehre von ,Alles ist Gna-
de“, aber das Auflere, das rein Quantitati-
ve, kann der Mensch allein, ohne Gnade.
tun, hatte schon eine Anmerkong verdient.
Ahnliches gilt von der immer wiederkeh-
renden Behauptung: ,Die Haufigkeit des
Betens ist der einzige Weg, um zu reinem
und wahrhaftem Beten zu gelangen.. ., die
hauptsichlichste, einzige und bequemste
Methode zur Erlangung der Werke der
Seelenrettung . . .“.

Das Biichlein ist tief, aber es hat auch
seine Klippen. Es ist zu hoffen, daR eine
weitere Beschidftigung mit der hier aufschei-
nenden Geistigkeit Hilfen fir das christ-
liche Leben unserer Zeit bringt.

J. Sudbrack S}





