
BUCHBESPRECHUNGEN 

Glaubensfragen um Tod und Auferstehung Jesu 

Greshake, Gisbert; Lohfink, Gerhard: 

Naherwartung - Auferstehung - Un- 
sterblichkeit. Untersuchungen zur 
christlichen Eschatologie (Quaestiones 
disputatae Bd. 71). Freiburg - Basel - 
Wien, Herder-Verlag 1975. 160 S., 
kart. DM 26,-. 

Der Leser wird hoffentlich schnell bemer- 
ken, daß dieser 71. Band aus der bekannten 
Reihe der Quaestiones disputatae außer den 
hochqualifizierten wissenschaftlichen Darle- 
gungen zwei Vorträge im Predigt-Stil ent- 
hält, die wohl das Wesentliche noch einmal 
konkret zusammenfassen. Diese erlauben 
auch dem mit der eschatologischen Proble- 
matik nicht so Vertrauten einen guten Ein- 
stieg und bieten sozusagen Modelle für die 
im Gemeinde-Alltag nötige Verkündigung 
an. Greshake geht vor allem der Frage 
nach, was wir für die Zukunft von Jesus er- 
warten dürfen. Die naheliegende Auskunft 
•Auch Jesus hat umsonst gelebt" muß dif- 
ferenziert werden, weil ein Unterschied 
zwischen der Zukunft, die wird (futurum), 
und der, die als unerwartetes Geschenk 
auf uns zukommt (adventus), besteht. Dann 
fällt es nicht mehr schwer, wenigstens als 
Möglichkeit zu sehen, daß Jesu Leben 
Werk und Geschichte im Umsonst endeten 
und er dennoch seine Zukunft ganz in die 
Hand des zukommenden Gottes legte, von 
dem er seine wahre Identität für uns alle 
empfing. Das aber •bedeutet nicht Degra- 
dierung des menschlichen Könnens ..., son- 
dern eine unendliche Befreiung: der 
Mensch kann die endgültige Zukunft nicht 
machen, er braucht sie auch nicht zu ma- 
chen" (153). 

Was kommt nach dem Tod? Lohfink 
greift diese heute so oft gehörte Frage auf 
und zeigt, daß sie berechtigt ist. Den Tod 
deutet er als endgültige Begegnung mit 
Gott. Wir sterben nicht in das Nichts, 
sondern in Gott hinein. Eben darin erfah- 

ren wir Gott als Richter und Erbarmer 
zugleich. Ungewöhnlich klar und einleuch- 
tend, wenn auch für manche Ohren neu, 
sind Lohfinks Ausführungen über die Ein- 
heit der Vollendung des einzelnen und der 
Weltgeschichte: •Wenn es bei Gott keine 
irdische Zeit mehr gibt, dann ist mein Tod 
bereits der Jüngste Tag, und dann ist in 
meinem Tod die Auferstehung des Fleisches 
bereits gekommen" (146). Diese Aussage ist 
der entscheidende Drehpunkt des ganzen 
Buches. 

Daß es sich dabei keineswegs bloß um 
fromme Betrachtungen handelt, zeigt 
Greshake unter dogmengeschichtlicher 
Rücksicht in Beiträgen •Zur eschatologi- 
schen Dimension in der heutigen Theolo- 
gie", •Zur Endentscheidungshypothese" 
(die er ablehnt, weil sie überflüssig ist und 
die Geschichte entwertet) und zum Verhält- 
nis •Unsterblichkeit der Seele" und •Aufer- 
stehung des Leibes". Für die christliche 
Eschatologie gibt es zwar keinen •letzten 
Pfiff" und keinen hermeneutischen •Passe- 
partout". Trotzdem haben Greshakes zu- 
verlässige Problemüberblicke ein positives 
Ergebnis: sie künden von einer Zukunft, 
die sowohl tröstliche Verheißung als auch 
Provokation zum Handeln ist (36). 

Ebenso umfassend wie vorantreibend ist 
Lohfinks Bericht •Zur Möglichkeit christ- 
licher Naherwartung", obwohl er im Grun- 
de nur deutlicher entfaltet, was m. E. auch 
bisher schon in mandien Deutungsversu- 
chen keimhaft enthalten war, daß nämlich 
jeder Mensch in der •letzten Zeit" lebt und 
die Eschata uns allen unendlich nahege- 
kommen sind. Er setzt sich damit ganz ge- 
wiß wieder jener bekannten Frage aus, 
was denn das Besondere und Einmalige der 
Botschaft Jesu sei. Ob seine Antwort (•Je- 
sus verkündet nicht nur die zeitliche Nähe 
Gottes, sondern die Nähe eines ganz be- 
stimmten Gottes", 78) überzeugen kann? 
Warum eigentlich nicht? 

F.-J. Steinmetz SJ 



Buchbesprechungen 153 

Lehmann, Karl: Jesus Christus ist auf- 
erstanden. Meditationen. Freiburg-Ba- 
sel-Wien, Herder 1975. 94 S., kart. 
DM 9,80. 

Schürmann, Heinz: Jesu ureigener Tod. 
Exegetische Besinnungen und Ausblick. 
Freiburg. Basel. Wien, Herder 1975. 
155 S., kart. DM 19,80. 

Es handelt sich hier um fünf unabhängig 
voneinander entstandene Arbeiten, die das 
Thema Kreuz und Auferstehung beden- 
ken: •Passion und Kreuz"; •Gott im 
Leid"; •Das Wort von der Auferstehung"; 
•Auferweckt am dritten Tag nach der 
Schrift"; •Die Erscheinungen des Herrn". 
Je nach dem Anlaß (von der Predigt, über 
Rundfunkvorträge, einen Artikel für eine 
Wochenzeitung bis zum Akademievortrag) 
haben die einzelnen Stücke jeweils einen 
mehr auf den unmittelbar religiösen Nach- 
vollzug abzielenden oder auf spirituell- 
theologische Reflexion gerichteten Charak- 
ter. Im Grunde ist der Vf. aber hier wie 
dort um eine Integration von Theologie 
und Frömmigkeit bemüht; das ist sein 
durchgehendes Anliegen. Wer in der je- 
weiligen Materie zuhause ist, weiß, welche 
aktuelle Fragestellung hinter jedem der 
Beiträge steht. Daß der Vf. sich darin im- 
mer vorzüglich auskennt, zeigen z. T. auch 
die •Hinweise" auf seine größeren Arbei- 
ten am Schluß des schmalen Bandes. 

Aus dem so beschriebenen Charakter der 
fünf Kapitel ergibt sich, daß dem Leser ein 
ziemliches Maß an Mitdenken zugemu- 
tet wird. (Der Untertitel •Meditationen" 
darf darum nicht im engeren Sinn ver- 
standen werden; die Ausführungen sollen 
und können indes fruchtbare Anstöße zum 
weiteren Meditieren in der Stille sein.) Wer 
solches Mitdenken aufbringt, zumal in den 
mehr theologischen Kapiteln, wird viel ler- 
nen, z. B. wie das Bild des unwandelbaren 
Gottes sich •in der Betrachtung des Ge- 
schickes Jesu Christi wandelt" (44) - das 
Leid hat in Gott selbst einen •Ort"; welche 
Bedeutung der •dritte Tag" im Kreuzes- 
und Auferstehungsgeschehen hat und wie 
die •Erscheinungen" des Auferstandenen zu 
verstehen sind. Der Vf. ist ein Könner theo- 
logischer Unterscheidung und wendet sich 
u. U. auch gegen theologische Auslegun- 
gen, die den Geheimnissen des überliefer- 
ten Glaubens nicht mehr gerecht zu wer- 
den scheinen. Im ganzen: Trotz des dichten 
theologischen Stils wird die •Sache" im- 
mer wieder einfach gesagt.        F. Wulf SJ 

Anders als in seinen sonstigen •Gesammel- 
ten Aufsätzen" (Patmos-Verlag) erscheint 
hier vom Vf. ein vergleichsweise bescheide- 
ner Band von Arbeiten, die zwar ebenso 
zu verschiedenen Zeiten und aus verschie- 
denen Anlässen entstanden sind, aber the- 
matisch wie auch durch die gleiche Intention 
miteinander verbunden sind: durch das 
Kreuzesthema. Seh. hat, wie viele andere 
Theologen, das Endschicksal des Menschen 
und Propheten Jesus, seine Passion und 
seinen schmachvollen, vom Scheitern seines 
Lebensprojekts her gekennzeichneten Tod 
am Kreuz, neu aufgegriffen, um von neue- 
ren exegetischen Fragestellungen und Er- 
kenntnissen aus eine Antwort auf den Sinn 
dieses dunklen Geschehens zu versuchen. 
Angestoßen zu diesem Thema hat ihn ei- 
nerseits die zunehmende Not der Welt und 
die wachsende Leiderfahrung der Men- 
schen, anderseits die Frage, wie damit noch 
der christliche Gott der Liebe vereinbar sei 
bzw. welche Wandlung das Gottesbild un- 
serer Tage angesichts von Not und Leid, 
angesichts einer neu reflektierten Kreuzes- 
theologie erfährt. Im Grunde sind darum 
alle Beiträge dieses Buches, auch wenn sie 
theologisch-exegetisch sehr befrachtet sind, 
kerygmatischer Natur; sie wollen Verkün- 
digung sein. 

Die vier Beiträge lauten: 1. Wie hat Jesus 
seinen Tod bestanden und verstanden? 
2. Das Weiterleben der Sache Jesu im nach- 
österlichen Herrenmahl. 3. •Das Gesetz 
des Christus" (Gal 6, 2). 4. Der proexisten- 
te Christus - die Mitte des Glaubens von 
morgen? 

1. Seh. stellt sich seine Frage vom vor- 
österlichen, historischen Christus her. Er 
muß darum durch die Sicht der nachöster- 
lichen Gemeindetheologie durchstoßen, um 
herauszubekommen, ob und wie Jesus selbst 
sein immer deutlicher sich abzeichnendes 
Todesschicksal, das Scheitern seiner Pläne, 
im Angesicht Gottes, seines Vaters, verstan- 
den hat, welchen Sinn er darin sah. Ein 
exegetisch ungemein kompliziertes Experi- 
ment. Ausgehend von den •ipsissima faeta 
Jesu", den historisch feststehenden Taten 



Buchbesprechungen 154 

und Handlungsweisen Jesu, sowie von sei- 
nem durchgehenden Verhalten schließt der 
Vf. auf die Gesinnung, die Intention Jesu, 
die dann durch die •ipsissima verba", die 
historisch nachweisbaren Worte Jesu, ihre 
konkrete Bestätigung erfahren. Auf diesem 
Weg glaubt Seh. nachweisen zu können, 
daß Jesus immer klarer um sein Schicksal 
gewußt hat und seine eigene, ihm vom Va- 
ter verfügte Heilsbedeutung erkannte. Er 
bejahte den Willen des Vaters und nahm 
seinen Tod, stellvertretend •für die vielen" 
auf sich. Manche Vertreter der kritischen 
Exegese werden den Beweisgang, trotz des 
sehr vorsichtigen und differenzierten Vor- 
gehens, immer noch anzweifeln. 

2. Mit der gleichen Methode sucht der 
Vf. den ursprünglich gemeinten Sinn der 
Abendmahlshandlung aufzudecken. Ausge- 
hend von den Riten des palästinensischen 
Festmahls wird die intendierte Zusammen- 
fügung von Brot- und Becherhandlung auf- 
gezeigt. Von daher wird der Doppelgestus 
als Zeichen und Symbol des Hinschenkens, 
der Hingabe erhellt, und auch hier wieder 
stellen die Deuteworte Jesu das Geschehen 
in ihr eigentliches Licht. Damit gründet 
dieser Beitrag auf dem vorhergehenden, 
der aufzeigt, daß Jesus sein Schicksal er- 
kannte und verstand. 

3. Was in den beiden grundlegenden 
Beiträgen   theologisch-exegetisch   als   Er- 

kenntnis und Verhalten Jesu erarbeitet 
wurde, wird im dritten Beitrag auf das 
sittliche Verhalten der Christen übertra- 
gen. Ihr Leben muß Nachvollzug der Ge- 
sinnung Jesu bis zur Nachfolge in den Tod 
sein. Das bedeutet kurz gesagt: Das unter- 
scheidend Christliche christlicher Ethik ist 
•Proexistenz", Da-sein für andere. Ihre 
Realisierung ist aber nur möglich, wenn der 
Christ bereit ist, sein Leben für andere 
hinzugeben, d. h. konkret den Weg der Ar- 
mut und Erniedrigung zu gehen, Unrecht 
hinzunehmen, Knechtsdienst zu tun und den 
anderen in seinen Schwächen und in seiner 
Schuld auf sich zu nehmen. 

4. Der vierte Beitrag sucht schließlich 
die zentralen Gedanken der drei vorausge- 
henden Arbeiten in Form einer •theologi- 
schen Meditation" ins Leben zu überführen, 
wobei vor allem das der heutigen geschicht- 
lichen Epoche nach dem Vf. entsprechende 
Christusbild herausgestellt wird. Seh. sucht 
hier die Synthese eines Christusbildes in 
der evolutiven Welt (Teilhard de Chardin) 
und eines Christusbildes in Armut und So- 
lidarität mit den Armen, Hungernden und 
Leidenden der Welt (Charles de Foucauld). 
Ob ihm das gelungen ist, darüber kann man 
streiten. Aber die Grundidee scheint mir 
richtig zu sein. 

F.Wulf S) 

Frömmigkeitsgeschichte: 

Rosenfeld, Hellmut: Der mittelalter- 
liche Totentanz. Entstehung - Entwick- 
lung - Bedeutung. (Beihefte zum Ar- 
chiv für Kulturgeschichte, Heft 3), Köln 
- Wien: Böhlau Verlag 1974. IX/380 
S. + 40 Abb., geb. DM 42,-. (3. ver- 
besserte und vermehrte Auflage) 

Daß eine spezial-wissenschaftliche Unter- 
suchung in dritter Auflage erscheint, mag 
als Empfehlung genügen. Mit umfassen- 
dem Material (Bibliographie 337-371) 
wird eine Geschichte und eine Deutung der 
Totentanz-Bilder und -Texte entworfen. 
Der Ursprung - mannigfach vorbereitet 
(1-43) - liegt um 1350 in einem lateini- 
schen, dann deutschen Text des Würzbur- 
ger Dominikaner-Konvents. Die eben-Ver- 
storbenen aller Stände werden von den 

längst-verstorbenen •Armen Seelen" un- 
ter Leitung des Spielmanns Tod zum Tanz 
geführt. Der Betrachter der Bilder und 
Leser der Texte (der Text war primär) 
wird gleichsam •sakramental" (durch das 
Zeichen) in die gleichmachende •perverse 
und widersinnige" Realität des Todes ein- 
geführt. Und im Stile der Dominikaner- 
predigt während der Pestjahre 1348-50 
bilden Text und Bild eine •dramatische" 
Bußpredigt. Die frühchristliche Einheit von 
Bild und Realität, von Wort und Wirk- 
lichkeit erscheint zum letztenmal in dieser 
Grenz-Situation des Lebens und wird zur 
eindrucksvollen Bußliturgie. 

Die franziskanische Weiterführung stellt 
mit dem gekreuzigten Heiland das Erbar- 
men Gottes in den Vordergrund. In der 
kunstvollen städtischen Ausgestaltung wird 



Budibespredkungen 155 

der Totentanz zur elegischen Einführung 
der Sterbenden in das •andere" Land des 
Todes. Die französische Parallele zu dem 
typisch deutschen Bildzyklus stellt den Tod 
als Totengräber dar; in Italien ist der 
Triumph des Todes hervorgehoben. In 
volkstümlichen Kreisen wird der sakramen- 
tale Charakter (Real-Symbol) oftmals zur 
Magie (selbsteffizientes Zeichen). Die Re- 
naissance-Kunst Hans Holbeins markiert 
das Ende dieser Tradition. Der grauenhafte 
Tod wird zur Hieroglyphe für Sterben und 
soll - als dunkler Hintergrund - die Rea- 
lität des Lebens leuchtender strahlen las- 
sen. Das mahnende Wort tritt in den Hin- 
tergrund. •Dieser Tod hat keinerlei meta- 
physische Wirklichkeit mehr, ist nicht mehr 
die Gestalt, an der der mittelalterliche 
Mensch sich seiner Kreatürlichkeit bewußt 
wurde und erschauerte vor dem Unend- 
lichen." 

Es ist nicht leicht, ein solches Buch ohne 
Verkürzung vorzustellen. Die überlegene 
Material-Beherrschung läßt jede Kritik 
beckmesserisch erscheinen (das Vorwort 
zur dritten Auflage betont auch die grund- 
sätzliche Zustimmung aller Fachleute). 
Aber vielleicht kann der Hinweis genügen, 
daß die (wie H. Schürmann zeigt) von vie- 
len Meditationskreisen vernachlässigte 
Realität von Tod, Leid, Entscheidung und 
Kreuz an den •Meditations"-Bildern und 
-Texten des mittelalterlichen Totentanzes 
zur persönlichen Erfahrung wurde. 

/. Sudbrack SJ 

Fischer, Heribert: Meister Eckhart. 
Einführung in sein philosophisches 
Denken. Freiburg/München, Verlag 
Karl Alber 1974. 168 S., kart. DM 16,-. 

Zu hoffen ist, daß mit diesem Buch des 
Eckhart-Spezialisten und -Herausgebers 
der willkürliche, verantwortungslose Um- 
gang mit den Werken des großen Theolo- 
gen beendet ist. Ein Buch wie S. Uedas 
Vergleich von Eckhart und Zen-Buddhis- 
mus, •getragen von der östlichen Medita- 
tionswelle", dient •nicht der Forschung". 
•... man kann nur bedauern, wenn auf die- 
se Weise Eckhart in Japan vorgestellt 
wird: ein Ort zur gegenseitigen Verständi- 

gung wird auf diese Weise gewiß nicht er- 
reicht (150; vgl. GuL 40 [1967] 145f.). Al- 
lerdings macht es Fischer einem nicht leicht, 
den Zugang zu Eckhart zu finden. Er bietet 
im Hauptteil der Arbeit eine subtile Exe- 
gese von Eckharts philosophischem Grund- 
ansatz, der termini generales (z. B. Sein-Sei- 
endes, Gut-Gutheit, Ein-Einheit), und geht 
dann weiter zu propositiones (so z. B. •Sein 
ist Gott") und zu den Aspekten der Analo- 
gie, die nach Fischer entscheidend für Ver- 
tändnis und Mißverständnis sind (120). 

Erst auf dieser Grundlage bringt Fischer 
kurze Untersuchungen zu den oft berufe- 
nen Eckhart-Begriffen, wie •Bild-Spiegel- 
Echo", •Gottesgeburt", •Fünklein der 
Seele". Sein Anliegen ist es zu zeigen, daß 
diese •mystischen" Begriffe ihren klaren 
systematischen Platz in Eckharts Denk- 
system haben. •Die Themen von der Got- 

vtesgeburt und andere sind Theologumena, 
jedoch keine ,Mystik'" (141). Wenn man 
schon von Mystik sprechen will, dann des- 
halb, weil die Offenbarung vom •Myste- 
rium Gottes" und weil die Glaubenseinsicht 
vom •Mysterium der Schrift" geprägt sind. 

Die Schwierigkeit des Buches liegt einer- 
seits in seiner Dichte, wo oftmals nur ein 
weiteres Zitat zur Erklärung einer dunk- 
len Stelle angeführt wird. Sie liegt aber 
auch in der aszetischen Distanznahme von 
fast jeder aktuellen Beziehung und jeder 
Kritik an Eckhart. Streifen Sätze wie fol- 
gende nicht ein inhaltleeres Sprachspiel: 
•Die drei Thesen zum Thema lauten: nichts 
ist so unähnlich, so ungleich wie Sdiöpfer 
und jegliches Geschöpf-nichts ist so ähn- 
lich, so gleich wie Schöpfer und Geschöpf - 
nichts ist so unähnlich und ungleich und da- 
bei zugleich ähnlich jedem anderen, wie es 
Gott und jedes Geschöpf sind?" (126). Die 
Virtuosität des Denkens verliert den Boden 
unter den Füßen. Es wäre eine Hilfe gewe- 
sen, wenn die Wolke der litaneiartig ange- 
führten Zeugen (35) auch in der Eckhart- 
Exegese aufgetaucht wäre, was nur-,spora- 
disch geschieht (wie bei der Zurückweisung 
von Balthasars 153). Gerade der in diesem 
letzten Kapitel gebotene Forschungsbericht 
(142-158) bestätigt Fischers genaue Deutung 
und erweckt das Bedauern, daß eine so vor- 
zügliche Arbeit sich durch ein fast undurch- 
dringliches Sprach- und Denk-Dickicht den 
Weg zum Leser schwer macht. 

]. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 156 

Bastei, Heribert: Der Kardinal Pierre 
de Berulle als Spiritual des französi- 
schen Karmels (Wiener Beiträge zur 
Theologie, Bd. XLIII; Reihe Mystische 
Theologie, Bd. 1). Wien, Wiener Dom- 
Verlag 1974. 138 S., kart. öS 130-, 
DM 19,80. 

Seit den Arbeiten von H. Bremond ist das 
Interesse an Kard. Pierre de Berulle und 
seiner Spiritualität ständig gewachsen. Die 
vorliegende Untersuchung - mit der übri- 
gens das durch den Tod von Prof. F. Wes- 
sely ins Stocken geratene •Jahrbuch für 
mystische Theologie" in neuer Weise fort- 
geführt wird - befaßt sich mit einem bis- 
her wenig beachteten Aspekt der Tätigkeit 
des Kardinals: mit seiner Rolle bei der 
Gründung des französischen Zweigs des 
Karmels und mit seinem Wirken als •Spi- 
ritual" dieser Gründung. Als Quellen die- 
nen vor allem die Briefe Berulles an die 
französischen Karmelitinnen; die wichtig- 
sten dieser Briefe werden im zweiten Teil 
der Arbeit in deutscher Übersetzung ge- 
boten. Der erste Teil behandelt zunächst 
die Bedeutung Berulles bei der Einführung 
der reformierten Karmelitinnen in Frank- 
reich 1603/04 und dann seine Stellung als 
Visitator und •geistlicher Leiter" dieser 
Neugründung. Vor allem versuchte Berul- 
le, die Karmelitinnen in seine Lehre von 
den Mysterien Jesu einzuführen (wobei 
das Inkarnationsgeheimnis ganz im Vor- 
dergrund steht) und diese Lehre auf das 
Leben im Karmel anzuwenden. Doch be- 
handelt er auch viele praktische Fragen in 
seinen Briefen als Leiter und Seelenführer: 
das Gemeinschaftsleben, das Chorgebet, 
die Verwaltung des Amtes einer Priorin, 
das •Voeu de servitude". Berulle hat si- 
cher - wie der Verf. betont - einen tiefen 
Einfluß ausgeübt und den Karmel auf ein 
hohes geistiges Niveau gehoben. Eine 
Frage stellt sich allerdings: Wieweit ha- 
ben die Karmelitinnen die Gedanken- 
gänge des Kardinals verstanden? Und 
noch mehr: wieweit hat Berulle den Kar- 
mel verstanden? Es ist auffallend, daß Te- 
resa von Avila in seinen Unterweisungen 
praktisch kaum eine Rolle spielt. Seine 
Leitung, die über die Tätigkeit eines 
•Spirituals" hinausging, lag wohl nicht 
ganz auf der Linie der Reformatorin des 
Karmels. Der Versuch, seine eigene Spiri- 

tualität den von ihm geleiteten Schwestern 
aufzudrängen, führte dann auch zu man- 
chen Spannungen. Die vorliegende Arbeit 
bietet einen guten ersten Einblick in ein 
wichtiges Wirkungsfeld des Kardinals, das 
vermutlich noch Material für weitere Un- 
tersuchungen enthält. G. Switek SJ 

Bertrand, Dominique SJ: Un corps 
pour l'Esprit. Essai sur l'experience 
communautaire selon les Constitutions 
de la Compagnie de Jesus (Coll. •Chri- 
stus", 38, Etudes). Paris, Desclee de 
Brouwer 1974. 240 S., kart. Ffrs. 32,-. 

Die Konstitutionen des hl. Ignatius von 
Loyola sind bekannt als ein außerordent- 
lich dichtes und schwieriges Werk, nicht so 
sehr wegen der Originalität der Gedanken, 
sondern wegen ihrer Struktur: Ignatius hat 
nicht nur das Ergebnis seiner Gedanken 
niedergelegt, sondern gleichzeitig auch den 
Weg, wie er zu diesem Ergebnis kam. In 
den letzten Jahren haben sich erfreulicher- 
weise mehrere Arbeiten mit diesem The- 
ma befaßt. Auf ihnen aufbauend (bes. auf 
den Studien von Fr. Roustang und A. Ra- 
vier) versucht B., Mitarbeiter der Zeitschrift 
•Christus", in scharfsinnigen Analysen des 
Textes die Struktur, die geistigen Kraft- 
linien der Konstitutionen herauszuarbeiten 
und gleichzeitig deren Aktualität für heute 
aufzuzeigen. 

Das 1. Kapitel handelt vom Verhältnis 
zwischen Exerzitien und Konstitutionen. 
Als Ziel der Konstitutionen ergibt sich, für 
den •Geist" einen •Leib" zu schaffen, was 
sowohl sozial als auch materiell gilt: das 
Charisma braucht Verleiblichung, konkrete 
Formen, in Gemeinschaft. Nach Kap. 2 ist 
der Aufbau der Konstitutionen vom Prin- 
zip der Inkorporation her konzipiert; er 
versteht sich nicht aus der Sicht des •Wei- 
sen", sondern des Kandidaten. In diesem 
Kapitel setzt sich B. auch mit Fr. Roustang 
(Constitutions de la Compagnie de Jesus, 
II: Introduction ä une lecture. Coll. •Chri- 
stus", 24, Paris 1967) auseinander: die von 
Roustang behauptete genetische Struktur 
der Konstitutionen erweist sich als richtig; 
die Ansicht Roustangs hingegen, die 
eigentlich ignatianische Fassung der Kon- 



Buchbesprechungen 157 

stitutionen sei der Text a, wohingegen die 
spätere Fassung mehr aus der Mentalität 
von Polanco, des Sekretärs des Ignatius, 
komme, wird korrigiert. Aus dem Grund- 
riß der Konstitutionen, entsprechend der 
Eingliederung in den Leib der Gesellschaft 
Jesu, verstehen sich auch die auffälligen 
Wiederholungen in den Ordenssatzungen. 
So zeigt B. im 3. Kapitel, wie in den Tei- 
len III und VI der Konstitutionen von den 
Formen des Ordenslebens gehandelt wird: 
einmal für Novizen, einmal für die fertig 
ausgebildeten Jesuiten. Es geht um die- 
selbe Sache, aber das •Klima" ist ganz ver- 
schieden. Daraus ergibt sich auch, daß der 
vollständige Gedanke des Ignatius niemals 
aus einem Text allein zu erheben ist. Das 
4. Kap. bietet ein anderes Beispiel dafür: 
den Gehorsam. Anhand des VII. Teiles der 
Konstitutionen entwickelt B. die ignatia- 
nische Auffassung vom Gehorsam: er ist 
eine Chance für den besseren missionari- 
schen Dienst; der aszetisch-mystische Ge- 
horsam der Teile III und VI ist nur die - 
notwendige und lang andauernde - Vor- 
bereitung darauf. Das gemeinschaftliche 
Leben nach Teil VIII - X der Konstitutio- 
nen   ist   Gegenstand   des   5. Kap., wobei 

deutlich wird, daß eine Kommunität ge- 
rade dadurch zum •Leib" wird, indem sie 
sich einen Oberen gibt. Das 6. Kap. schließ- 
lich handelt noch von den Berufungen zu 
diesem Leib, vom Nachwuchs und seiner 
Ausbildung, und befaßt sich mit dem sog. 
•Examen generale" und Teil I - IV der 
Konstitutionen. So erweist sich der Gedan- 
ke der Inkorporation, der Verleiblichung 
des Geistes, als äußerst fruchtbar für das 
Verständnis der Konstitutionen. Geistli- 
cher Aufstieg ist für Ignatius gleichzeitig 
Abstieg zur Welt, in der Kraft von oben; 
geistlicher Fortschritt geht in der Richtung 
der größeren Inkarnation. 

Die vorliegende Arbeit will ein Essai 
sein; sie vermag nur die großen Linien der 
Struktur zu entwickeln, ohne zu sehr ins 
Detail der einzelnen Nummern der Kon- 
stitutionen einzusteigen. Die Untersuchung 
bleibt eng am Text und seiner Geschichte, 
verarbeitet die Ergebnisse denkerisch und 
zeigt ihre Aktualität für das heutige Or- 
densleben auf. Das Buch, das dicht ge- 
schrieben und nicht immer leicht zu lesen 
ist, vermag gute Hilfen für ein besseres 
Verständnis der ignatianischen Konstitu- 
tionen zu bieten. G. Switek SJ 

Östliche Weisheit und Religiosität: 

Mumonkan: Die Schranke ohne Tor. 
Meister Wu-men's Sammlung der acht- 
undvierzig Koan. Aus dem Chinesi- 
schen übersetzt und erläutert von Hein- 
rich Dumoulin. Mainz, Matthias-Grü- 
newald-Verlag 1975. 188 S., geb. DM 
34,-. 

Die Bedeutung dieser wissenschaftlichen 
Übersetzung und Kommentierung zum 
Verständnis nicht nur der Rinzai-Schule 
des Zen (die die Koan-Meditation beson- 
ders pflegte) verschweigt der Titel. Das 
Koan ist ein Spruch, der den Meditieren- 
den durch mehr oder minder starke Un- 
logik zwingen soll, die Oberflächenwelt 
der Tatsächlichkeiten zu durchstoßen. Vor- 
liegende Sammlung aus dem 12./13. Jht. 
hat   fast   kanonische   Bedeutung   bekom- 

men und enthält Anekdoten vom berühm- 
ten Drehen einer Blume durch Buddha vor 
seinen Jüngern (nach Dumoulin der Be- 
ginn allen Zens) bis in die Entstehungszeit 
der Sammlung. Die Anmerkungen bieten 
reiche Belege und Verständnishilfen. Das 
karge Sachregister versteckt dies leider un- 
ter wissenschaftlicher Genauigkeit. Zum 
Beispiel fehlt dort das •Geistesaage, Bud- 
Ahdi-Auge" (43), das •Dharma-^Mge" (53). 

Die Frage nach dem religiösen Sinn der 
Koan-Übung stellt sich unabhängig von 
dem betont wissenschaftlichen Anspruch 
der Übersetzung. Hier hilft die leicht er- 
hältliche englische Ausgabe (A. Mentor 
Book, 1975) mit den praktischen Kommen- 
taren von Zenkei Shibayama weiter. 

Das siebenunddreißigste Koan lautet: 
•Den Chao-chou fragte einst ein Mönch: 
Welches ist der Sinn des Kommens des er- 



Buchbesprechungen 158 

sten Patriarchen vom Westen? Chao-chou 
sprach: Der Lebensbaum vor dem Garten". 
Dazu lautet der Gesang (eine Art hymni- 
scher Antiphon): •Worte erweisen nicht die 
Wirklichkeit, / Gesprochenes paßt nicht zur 
Fähigkeit (not embody the spirit of the 
mind). / Wer Worte empfängt (who atta- 
ches himself to words), verliert, / Wer im 
Gesprochenen verbleibt, verirrt sich". 

Alle Religionen brachten beim Über- 
gang von der archaischen Periode zur Re- 
flexion und Lehre ähnliche Weisheitssprü- 
che hervor (vgl. die Arbeiten von Sir Mau- 
rice Bowry). Auf dieser Ebene drängen 
sich die Parallelen zu biblischen Sprüchen 
auf. Man spricht mit Recht vom Ursprung 
der Poesie aus der Religion. Doch die 
eigentlich relgiöse Frage stellt sich erst jetzt. 
Und da zeigt die Beschreibung Du- 
moulins den Wesensunterschied zum Je- 
sus- und Apostel-Wort: •Das ununterbro- 
chene Hinschauen auf das Koan dient der 
intensiven Bewußtseinskonzentration. Es 
gilt, alles rationale Denken und Fühlen 
radikal auszuräumen. Hierbei leistet die 
Irrationalität des Koans, sein Widersinn 
oder gar Unsinn entscheidende Hilfe" (26). 
Weder die unmenschliche Konzentration 
noch die totale Irrationalität sind christ- 
lich. Die biblischen Sprüche bereiten den 
Weg zum Verständnis personaler Liebe; 
personales Gegenüberstehen aber ist ein 
Grundhindernis der Koan-Meditation: 
•Wenn dir so ein Buddha begegnet, du 
tötest den Buddha, wenn dir ein Patriarch 
begegnet, du tötest den Patriarchen" (38). 
Je mehr einer in den Geist dieser Samm- 
lung eindringt, desto mehr bestätigt sich 
das Wort Hans Urs von Balthasars von 
der •sachlichen Unähnlichkeit", die •fata- 
lerweise durch ein wohlbekanntes Sprach- 
und Begriffs-Spiel in vorgetäuschte Ähn- 
lichkeit hinein verhüllt ist". Doch zugleich 
kann das Gespräch mit der von Dumoulin 
vorgestellten Welt des Zen einen neuen 
Zugang zur christlichen Erfahrung, zur Er- 
fahrung von Gottes Du, jenseits von 
Schweigen und Wort erschließen. 

/. Sudbrack S] 

Merton, Thomas: Weisheit der Stille. 
Die Geistigkeit des Zen und ihre Be- 
deutung  für  die  moderne  christliche 

Welt. Bern - München - Wien, Scherz 
Verlag für Otto Wilhelm Barth Verlag 
1975. 238 S., geb. DM 28,-. 

Es ist verständlich, obgleich bedauerlich, 
daß der einflußreichste katholische (und 
wohl auch christliche) Schriftsteller des 
Nachkriegs-Amerika nur mühsam und dann 
noch verstellt den deutschen Leser erreicht. 
Schon seine Gestalt ist faszinierend: Ein 
Trappist, der sich aus der Welt zurück- 
zieht, und dabei mehr als 50 Bücher (dazu 
Aufsätze, Briefe, all das, was die Zensur 
nicht durchgelassen hat) geschrieben hat; 
einer, der von der Weisheit des Buddhismus 
- des echten, harten, nicht der sentimenta- 
len Export-Ware - verzückt ist, und dabei 
mit A. Hesehel und Martin L. King an der 
Spitze des peace-movement, der Protest- 
Bewegung gegen die Regierung, stand (die 
rechtsmäßig verurteilten Berrigan-Brüder 
machten bei ihm Exerzitien, um ihren 
Widerstand geistlich zu vertiefen). 

Der Zugang zu diesem überquellenden 
Mann bietet die Poesie, seine wohl größte 
Begabung (der Thomas-Merton-Reader, 
Doubleday 1974, zeigt sein Ringen um den 
poetischen Weg und bringt schöne Beispie- 
le. Die Arche-Ausgabe, Apokalypse einer 
neuen Welt, 1956, kennt leider sein reap- 
praisal nicht, wo er Christentum und Poesie 
näher zusammenbringt). Die poetische Kraft 
der Originale ist in vorliegender Über- 
setzung kaum noch zu ahnen. (Gelegentlich 
wurde der englische Text verglichen, z. B. 
52: the sacred Humanity of Christ ist nicht 
Menschlichkeit, sondern Menschheit; reali- 
sation ist weder nur Einsicht, 75, noch nur 
Vergegenwärtigung, 152, sondern Verwirk- 
lichung; stop short of, from, heißt nicht 
stutzen, sondern nicht ganz so weit gehen, 
kurz vorher Halt machen; das negative 
dualism wird zur indifferenten Zweiheit 
und scheint damit den Hochgebirgsgrat der 
Rechtgläubigkeit zu verfehlen. Ohne seine 
Sprachkraft ist Merton ein Krüppel.) 

Aber auch die Auswahl ist seltsam. Ein 
Originalband ist vollständig übersetzt 
(Zen and the Birds of Appetite), mit Aus- 
nahme des Nachwortes (Postface); und da 
ist zu lesen, daß der Autor versucht war, 
einiges aus dem Buch zu streichen: •If leave 
these remarks (zum Dialog mit Suzuki) 
where they are, I do so as an example of 
how not to approach Zen". Ohne diesen 



Buchbesprechungen 159 

selbstironischen Humor mißversteht man 
Merton. Man hätte dem deutschen Leser 
die im Original mitabgedruckten Erstver- 
öffentlichungsdaten nicht vorenthalten sol- 
len; vielleicht wäre man dann sogar dem 
Ursprung des Beitrags •Transzendentale 
Erfahrung" näher gekommen: er ist näm- 
lich eine Polemik gegen die auf Identität 
und Immanenzgewißheit ausseiende Peak- 
Experience des auch in Deutschland be- 
kannten A. H. Maslow. 

Aus dem zweiten Band, Mystics and 
Zen Masters, sind viele gleichgewichtige, 
zum Teil hervorragende Beiträge, die die 
Fülle Mertons zeigen, nicht übersetzt wie: 
Liebe und Tao; Die Jesuiten in China; Von 
der Pilgerschaft zum Kreuzzug; Englische, 
Russische, Protestantische, Quäker-Mystik; 
Kontemplation und Dialog, usw. Manch- 
mal fehlen wichtige Aussagen im Text (152: 
Der Verweis auf Zaehner, der sich inzwi- 
schen hart von Merton distanzierte; 153: 
eine dem Zen abträgliche Schlußformulie- 
rung). Das Lay-out ist nicht immer sorg- 
fältig; ausgerechnet die berühmten Bodhid- 
harma zugeschriebenen, aber älteren Verse 
sind typographisch verunstaltet (150, 185). 
Am bedauerlichsten ist allerdings, daß man 
nicht den ganzen Merton hat; den - wie 
gesagt - Poeten; den Anti-Kriegs-Kämpfer 
(der bekannte Pazifist G. C. Zahn hat 1971 
eine entsprechende Aufsatzsammlung her- 
ausgebracht) und den Ordenserneuerer mit 
seinem wohl besten, von J. Leclercq post- 
hum eingeleiteten Buch Contemplation in 
a World of Action. 

So haben wir eine interessante Aufsatz- 
sammlung vor uns, besonders weil Merton 
den harten Weg zeigt (vgl. die kritischen 
Untertöne bei der lobenden Beschäftigung 
mit H. Dumoulin, bes. 170-173). Aber es ist 
nicht der ganze Merton und wohl auch nicht 
der wichtigste! /. Sudbrack SJ 

Meister Yüan-Kuang: I Ging. Das Buch 
der chinesischen Weissagung. Bern • 
München - Wien, Scherz Verlag für 
Otto Wilh. Barth Verlag 1975, 318 S., 
geb. DM 29,50. 

Es handelt sich in dieser Übersetzung nach 
der französischen Ausgabe von Tschu-Hua 

und Charles Canone um die 64 uralten (7./ 
6. Jht. v. Chr.) chinesischen Weissage-Bild- 
zeichen, die aus der je sechsmaligen Kom- 
bination von geraden (Yin, positiv) und 
gebrochenen Linien (Yang, negativ) beste- 
hen. C. G. Jung schrieb die Einleitung zur 
ersten deutschen Übersetzung des klassi- 
schen, diese Zeichen erläuternden •Buch(es) 
der Wandlungen". Vorliegender Kommen- 
tar wird eingeleitet: •Zum erstenmal wird 
hier eine vollständige Erklärung des be- 
rühmten chinesischen Weissagetextes aus 
dem I Ging gegeben". Der Verfasser er- 
zählt sein geheimnisvolles Treffen mit 
einem berühmten taoistischen Lehrer: •Er 
selbst ermächtigte mich, seine Lehre über 
diesen Gegenstand bekanntzumachen. Er 
wies mir die Grenzen dieser Enthüllung ... 
Den Grund für diese Enthüllung selbst 
muß man in der Beschleunigung des kos- 
mischen Wirbels in diesem Eisenzeitalter 
suchen...". Fremdsprachliche Worte (meist 
übersetzt, außer den anstößigen yoni und 
lingam) verstärken die mysteriöse Aura. 

Ich verglich diesen Text mit dem leicht 
greifbaren •I Ging, Text und Materialien" 
aus der Gelben Reihe bei Diederichs (DM 
14,80). Die Substanz vorliegenden Buches 
ist dort restlos enthalten. Nur der geheim- 
nisvolle Weihrauch und die apotropäischen 
Zeichen fehlen. Ich hätte auch gern das 
Ersterscheinungsjahr des französischen 
Originals gewußt. Anm. 1 läßt vermuten, 
daß es vor der Jahrhundertwende war (der 
Verweis auf die spätere Ausgabe Wilhelms 
scheint erst von den Übersetzern angeklebt 
zu sein). Das genügt wohl zur Charakteri- 
sierung dieser Art von Publikationen. 

Über den Sinn der Weissagezeichen hat 
C. G. Jung wichtiges gesagt: die schlichte 
Zusammenstellung von durchgehenden und 
unterbrochenen Zeichen stellt die Harmo- 
nie der Welt dar und will den Gebraucher 
diese Harmonie des Tao erfahren lassen. 
Ein Zitat von Mao Tse-tung gibt mehr 
Aufschluß über die tiefe anthropologische 
Bedeutung der Zeichen als vorliegendes 
Buch: •Die Bewegung eines jeden Dinges 
äußert sich in zwei Zuständen: im Zustand 
relativer Ruhe und im Zustand offensicht- 
licher Veränderung. Die Dinge gehen un- 
ausgesetzt vom ersten in den zweiten Zu- 
stand über, wobei der Kampf der Gegen- 
sätze, der in beiden Zuständen vor sich 
geht, durch den zweiten Zustand zur Lö- 



Buchbesprechungen 160 

sung des Widerspruchs führt". Die I Ging- 
Zeichen fangen dies als Urgesetz der Wirk- 
lichkeit ein und möchten es dem gläubigen 
Benutzer vermitteln. Vorliegende Ausgabe 
scheut jede Auseinandersetzung mit dem 
echten, anthropologischen Gehalt des Bu- 
ches I Ging. /. Sudbrack SJ 

Aufrichtige Erzählungen eines russi- 
schen Pilgers. Erste vollständige deut- 
sche Ausgabe. Hrsg. und eingeleitet 
von Emmanuel Jungclaussen. Freiburg 
- Basel - Wien, Herder 1974. 238 S., 
br. DM 19,80. 

Niemand wird sich dem Zauber des Be- 
richtes eines Russen des letzten Jahrhun- 
derts entziehen können - •meinen Wer- 
ken nach ein großer Sünder, meiner Beru- 
fung nach ein heimatloser Pilger" -, den 
ein Staretz lehrte, wie man •ohne Unterlaß 
beten" könne, und der das Jesus-Gebet 
•Herr Jesus Christus erbarme dich meiner" 
in unaufhörlicher Wiederholung in den 
Atem- und Herz-Rhythmus eingehen ließ. 
Mit weisen und frommen Menschen Er- 
fahrungen austauschend, zieht er umher, 
gewinnt neue Einsichten, wird Freund mit 
den Tieren, erleidet stellvertretend Ver- 
suchungen, schaut Träume und Visionen, 
erfährt Wunderbares und ist dabei stän- 
dig gehalten von der Kraft seines unabläs- 
sigen Betens. Der zweite, nun vollständig 
wiedergegebene Teil des Berichtes - die 
Gespräche mit verschiedenen Menschen - 
fällt dagegen ab; in ihm geht der Legen- 
denton unter in Belehrungen, Unterschei- 
dungen und Anweisungen. 

Es ist bedauerlich, daß wir so gut wie 
nichts über den historischen Hintergrund 
des Pilgerberichts wissen: Legende oder Ge- 
schichte (vielleicht beides), einheitlich ent- 
worfen oder (wahrscheinlicher) zusammen- 
getragen? Aber seinen geistigen Hinter- 
grund, den Hesychasmus, kennen wir (vgl. 
H. Bacht SJ, Das •Jesus-Gebet" - seine 
Geschichte und seine Problematik, GuL 24 
[1951] 326-338, und bes. J. Hausherr SJ, 
Nome du Christ et voies d'Oraison, GuL 34 
[1961] 209 f.; ders.: Hesychasme et priere, 
GuL 40 [1967] 158 f.). Jungclaussen gibt 
eine - leider nur sehr kurze - Einführung. 
Gegenüber der Gemeinsamkeit mit östli- 

chen Methoden, den ganzen Leib in den 
Gebetsvollzug einzubeziehen, ist der grö- 
ßere, weil geistliche Unterschied zu ihnen 
nicht zu übersehen. Das Buch, die geschrie- 
bene Oberlieferung, spielt eine ganz be- 
herrschende Rolle im Pilgerbericht. Die 
Starzen - hier ganz deutlich von den öst- 
lichen Meistern unterschieden - unter- 
werfen sich der Väterlehre; und der Pilger 
wäre ohne sein ständiges Lesen und ohne 
seine ständigen geistlichen Gespräche wohl 
nicht imstande gewesen, die durch seine 
Art von •Mantra"-Meditation ausgelösten 
Innenkräfte zu ordnen. Auch das inten- 
sive Sündenbewußtsein trennt ihn von 
allen heutigen •Meistern". Das letzte Wort 
des schöneren ersten Teils ist keine Flos- 
kel: •Betet für mich verruchten Sünder". 

Die Welt des Pilgers war überdies eine 
geschlossen christliche. So müssen die War- 
nungen des Herausgebers zu Beginn unter- 
strichen werden. Psychologisch führt uns 
ein Satz wie •... ich begann einen Schmerz 
im Herzen zu spüren, alsdann eine überaus 
angenehme Wärme" in den Gefahrenbe- 
reich, den J. H. Schultz mit seinem auto- 
genen Training aufzeigt und weshalb er 
vor dergleichen intensiven Übungen ohne 
fachärztliche Führung warnt. Auch theolo- 
gisch hätte man sich zum zweiten, schola- 
stischen Teil ähnliche Hinweise gewünscht. 
Dort wird z. B. gelehrt: •Was ist nun an- 
gesichts der Ohnmacht eines jeden Men- 
schen, aus eigenem Willen und eigener 
Kraft die Seele zu retten, überhaupt mög- 
lich? ... Gott (überließ) dem Willen und 
den Kräften lediglich die Quantität des 
Gebetes ... Also ist der Anteil die Quan- 
tität ..." Diese Lehre von •Alles ist Gna- 
de", aber das Äußere, das rein Quantitati- 
ve, kann der Mensch allein, ohne Gnade, 
tun, hätte schon eine Anmerkung verdient. 
Ähnliches gilt von der immer wiederkeh- 
renden Behauptung: •Die Häufigkeit des 
Betens ist der einzige Weg, um zu reinem 
und wahrhaftem Beten zu gelangen..., die 
hauptsächlichste, einzige und bequemste 
Methode zur Erlangung der Werke der 
Seelenrettung...". 

Das Büchlein ist tief, aber es hat auch 
seine Klippen. Es ist zu hoffen, daß eine 
weitere Beschäftigung mit der hier aufschei- 
nenden Geistigkeit Hilfen für das christ- 
liche Leben unserer Zeit bringt. 

/. Sudbrack SJ 




