
Vom Geheimnis der Gleichnisse 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Die Frage ist so alt wie das Neue Testament. Schon bei Markus suchen die 
Zwölf nach dem Sinn der Gleichnisse (4, 10). Und bei Mattäus kommen 
die Jünger zu Jesus und sagen: Warum redest du zu ihnen in Gleich- 
nissen (13, 10)? Denn ohne ein Gleichnis redete er nicht zu ihnen (13, 34). 
Wer es wagt, seine Vorlesungen oder Predigten mit Bildgeschichten an- 
zureichern, muß auch heute mit dem Vorwurf rechnen, daß er unwissen- 
schaftlich rede; daß er doch keine Kinder vor sich habe; oder daß aus dem 
Vernommenen im Grunde •nichts herauskomme". Nicht nur Anbeter dieses 
technologischen Zeitalters denken so, sondern viele, falls sie aufgrund ihres 
Berufes oder Studiums daran gewöhnt sind, geradezu ausschließlich mit 
Begriffen, Definitionen oder Formeln zu arbeiten. 

I. 

Es gibt zwar eine Reihe von Möglichkeiten, sich einer Antwort zu nähern. 
Man kann z. B. prinzipiell erklären, daß vom unendlichen Gott und seinem 
Handeln nur in Bildern gesprochen werden kann, die den Menschen ein- 
laden, sich zu engagieren1. Man kann weiterhin davon ausgehen, daß die 
Bildersprache der Seele urtümlicher sei als unsere rational-logische Denk- 
weise und zu den Bereichen des Gefühls einen unmittelbaren Zugang 
besitze, von unserem Unterbewußtsein also ohne den Umweg über ein 
bewußtes Beteiligtsein der Denkfunktion aufgenommen und verstanden 
werden könne. Diese psychische Gegebenheit sei Jesus durchaus bekannt 
gewesen. Er habe sie im Erzählen von Gleichnissen eingesetzt, um den 
Menschen sein Wissen auf der Gefühlsebene einzuprägen, weil er wußte, 
daß hier eine wesentliche Zugangsmöglichkeit liege2. 

Auf dieser Basis mögen mancherlei psychologisch anregende Einsichten 
gedeihen, die hier gegebene Antwort übersieht schlichtweg, daß die Gleich- 
nisrede auch bei Mattäus (obwohl er im Unterschied zu Markus die Jünger 
aufnahmebereit und verständig darstellt) als eine Art Geheimrede ange- 
sehen wird (Kap. 13). Angesichts der Verstockung und des Unglaubens 
vieler fragte man sich nämlich damals, ob Jesus nicht offen und deutlich 

1 Vgl. E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus (NTD 1), Göttingen 1967, 48-52. 
2 Chr. Meves, Die Bibel antwortet uns in Bildern (Herderbücherei Bd. 461), Freiburg 
1973, 78 f. 



Franz-Josef Steinmetz 162 

genug geredet habe, ob seine Verkündigung nur darum so wenig Frucht 
brachte, weil er sie in das Gewand von Gleichnissen hüllte8. 

Zwar trifft es zu, daß Kinder und Jugendliche vornehmlich mit Bildern 
leben, sich in symbolhaltigen Formen aussagen und ihre Forderungen 
stellen. Auch stimmt es nachdenklich, wenn seelisch gestörte Erwachsene 
durch Bild- und Symbol-Erleben in Traum-Analyse oder Spieltherapie 
wieder kontakt- und berufsfähig werden. Abbilder und Vorbilder •lassen 
Verborgenes durchscheinen, Vergangenes erinnern, Zukünftiges erahnen; 
sie helfen ergänzen, was den Menschen fehlt; zusammenfügen, was ge- 
trennt; nachholen, was versäumt; heilen, was verwundet; innewerden, was 
bisher übersehen oder verkannt; verweilen, wo bisher die Ratlosigkeit 
Sehen und Verstehen verhinderte"4. Damit ist aber noch nicht entschieden, 
ob und wieweit ein Mensch auf diese Weise wieder glauben, lieben und 
beten gelernt hat; ob und wie intensiv die vorgelegten Bilder tatsächlich zu 
•Fenstern" wurden, die den Blick auf Überweltliches freigaben. Es stimmt 
zumindest ebenso nachdenklich, daß Jesus mit seinen Gleichnissen nicht so 
ohne weiteres Erfolg hatte, mögen auch die Jünger bei Mattäus auf die 
Frage, ob sie das alles verstanden hätten, einfach und eindeutig •Ja" 
sagen (13, 51). Die Masse des Volkes hört und versteht doch nichts (13, 14). 
Und bei Markus müssen selbst die Jünger sich sagen lassen: Ihr versteht 
dieses Gleichnis nicht? Wie wollt ihr dann all die anderen Gleichnisse 
verstehen? (4, 13). Und obwohl Jesus ihnen alles erklärte, wenn er mit 
ihnen allein war (4, 34), bleibt auch ihr Herz lange verblendet (8, 17 ff). 

Echte Gleichnisse sind allem Anschein nach schwerer zu verstehen als 
gewöhnliche Allegorien, Bildreden oder Metaphern. Insofern bleibt der 
Hinweis, daß Jesus die Welt wieder als Gleichnis Gottes sehe und ihm 
alles vom Reich Gottes rede, obwohl er etwas Richtiges und Wichtiges 
trifft, zu allgemein. Jesu Gleichnisse führen mehr noch dem Kommenden 
entgegen. Ihre Bildworte bestätigen vor allem den Satz des ersten Korin- 
therbriefes •Die Gestalt dieser Welt vergeht" (7, 31), freilich nur um der 
Bitte Raum zu schaffen: •Dein Reich komme!" (Lk 11, 2)5. 

II. 

VERBORGENE HERRLICHKEIT: Merkwürdigerweise ist in den 
Gleichnissen zunächst einmal die Rede vom Unscheinbaren, vom ganz All- 

* W. Trilling, Das Evangelium nach, Mattäus 2. Teil (Geistliche Schriftlesung), Düsseldorf 
1965, 22 f. 
4 W. Heinen (Hrsg.), Bild-Wort-Symbol in der Theologie, Würzburg 1969, 23. 
8 Die folgenden Ausführungen sind weitgehend inspiriert von Eugen Biser, Die Gleich- 
nisse Jesu. Versuch einer Deutung, München 1965. 



Vom Geheimnis der Gleichnisse 163 

täglichen, das kaum einer beachtet, z.B. vom unaufhaltsamen Wachstum der 
Saat (Mk 4, 26-29), von der unerwarteten Größe des aufgegangenen Senf- 
korns (Mk 4, 30-32), von der erstaunlichen Kraft des Sauerteiges (Mt 
13, 13). Es verlangt schon eine erhebliche •Bekehrung", bis ein von auf- 
dringlichen Weltgewalten faszinierter Mensch überhaupt auf diese unauf- 
fällig wirkenden Energien aufmerksam wird. Aber dies wäre ja bloß ein 
erster kleiner Schritt auf dem langen Weg der Einübung in die Botschaft 
dieser Gleichnis-Gruppe. Er kann zwar dazu beitragen, daß unser Glau- 
benssinn für das Unwahrscheinliche geschärft wird. Alles hängt jedoch 
davon ab, ob die Augen unseres Glaubens sich wirklich einlassen auf das, 
was hier verkündet, verheißen oder gezeigt wird, daß nämlich die Ankunft 
der Gottesherrschaft alle Gesetze der Wahrscheinlichkeit durchkreuzt. Man 
könnte sagen, sie sehen lediglich Hoffnungs-Modelle, aber keine Beweise, 
sondern Bildgeschichten, die beim Unscheinbaren ansetzen, um von dorther 
unsere Hoffnung zu entzünden. 

LETZTE ALS ERSTE: Nicht weniger geheimnisvoll ist die Parabel von 
den Weinbergarbeitern, die mit dem fast zum Paradox zugespitzten Satz 
schließt: •So werden die Letzten Erste und die Ersten Letzte sein" (Mt 
20,16); oder die vom großen Gastmahl, das bei Mattäus mit der Bemerkung 
endet: •Viele sind gerufen, wenige aber auserwählt" (Mt 22, 14). Bei 
Lukas hinwiederum heißt es: •Keiner von denen, die geladen waren, wird 
an meinem Mahl teilnehmen" (14, 24). 

Zumindest für einen Augenblick wird es dem Hörer des zuerst genann- 
ten Gleichnisses so vorkommen, als werde ihm damit jeder Maßstab des 
Urteil ens und Wertens genommen, ja als verliere seine eigene Anschauung 
insgesamt an Verbindlichkeit. Denn geradezu ironisch erklärt der Wein- 
bergbesitzer seinen Arbeitern: •Ist es mir nicht erlaubt, mit meinem Eigen- 
tum umzugehen, wie ich will? Oder bist du am Ende mißgünstig, weil ich 
gut bin?" (Mt 20, 15). Nur allmählich kann sich die Befremdung über diese 
Worte in ein höheres Einvernehmen wandeln, bis schließlich klarer wird, 
wie sehr solche Unberechenbarkeit bereichert. Sie kann uns öffnen für die 
größere Wahrheit, daß Gott in seiner Freiheit über allen menschlichen 
Vorentwürfen von Gerechtigkeit erhaben ist und dem Letzten ebensoviel 
geben darf wie dem Ersten. 

Ähnlich will auch das Gleichnis vom Gastmahl den Hörer nicht in erster 
Linie dazu bringen, daß er sich in allegorische Einzelheiten verliert, theo- 
retische Lehren oder praktische Maximen erarbeitet, sondern daß er sich 
auf den Weg ins endgültige Gottesreich begibt. Letztlich geht es wiederum 
darum, •im Bild vom Plätzetausch der Ersten und der Letzten etwas vom 
Walten der göttlichen Freiheit, vor allem aber von der aus dieser Freiheit 
geborenen Ordnung des Gottesreiches aufscheinen zu lassen und durch 



Franz-Josef Steinmetz 164 

eben diese Vergegenwärtigung auch schon eine Tür für seine Ankunft 
aufzustoßen"6. 

FREIHEIT DURCH LIEBE: Um die Größe dieser Freiheit in Worte zu 
kleiden, wird zwar nur in einem einzigen Fall eine Art Gauner-Geschichte 
als Vergleich herangezogen. Dafür aber ist dieser Fall um so mysteriöser. 
Ich meine das Gleichnis vom betrügerischen Verwalter, dessen Herr seine 
Schlauheit lobt (Lk 16, 1-8). In keinem anderen scheinen die geläufigen 
Vorstellungen vom rechten Existenzkampf zugunsten einer aus der un- 
endlichen Freiheit Gottes hervorgehenden Möglichkeit derart aufgehoben 
wie in diesem. Zwar gewinnt die überraschende Reaktion des Herrn an 
Verständlichkeit, wenn man berücksichtigt, daß er unermeßlich reich ist, 
wie schon der erste Vers andeutet. Dennoch bleibt das Rätsel, daß ein ge- 
rissener Betrüger - von Entlassung bedroht - von dem noch einmal Ge- 
schädigten zuletzt nicht etwa bestraft, sondern gelobt wird. Oder ist es gar 
nicht dieser selbst, der hier lobt, sondern schon Jesus als Lehrer, der im 
Hinblick auf die Vorsicht eines Schelmen lediglich bemerken will: •Er hat 
begriffen, wenn er's auch auf seine Weise in die Tat umsetzt, daß es für 
die Zukunft vorzusorgen gilt, solange die Frist gegeben ist"7? Im Deutungs- 
gefälle des heutigen Kontextes ist diese Erklärung annehmbar, die •Aus- 
sage" des ursprünglichen Gleichnisses dürfte noch etwas härter ausfallen. 
Gott will vertrauensstarke Partner und keine ängstlichen Sklaven. Soll 
nicht vor Gott jeder nach besten Kräften mitspielen, seine Chancen und 
Vorteile wahrnehmen und nutzen? Geistesgegenwart und Entschlußkraft, 
Mündigkeit und freie Selbstverfügung, sollten dies nicht eher die Weg- 
weiser der Richtung sein, in die uns dieses Gleichnis treibt? 

III. 

Wer Jesu Gleichnisse hört, weiß oft oder zunächst nicht recht, woran er ist. 
Er ist scheinbar schlechter dran als einer, der erklärende oder belehrende 
Reden vernimmt. Es mag sein, daß ihn ein eigentümliches Unbehagen er- 
greift. Er findet keine abgeschlossene These, die er schwarz auf weiß nach 
Hause tragen kann. Viele vorgefaßte Erwartungen werden enttäuscht. Es 
läßt sich kaum, wenigstens nicht in Form von exakten Definitionen sagen, 
was Gleichnisse sind. Sie entziehen sich den abschließenden Begriffen. 
Warum? Weil sie nicht so sehr •Vorhandenes" zum Gegenstand haben, 
sondern Zukünftiges, nämlich das Gottesreich. Sie leiten vor allem einen 
Prozeß ein. 

« E. Biser, a.a.O. 89. 
7 H. Kahlefeld, Gleichnisse und Lehrstücke im Evangelium II, Frankfurt 1963, 87 f. 



Vom Geheimnis der Gleichnisse 165 

Im Unterschied •zum mitteilenden Sprechen schließt sich das gleichnis- 
hafte niemals zum Ring, in welchem Aussage und Auffassung bruchlos 
ineinander greifen. Daher ist die Sprachgestalt der Gleichnisse nicht, wie 
sonst, der Kreis, sondern die Hyperbel. Gleichnisse lassen von ihrem Wesen 
her, nicht aus Unzulänglichkeit, stets ,etwas offen' "8. Selbst da, wo die 
dargestellten •Fälle" zunächst ganz klar zu liegen scheinen, bleiben unauf- 
lösbare Reste, aus denen immer wieder neue Fragen aufbrechen. Das kann 
so weit führen, daß der Hörer an sich selbst und seiner bisherigen Welt irre 
wird. Je tiefer er in die Gleichnisse eindringt, desto stärker. •Immer weni- 
ger versteht er, wie er bisher so selbstsicher (als sei alles in ein logisch ange- 
legtes, einsichtiges und übersichtliches Koordinatensystem eingeordnet), 
urteilen und richten konnte"9. 

Trotzdem behält er den Eindruck, daß er durch die befremdenden Bild- 
geschichten in etwas Neues hineingezogen wird, das ihn nicht mehr losläßt. 
Er spürt irgendwie, daß sich ihm, je mehr er auf sie eingeht, neue Weisen 
des Sehens und Verstehens auftun und unermeßlich ergiebige neue Ord- 
nungen und Welten vor ihm aufgehen. Unruhe ergreift ihn, aber sie be- 
drückt ihn nicht, wenn auch Sorge und Hoffnung sich mischen. Der Wunsch, 
daß es mit allem, mit den Dingen und mit ihm selbst anders bestellt sei, 
als er bisher meinte, wird nicht kleiner, sondern wächst, bis er schließlich 
die Tat vollbringt, die allein der Botschaft der Gleichnisse voll entspricht: 
Er beginnt zu hoffen, und das Reich Gottes beginnt in seinem Leben anzu- 
brechen: •Wer die Hand an den Pflug legt und zurückschaut, taugt nicht 
für das Reich Gottes" (Lk 9, 62). 

Mit anderen Worten: das Entscheidende bleibt nicht die Belehrung, son- 
dern die Bekehrung, die Einübung in die Metanoia. Alle leben nach wie vor 
in der Gefahr, denen zu gleichen, die •draußen" sind, und denen alles zum 
Rätsel wird, •denn sie sollen mit ihren Ohren hören und doch nicht ver- 
stehen, damit sie sich nicht bekehren und ihnen nicht vergeben wird" 
(Mk 4, 12). Die Gleichnisse rufen tatsächlich nach Gottes Willen eine Schei- 
dung unter den Menschen hervor. Von der Bereitschaft, zu werden wie die 
Kinder (Mt 18, 3), kann niemand dispensiert werden. Die Bildgeschichten 
tragen zwar einerseits dazu bei, diese Gott wohlgefällige Haltung zu er- 
werben, sie setzen sie unter anderer Rücksicht (nämlich der des tieferen Ver- 
stehens) auch schon als Bedingung voraus. 

Aber jeder hat von Gott her gesehen seine Chance. Die Evangelien 
wollen nur so stark wie möglich betonen, daß alle Erkenntnis Gottes und 
seines Wirkens reines Geschenk und Wunder der Gnade bleibt. Sie dul- 
den keinerlei Erwählungsdünkel. Die Vorstellung von einer kleinen Schar, 

8 E. Biser, a.a.O. 40 f. • E. Biser, a.a.O. 44. 



Franz-Josef Steinmetz 166 

die sich im Gegensatz zur übrigen Welt rühmen dürfte, die Geheimnisse 
Gottes zu kennen, liegt ihnen fern, auch wenn manche Worte zu solcher 
Einstellung verführen können (vgl. Mt 13, 11-17). Es genügt keineswegs, 
eine Erklärung der Gleichnisse an diese anzuhängen, wie sie uns zum Bei- 
spiel in jener bekannten allegorisierenden Auslegung der Aussaat-Parabel 
schon bei Markus vorliegt (Mk 4, 13-20). Diese kann in bestimmten Situa- 
tionen hilfreich und von Nutzen sein, aber sie genügt nicht, um die Gleich- 
nisse •auszuloten". Der Prozeß der eingeleiteten Bekehrung darf durch 
schon gewonnene Einsichten nicht gebremst oder gar blockiert werden. 
Immer wieder muß zwischen Jesus und uns das geschehen, was wir schon 
zu Beginn erwähnten: •Seinen Jüngern aber erklärte er alles, wenn er mit 
ihnen allein war" (Mk 4, 34). Diese innere Belehrung wird keinem versagt. 
Die Jünger sind nur das Beispiel für alle, mit denen Jesus so im besonderen 
reden will. Nur von Gott her wird möglich, was bei den Menschen unmög- 
lich ist (Mk 10, 27), damit keiner sich seiner Erkenntnis rühme und alle nur 
aus dem Wunder der Gnade Gottes leben (1 Kor 1, 29 ff). 

Das Gesagte sollte man freilich nicht umgekehrt (gleichsam den Spieß 
wendend) gegen die Wissenschaft der abstrakten Begriffe ausspielen. Nie- 
mand soll sie verachten. •Wo aber die geistesgeschichtliche, die philologi- 
sche und historische Wissenschaft nicht zurückführt zur Anschauung und 
Anhörung der konkreten Gestalt, werden sie leeres Gerede. Wo Philoso- 
phie und Theologie keiner .Urworte' mehr mächtig sind, hören sie auf, 
wahre Philosophie und Theologie zu sein, nämlich die Sage des Wortes, 
die das Geheimnis über uns walten läßt"10. Was wäre dann wohl das Gebot 
der Stunde? Es wäre ohne Zweifel hohe Zeit, sich zu erinnern, daß Jesus 
nicht ohne Gleichnis zu den Menschen sprach (Mk 4, 34). 

10 K. Rahner, Vom Hören und Sehen. Eine theologische Überlegung, in: Bild-Wort- 
Symbol in der Theologie (Hrsg. W. Heinen), Würzburg 1969, 148. 




