Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott
im Zeugnis des Psalms 42/43

Ernst Haag, Trier

Ernst Jiinger beginnt seine Erzdhlung ,Auf den Marmorklippen® mit den
Worten: ,Ihr alle kennt die wilde Schwermut, die uns bei der Erinnerung
an Zeiten des Gliickes ergreift. Wie unwiderruflich sind sie doch dabhin,
und unbarmherziger sind wir von ihnen getrennt als durch alle Entfer-
nungen. Auch treten im Nachglanz die Bilder lockender hervor; wir den-
ken an sie wie an den Korper einer toten Geliebten zuriick, der tief in der
Erde ruht und der uns nun gleich einer Wiistenspiegelung in einer hoheren
und geistigeren Pracht erschauern 1dfit. Und immer wieder tasten wir in
unseren durstigen Triumen dem Vergangenen in jeder Einzelheit, in jeder
Falte nach. Dann will es uns scheinen, als hitten wir das Mafl des Lebens
und der Liebe nicht bis zum Rande gefiillt gehabt, doch keine Reue bringt
das Versidumte zuriick. O mochte dieses Gefiihl uns doch fir jeden Augen-
blick des Gliickes eine Lehre sein!“?

Die Erinnerung an vergangene Zeiten des Gliickes ruft nach diesen
Worten des Dichters wilde Schwermut hervor, weil das Erlebnis, das ein-
mal dem Menschen Seligkeit und Erfiillung geschenkt hat, unwiderruflich
dahin ist und weil beim Nachdenken dariiber nur noch die Reue bleibt, daf}
man das Mafl des Lebens und der Liebe nicht bis zum Rand gefiillt hat.
Die Frage jedoch, wie diese Schwermut iiberwunden und die Sehnsucht
nach einer Wiederholung des friber erfahrenen Gliickes gestillt werden
kann, wird nicht gestellt; sie eriibrigt sich angesichts des vom Menschen
als schicksalhaft empfundenen Ausgeliefertseins an den Wechsel der Zeit.

Wilde Schwermut hat offensichtlich auch den Beter des Klageliedes von
Ps 42/43 erfafit. Voller Sehnsucht denkt er an das Gliick seines noch unan-
gefochtenen Glaubens in fritheren Jahren zuriick. Vor allem erinnert er
sich an die Wallfahrten nach Jerusalem, wo ihm die feiernde Gemein-
schaft der Glaubigen und die personliche Begegnung mit Gott im Heilig-
tum ein Gefiihl der Geborgenheit und des Angenommenseins von Gott
geschenkt haben, das ihm als das hochste Gliick seines Daseins erschienen
ist. Aber das alles gehort jetzt der Vergangenheit an. Widrige Lebens-
umstidnde haben dem Beter die Wallfahrt nach Jerusalem unméglich ge-
macht; dartiber hinaus haben sie ihm — und das drickt ihn am meisten -

1 E. Jiinger, Auf den Marmorklippen, in: Ausgewdhlte Erzdhlungen, Stuttgart 1975, 153.



Ernst Haag 168

das Bewufitsein der Abwesenheit Gottes vermittelt, so dafl er sich vor
seiner ungldubigen Umgebung blofgestellt und verspottet fiihlt.

Dennoch ist dieser Beter weit davon entfernt, die Trennung von den
vergangenen Zeiten des Gliicks als schicksalhaft und unwiderruflich anzu-
sehen. Im Gegenteil: die einmal erfahrene Gemeinschaft mit dem leben-
digen Gott erweist sich ihm als der tragende Grund einer Hoffnung, die
ihm nicht nur die Priifungen der Gegenwart zu bestehen hilft, sondern
die ihn auch die Zukunft, wie Gott sie fiir ihn bereithilt, als erfillte Ver-
heiflung erwarten lehrt. Die wilde Schwermut in der Klage des Beters
ist darum in Wirklichkeit ein erschiitternder Ausdruck seines mit unbarm-
herziger Wahrhaftigkeit durchgefiihrten Ringens um Gott, dessen heil-
volle Nihe er frither so oft erfahren hat und den er jetzt in seinem Leiden,
wo er ihn besonders braucht, zu verlieren fiirchtet.

I. Auslegung

Der Psalm 42/43? ist in drei durch die Wiederholung des gleichen Kehr-
verses (42,6.12;34,5) deutlich voneinander geschiedene Strophen ge-
gliedert. Wihrend der Psalm in seiner ersten Strophe zunichst allgemein
die Sehnsucht des Beters nach dem lebendigen Gott entfaltet (42, 2-6),
verweilt er in seinem Mittelstiick ausfithrlich bei der Beschreibung der
Leiden, die den Beter getroffen haben (42, 7-12), um dann in der Schlufi-

strophe die Hoffnung auf eine erneute Begegnung mit Gottes heilvoller
Néhe machtvoll zu entfalten (43, 1-5).

Ps 42,2 Wie der Hirsch lechzt nach frischem Wasser,

so lechzt meine Seele, Gott, nach dir.

3 Meine Seele diirstet nach Gott,
nach dem lebendigen Gott.
Wann darf ich kommen
und Gottes Antlitz schauen?

4 Trinen waren mein Brot bei Tag und bei Nacht;
denn man sagt zu mir den ganzen Tag:
Wo ist nun dein Gott?

5 Das Herz geht mir iiber, wenn ich daran denke:
wie ich zum Haus Gottes zog in festlicher Schar,
mit Jubel und Dank in feiernder Menge.

2 Dafl Ps 42/43 eine literarische Einheit darstellt, steht anfler Zweifel. Der Kehrvers des
aus drei Strophen bestehenden Klageliedes kehrt in 42, 6. 12 und 43, 5 wieder. Wie eng
Ps 42/43 zusammengehéren, zeigt auerdem ein Vergleich zwischen 42, 10 und 43, 2 sowie
der ganze Sinnzusammenhang. Vgl. H. J. Kraus, Psalmen I, Neukirchen 1960, 516-322;



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 169

6 Meine Seele, warum bist du betriibt
und bist so unruhig in mir?
Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken,
meinem Gott und Retter, auf den ich schaue.

Am Anfang der Klage beschreibt der Beter den Schmerz seiner Gottes-
sehnsucht mit einem Bild von unvergleichlicher Schénheit. Wie ein Hirsch
in glilhender Sommerhitze den Hals weit vorstreckend am ausgetrock-
neten Bachbett vergeblich nach Wasser sucht, um seinen brennenden Durst
zu stillen, so verlangt die Seele des Beters nach dem lebendigen Gott, ohne
den sie offensichtlich verschmachten mufl. Wer solche Té6ne fiir sein Gottes-
verhiltnis findet, sagt Weiser, dem ist der Glaube elementarste Lebens-
funktion, dem ist Gott wirklich der lebendige Gott®.

Von diesem Gott verlangt der Beter voll Sehnsucht, das Antlitz zu
schauen?. ,Jemandes Antlitz schauen“ meint im Hebréischen ,jemand
unter die Augen treten, mit ihm zusammentreffen® (Gen 32, 21). Darf man
des Konigs Antlitz schauen, so ist das eine Gunst, die nicht jedem zuteil
wird (Ex 10, 28 f.). Wer in Ungnade gefallen ist, darf deshalb das Ant-
litz des Konigs nicht schauen; er hat keine Zulassung zur Audienz (2 Sam
14, 24. 28. 32). Der Ort, wo man das Antlitz Gottes schaut, ist in der Regel
die Kultstitte oder der Tempel. ,Gottes Antlitz schauen® bedeutet darum,
»in den Tempel, in das Heiligtum kommen“ (Ex 23, 15.17). Diesen
Ausdruck hat man in Israel, aber auch in den Religionen des Alten Orients
gebraucht. Doch meint derselbe Ausdruck nicht iiberall auch dieselbe
Sache. In der religiosen Vorstellungswelt des Alten Orients setzt ndmlich
das Schauen des Antlitzes Gottes voraus, dafl man an der Kultstitte auf
ein Gotterbild traf und dabei im wahrsten Sinn des Wortes die Gottheit
von Angesicht zu Angesicht sah. In Israel war das jedoch nicht méglich,
weil hier das Bilderverbot galt, das die Anfertigung eines Bildes von
Jahwe und seine Aufstellung im Heiligtum streng untersagte (Ex 20, 4).
Um so bedeutsamer ist daher der Umstand zu werten, dafl Israel trotzdem
die Redeweise vom Schauen des Antlitzes Gottes in seinen Sprachschatz
iibernommen hat. Der Grund hierfiir lag zundchst wohl in dem allgemei-
nen Aussagegehalt der Redeweise beschlossen, die einfach den Besuch des
Heiligtums umschrieb, ohne auf das Gétterbild direkt Bezug zu nehmen.
Letzten Endes war jedoch der Umstand entscheidend, daf fiir Israel die
Begegnung mit Gott im Heiligtum einen ausgesprochen personlichen Cha-

A. Weiser, Die Psalmen, Gottingen 41963, 233-237. — Der Psalm wird hier dargeboten
in der Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift, Katholische Bibelanstalt Stuttgart 1974.
3 Weiser, 235.

1 Vgl. F. Nétscher, Das Angesicht Gottes schauen nach biblischer und babylonischer Auf-
fassung. Darmstadt 21969.



Ernst Haag 170

rakter besaf}, der mit der Redeweise vom Schauen des Antlitzes Gottes
treffend zum Ausdruck gebracht werden konnte.

Fir Israel war namlich der Gottesdienst nicht, wie man im Hinblick auf
die Kultkritik der Propheten (vgl. Am 5,21-24 Jes 1,10-17) oft anzu-
nehmen geneigt ist, die Demonstration menschlicher Leistung durch an-
sehnliche Opfergaben, die Jahwes Zorn beschwichtigen und eine giinstige
Stimmung fiir den Opfernden bei Gott ermdglichen sollten. Derartige
Fehlhaltungen hat es ohne Zweifel in Israel immer wieder gegeben; sie
sind jedoch — das sei gleich hinzugefiigt — die Versuchung des Gottesvolkes
bis auf den heutigen Tag geblieben. Die Grundabsicht des Gottesdienstes
in Israel und damit auch des Besuches im Heiligtum lag dagegen, wie es
vor allem die Psalmen bezeugen, in der lobenden Anerkennung der
Majestat Jahwes, des Herrn der ganzen Welt und des bewéhrten Retters
seiner Erwihlten. Von daher kam es, dafl mit der Feier des Gottes-
dienstes die Vergegenwirtigung von Jahwes Wort und Werk verbunden
war, das heifit: von seiner das Leben Israels gestaltenden gottlichen Wei-
sung und seinen heilsgeschichtlichen Taten. Inmitten der feiernden Ge-
meinschaft der Gottesdienstteilnehmer fithlte sich der Besucher des Heilig-
tums aufgenommen in die geschichtsmichtige Fithrung Jahwes und getra-
gen von seiner trensorgenden Nihe. Nicht von ungefdhr bemerkt der Beter
des Klageliedes von Ps 42/43, daf} ihm das Herz iibergeht, wenn er daran
denkt, wie er zum Haus Gottes zog in festlicher Schar, mit Jubel und Dank
in feiernder Menge (42, 5).

Wie sehr jedoch jetzt dem Beter diese Verbundenheit mit Gott fehlt,
weil er das Antlitz Gottes nicht schauen darf, zeigt der Hinweis auf seine
Trinen, die er Tag und Nacht vergiefit und deren er sich offensichtlich
nicht schdmt; sind sie doch ein Zeichen dafiir, worum es ihm geht: seines
Gottes gewifl zu sein und zu bleiben, nicht nur in sehnsiichtigen Gedanken,
sondern in gegenwartiger Wirklichkeits. Vor allem plagt ihn hierbei die
hohnische Frage boshafter Menschen, wo denn jetzt die Hilfe seines Gottes
sei, dessen rettende Macht er immer so lautstark gepriesen habe. Wer diese
Gegner sind, ist hier nicht entscheidend. Viel wichtiger ist die Frage, wo
und wie sie der Beter sieht. Denn die Feindesschilderungen der Psalmen
sind, wie man nachgewiesen hat®, keine direkten Berichte von wirklichen
Ereignissen; in ihnen sprechen sich vielmehr die Angste und Sorgen des
jeweiligen Beters aus. So bedarf es auch hier nicht der Annahme, daf§ der
Beter direkt von schmdhenden Gegnern umringt ist. Es geniigt die Voraus-

5 Weiser, 235. Wie sehr dem Israeliten auch nach dem Zerfall der politischen Einheit des
davidischen Reiches die Wallfabrt nach Jerusalem am Herzen lag, kann man noch ein-
drucksvoll aus Jer 41, 4 {. und Tob 1, 4-8 erkennen.

8 Vgl. O. Keel, Feinde und Gottesleugner, Stuttgart 1969.



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 171

setzung, dafl den Beter ein Schicksalsschlag getroffen und dem gewohnten
Rhythmus seines gotterfiillten Lebens entrissen hat. Der Beter sieht sich
deshalb von Gott verlassen und fiihlt sich blogestellt; seine bisherige, im
Glauben gegriindete Selbstsicherheit ist dahin. ,Wo ist nun dein Gott?“
Das ist letztlich seine eigene Frage.

Kein Wunder, daf dem Beter das Herz iibergeht, wenn er an die Ge-
borgenheit denkt, die er frither in der Gott lobenden Gemeinschaft seines
Volkes erfahren hat. Doch geht es dem Beter bei seinem Gefihlsausbruch
schwerlich darum, daf er, wie es wortlich heifit, seine Seele ausschiitten
und dabei seinen Gedanken ungehindert freien Lauf lassen kann, um
wenigstens fiir einen kurzen Augenblick die bittere Gegenwart zu ver-
gessen. Denn die wilde Schwermut seiner Klage erschopft sich bei ihm nicht
im vergeblichen Nachsinnen iiber die vergangenen Zeiten des Glickes.
So unwiderruflich auch diese Zeit fiir den Beter dahin ist, so unbarmherzig
er sich durch sein Leiden von der Gemeinschaft der Glaubigen im Heilig-
tum getrennt sieht, so wenig kommt ihm doch hierbei die Reue, dafl er
etwa das Maf seiner Freude nicht ganz gefiillt haben kénnte. Denn die
Stunden der innigsten Gemeinschaft mit Gott sind fir ihn nicht blof} Epi-
sode geblieben. Die Erinnerung an diese Stunden im Heiligtum macht
ihm vielmehr bewuf}t, dafl damals wirklich zwischen Gott und ihm eine
personliche Begegnung stattgefunden hat, die ihn als Menschen verandert
und seitdem nie mehr losgelassen hat.

An diese Begegnung denkt der Beter in der Stunde seiner Anfechtung
zuriik, und er findet in der Tat, wenn auch zunichst nur fir einen kurzen
Augenblick, den Punkt, wo sich fiir ihn ein Weg offnet, der iiber Leid und
Not hinausfiihrt. In ergreifendem Zwiegesprich mit seiner Seele erkennt
er, dafl ihm mit Weinen und Gramen nicht weitergeholfen ist’. Die Frage
des Beters an seine Seele klingt darum fast wie ein Selbstvorwurf. Denn
der Beter, der dank seiner ihm jetzt wieder bewufit gewordenen Gemein-
schaft mit Gott iiber die Kraft der Hoffnung verfigt, sieht deutlich, dafl der
Weg fiir ihn aus dem Dunkel zum Licht das Harren auf Gott ist. Dazu
gehort aber, dafl er die Spannung seiner gegenwartigen Not im Glauben
auf sich nehmen muf. Es ist dies ein Glaube, der nicht siecht und doch weif},
dafl die Rettung durch Gott oder, wie es wortlich heifit, die Hilfeleistung
seines Angesichts dem Menschen offenbar werden wird. Das bedeutet:
die Verheiflung, die unserem Beter bei dem Schauen des Antlitzes Gottes
aufgeleuchtet ist, behilt ihre Giltigkeit und wird durch Gottes Retter-
macht einmal erfillt werden.

7 Weiser, 285 zitiert hier die zweite Strophe des Liedes ,Wer nur den lieben Gott 1afit
walten®, wo es heifit: , Wir machen unser Kreuz und Leid nur gréfler durch die Traurig-
keit.“



Ernst Haag 172

Ps 42, 7 Betriibt ist meine Seele in mir,
darum denke ich an dich
im Jordanland, am Hermon, am Mizar-Berg.
8 Flut ruft der Flut zu
beim Tosen deiner Wasser,
all deine Wellen und Wogen gehen iiber mich hin.
9 Bei Tag schenke der Herr seine Huld;
ich singe ihm nachts
und flehe zum Gott meines Lebens.
10 Ich sage zu Gott, meinem Fels:
» Warum hast du mich vergessen?
Warum muf ich trauernd umhergehen,
von meinem Feind bedringt?*
11 Wie ein Stechen in meinen Gliedern
ist fiir mich der Hohn der Bedringer;
denn sie rufen mir stindig zu:
Wo ist nun dein Gott?

12 Meine Seele, warum bist du betriibt
und bist so unruhig in mir?
Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken,
meinem Gott und Retter, auf den ich schaue.

Nach der Selbstaufforderung zum Harren auf Gott und dem Bekenntnis
zu der Rettermacht Jahwes kehrt der Beter wieder zuriick zu der Betrach-
tung seines Schmerzes, indem er in wortlichem Anschluf an den ersten Satz
des Kehrverses offen von seiner Betriibnis spricht. Die Wunde seines nach
Gott verlangenden Herzens bricht von neuem auf. Dabei wird fiir ihn die
Umgebung seines Aufenthaltsortes mit ihren landschaftlichen Besonder-
heiten zum Gleichnis seines Schmerzes.

Unempfénglich fiir die gewaltige Schonheit der Landschaft im Gebiet
der Jordanquellen, wo im Hintergrund der schneebedeckte Hermon auf-
ragt und wo auch der Berg Mizar liegt, denkt der Beter nur an die Tren-
nung vom Heiligtum, das fir ihn in unerreichbare Ferne geriickt ist. Ahn-
lich verhalt es sich mit ihm beim Anblick der Wasser des noch jungen Jor-
dan, die mit wilder Gewalt von Fels zu Fels niederbrausen; sie rufen bei
ihm keineswegs, wie man im Anschluf an das Bild von dem nach frischem
Wasser lechzenden Hirsch annehmen sollte, die Vorstellung von Jahwe,
der Quelle des Lebens (Ps 36, 10) hervor. Der Blick des Beters ist vielmehr
so stark von der Erfahrung des eigenen Ungliicks gebannt, daf ihm das
Rauschen der Wildbache, statt ihn zu beleben, nur an die chaotisch vernich-



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 173

tende Urflut erinnert, die fiir ihn zum Gleichnis seiner Leiden wird. Denn
zerstorende Machte, in denen er Gottes strafende Hand erblickt, sind iiber
ihn im Ubermaf hereingebrochen.

Dennoch greift der Beter nach der Hand, die ihn schldgt; er klammert
sich an den Gott, von dem er sich verlassen und geziichtigt fithlt. Dabei er-
wartet er von Gott das Geschenk seiner Huld, das heifit: die Offenbarung
seiner liebenden Verbundenheit mit dem vonihm geschaffenen und erwahl-
ten Menschen. Darum will der Beter vor allem des Nachts, wenn er seine
Verlassenheit besonders driickend empfindet, Gott im Gebet unaufhérlich
bestiirmen. Denn Gott ist trotz der vernichtenden Schicksalsschlige sein
Fels geblieben. Der Ausdruck Fels erinnert an die wahrscheinlich schon
aus vorisraelitischer Zeit stammende Uberlieferung von dem heiligen Fel-
sen des Jerusalemer Tempelberges, die spater anf Jahwe iibertragen wor-
den ist. Denn Jahwe ist der Fels und damit die Zuflucht seines Volkes (Ps
18, 3; 31, 4); zu ihm fliichten alle, die in Not und Gefahr sind. Auch fiir
unseren Beter ist dieser Fels, an dem er in der wogenden Brandung seiner
Glaubensanfechtungen zu scheitern droht, immer noch die einzige Rettung.
Kein Wunder, dafl er es wie ein Stechen in all seinen Gliedern empfindet,
wenn er hin- und hergeworfen zwischen dem eigenen Zweifel an Gott und
der Sehnsucht nach ihm die héhnische Frage seiner Gegner als Stiitze seiner
eigenen Anfechtungen héren mufl: , Wo ist nun dein Gott?“ Auf dem Hin-
tergrund dieses verzweifelten Ringens um die Gottesgewiflheit erheben sich
diesmal die Worte des Kehrverses wie eine letzte ibermenschliche Kraft-
anstrengung der Seele: Ich lasse dich nicht, es sei denn, du segnest mich
(Gen 82, 27)8.

Um diesen Umschwung zu begreifen, ist es gut, sich die Eigenart der
Glaubenskrise zu vergegenwdrtigen, unter der unser Beter leidet. Worin
besteht diese Krise? In der Erfahrung der Abwesenheit Gottes, mdchte
man sagen. Doch ist es im Bereich des Jahweglaubens objektiv falsch, von
einer Abwesenheit Gottes zu reden. Denn es gehort zum Wesen des Got-
tes Abrahams, Isaaks und Jakobs, dafl er da ist (Ex 3, 14). Deshalb spricht
man besser von der Verborgenheit Gottes, die nach dem Zeugnis der Schrift
eine Kernaussage des Jahweglaubens ist. Sachgemafl unterscheidet man
hier eine Verborgenheit Gottes, die sich auf sein gottliches Wesen, nim-
lich auf seine absolute Geschiedenheit von allem Geschaffenen, auf seine
Heiligkeit und unergriindliche Geheimnistiefe bezieht, und sodann eine
Verborgenheit Gottes, die sein Walten in der Heilsgeschichte betrifft, das
heifit: sein oft befremdliches Handeln, wie es Vernunft und Sinn des Men-
schen nicht erwarten und wie man es mit Gottes Art nicht fiir vereinbar

8 Weiser, 236.



Ernst Haag 174

halt®. Die Glaubenskrise bei unserem Beter besteht nun darin, dafl er sich
einerseits durch die SelbsterschlieBung Gottes angesprochen und durch die
Begegnung mit ihm in Gemeinschaft verbunden gefiihlt hat, daf er aber
anderseits im Gefolge der schweren Schicksalsschldge, die ihn getroffen
haben, jetzt die Identitdt Gottes in seinem Leben nicht mehr festzustellen
vermag und dafl ihm Gottes heilsgeschichtliche Verborgenheit deshalb als
Anfechtung erscheint. Das Bemerkenswerte an der Haltung unseres Beters
ist jedoch, daf} es ihm gelingt, die ihm nach wie vor angebotene Huld seines
Gottes, der zwar verborgen, aber nicht verschwunden ist, aufzugreifen und
so neue Hoffnung zu erfahren. Anders ausgedriickt: der Beter erkennt fiir
sich die Wabhrheit des urspringlich dem ganzen Gottesvolk gesagten
Jahwewortes: ,Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt, darum habe ich dir
so lange die Huld bewahrt* (Jer 31, 3)!

Ps 43,1 Verschaff mir Recht, o Gott,
und fithre meine Sache gegen ein treuloses Volk!
Rette mich vor bosen und tiickischen Menschen!
2 Denn du bist mein starker Gott.
Warum hast du mich verstoflen?
Warum muf} ich trauernd umhergehen,
von meinem Feind bedringt?
8 Sende dein Licht und deine Wahrheit,
damit sie mich leiten;
sie sollen mich fithren zu deinem heiligen Berg
und zu deiner Wohnung.
4 So will ich zum Altar Gottes treten,
zum Gott meiner Freude.
Jauchzend will ich dich auf der Harfe loben,
Gott, mein Gott.

5 Meine Seele, warum bist du betriibt
und bist so unruhig in mir?
Harre auf Gott, denn ich werde ihm noch danken,
meinem Gott und Retter, auf den ich schaue.

Nach all den schweren Anfechtungen hat der Beter offensichtlich den Weg
gefunden, der ihn aus dem Dunkel seiner Zweifel in das Licht der Gottes-
gewiheit fithrt. Rein dulerlich ist der Wandel in seiner Einstellung schon
daran zu erkennen, dafl er diesmal nicht an das Wort des Kehrverses an-

9 Vgl. H. Schiitzeichel, Der verborgene Gott, TThZ 80 (1971) 290-307; L. Perlitt, Die
Verborgenheit Gottes, in: Probleme biblischer Theologie (Festschrift G. von Rad), Miin-
chen 1971, 367-382.



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 175

kniipft, das von der Betriibnis seiner Seele spricht (vgl. 42, 6 und 7), sondern
an das ebenfalls im Kehrvers zum Ausdruck gebrachte hoffnungsvolle
Bekenntnis zu Jahwe, seinem Gott und Retter. Von ihm erwartet er die
Offenbarung seiner gottlichen Macht; sie soll ihm die Angst seiner Gott-
verlassenheit nehmen und seinen Gegnern die Berechtigung fiir ihr hoch-
miitiges Gebaren.

Im Blick auf diese Gegner bestiirmt deshalb der Beter Gott mit der Bitte,
er moge doch seine Sache gegen ein treuloses Volk fithren und ihn vor bésen
und tiickischen Menschen bewahren. Zum Verstindnis dieser Bitte ist es
hilfreich, sich den Umstand wieder in Erinnerung zu rufen, daf§ sich in den
Feindesschilderungen der Psalmen vor allem die Angste und Sorgen des
betreffenden Psalmisten aussprechen. Danach sieht sich unser Beter durch
widrige Umsténde aus seinem bisherigen Lebensrhythmus herausgerissen.
Da aber dieser Lebensrhythmus auch wichtige Haftpunkte seines Glaubens
enthielt, wie etwa die Wallfahrt nach Jerusalem und den Besuch des
Heiligtums, fithlt er sich nach dem Wegfall dieser Glaubensstiitzen in sei-
nem Gottesverhiltnis verunsichert. Gott hat ihn, so meint er, verstoflen.
Die Frevler dagegen mit ihrem diesseits gerichteten Sinnen und Trachten,
mit all ihrer Bosheit und Tiicke und ihrer Treulosigkeit gegeniiber Gott
erfahren, wie es scheint, 6ffentlich die Bestétigung ihres falschen Weges.
Ihnen gegeniiber erfleht deshalb der Beter von Gott, dafl er ihm Recht ver-
schaffen moge. Die Bitte hat wohlgemerkt nicht die Bestrafung der Frevler
als solche zum Gegenstand. Wie die Begriindung zeigt, geht es vielmehr
um die Herbeifithrung einer Wende, die vor aller Welt Gottes Gerechtig-
keit offenbar machen und gleichzeitig dem Beter seine Glaubenssicherheit
stdrken und befestigen soll.

So wiinscht der Beter, Gott moge sein Licht und seine Wahrheit aus-
senden, damit sie ihn zu dem heiligen Berg Zion in Jerusalem und zur
Wohnung Jahwes im Heiligtum des Tempels geleiten. Licht ist ein Bild fiir
das Heil Gottes im Unterschied zu der Finsternis, die das Gericht bezeich-
net (Am 5, 18. 20 Jes 9, 1). Wenn also der Beter Gott um die Aussendung
seines Lichtes anfleht, dann ist damit das Wirksamwerden der heilvollen
Macht Gottes in dieser Welt gemeint, sei es als innergeschichtliche Wende
zum Guten, sei es als endzeitliche Vollendung des ganzen Schépfungswer-
kes. Die Wahrheit Jahwes dagegen meint, dal auf Gott unbedingt Verlafl
ist. Darum ist die Aussendung der Wahrheit Gottes gleichbedeutend mit
dem Wirksamwerden seiner Treue bei der Erfilllung dessen, was er ver-
heiflen hat. Was aber ist das fiir ein VerheiBungsgut, dessen Verwirkli-
chung der Beter so instandig erfleht?

Nach dem Wortlaut des Psalms geht es darum, dafl der Beter wieder
nach Jerusalem pilgern darf. Doch handelt es sich hier nur scheinbar um



Ernst Haag 176

die Wiederaufnahme eines liecbgewordenen Brauches. Beachtet man nam-
lich, daf mit dem Eingreifen Gottes und der Offenbarung seiner heilvollen
Macht eine Schicksalswende im Leben des Beters verbunden ist, dann
meint die Wiederentdeckung der Nahe Gottes im Tempel etwas qualitativ
Neues. Die Umschreibung des neuen Ereignisses mit herkémmlichen Vor-
stellungen ist dabei keineswegs blofler Notbehelf etwa in dem Sinn, dafl der
Beter das zukiinftige Ereignis nicht anders denken kénne als mit den ihm
vertrauten Bildern. Nein, der Riickgriff auf die Erfahrung des Beters bei
seiner bisherigen Wallfahrt nach Jerusalem bedeutet, daff Gott die Begeg-
nung des Anfangs aufgreift und dann ihrem Ende im Sinn der Vollendung
zufithrt. Die in Aussicht genommene zukiinftige Wallfahrt zum Zion ist
deshalb fiir den Beter ein Heilsgut, das ihm die Erfiillung all seiner Sehn-
sucht bringt, nimlich die unzerstdrbare Gemeinschaft mit dem lebendigen
Gott.

Nachdem sich der Beter zu dieser — jetzt darf man sagen — eschatologisch
ausgerichteten Hoffnung durchgerungen hat, bekommen die Worte des
Kehrverses erst ihre volle Bedeutung. Klage und Bitte 13sen sich dann auf
in der Hohe des Glaubens, der aus dem Gotterleben der Vergangenheit
heraus die Not der Gegenwart iiberwindet und hoffend der Zukunft ent-
gegenschreitet!®.

I1. Bedeutung

Rilke schreibt einmal in einem Brief an seinen Verleger: ,Ich habe die
Nadcht einsam hingebracht . . . und habe schlieflich. . . die Psalmen gelesen,
eines der wenigen Blicher, in dem man sich restlos unterbringt, mag man
noch so zerstreut und ungeordnet und angefochten sein . . .“*'. Auch in dem
Klagelied des Beters von Ps 42/43 konnen sich viele ,unterbringen®, die
Gleiches oder Ahnliches wie dieser Mann erlitten haben: alle ndmlich, die
durch Schicksalsschlige mannigfacher Art — sei es durch Krankheit, Alter
und Todesleiden oder sei es durch Vertreibung, Flucht und Gefangenschaft
— aus der ihnen vertrauten Gemeinschaft glaubiger Menschen herausgeris-
sen und von der Nihe Gottes in seinem Heiligtum getrennt worden sind
und die damit zusitzlich zu ihrem Leid den Verlust wichtiger Stiitzen
ihres Glaubens zu beklagen haben; kurz: alle, die in ihrem Leben die bittere
Erfahrung gemacht haben, daf fern von der Wirklichkeit des offenbaren
Gottes eine verzehrende Traurigkeit waltet. Wer sich deshalb von Gott
verlassen und gedemiitigt vorkommt, wer unter der Gottferne und Hoff-

10 ‘Weiser, 237.
11 Zitiert bei G. von Rad, Theologie des Alten Testamentes I, Miinchen 1957, 897.



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 177

nungslosigkeit seines Daseins leidet, ohne jedoch die Erinnerung an die
einmal erfahrene Gemeinschaft mit Gott aufgegeben zu haben, der darf
sich in dem Klagelied des Psalmisten mit all seinen Sorgen und Néten, aber
auch mit all seiner Sehnsucht nach dem lebendigen Gott vertrauensvoll
»unterbringen®.

Die Art ndmlich, sagt Weiser, wie hier die Sehnsucht nach Gott sich als
eine Kraft erweist, die durch Angst und Qual, durch Zweifel und Anfech-
tung hindurchfithrt zur Uberwindung im Glauben und Harren, wird auch
heute noch angefochtenen Herzen Trost und Hilfe sein konnen. Denn darin
liegt der religiose Wert des Psalmes, dafl diese Sehnsucht nach Gott nicht
fragt, was sie von ihm hat, sondern was sie an ihm hat, dafl sie Gott bejaht
um seiner selbst willen. Das ist das Geheimnis ihrer Kraft'2,

Diese Tatsache aber, meint Weiser, sollte uns davor zuriickhalten, die
Hochschitzung des Festkultes in diesem Psalm als eine Eigenart antiker
duBerlicher Frommigkeit rasch beiseite zu schieben. Sind doch die Stunden,
die der Psalmist im Gotteshaus verbracht hat, ihm zur Heilsbegegnung
mit Gott und damit zur Quelle geworden, aus der er die Kraft des Glaubens
schopft, eines Glaubens, der ihm auch durch die schwersten Stunden des
Kampfes und der Not hindurchhilft. Keine Religion, so fiigt Weiser hinzu,
wird darum den Kult entbehren konnen als die Stitte, wo der Mensch in
der Gemeinschaft der Gldubigen sich immer wieder neue Kraft schopft zum
Lebenskampf®. Diese Feststellung gewinnt fiir den Christen, der Gott sei-
nen kultischen Dank in der vom Neuen Testament her gebotenen Eucha-
ristiefeier darbringt, eine erhohte Bedeutung. Denn in dieser Danksagung
ereignet sich immer wieder von neuem die lebenspendende Gemeinschaft
mit Gott, die trotz seiner Verborgenheit am Kreuz in Jesus Christus unzer-
storbar vorhanden ist und die bei seinem Kommen am Ende der Zeiten
ihre Vollendung erfahrt.

12 Weiser, 237. 13 Weiser, 287.





