
Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 
im Zeugnis des Psalms 42/43 

Ernst Haag, Trier 

Ernst Jünger beginnt seine Erzählung •Auf den Marmorklippen" mit den 
Worten: •Ihr alle kennt die wilde Schwermut, die uns bei der Erinnerung 
an Zeiten des Glückes ergreift. Wie unwiderruflich sind sie doch dahin, 
und unbarmherziger sind wir von ihnen getrennt als durch alle Entfer- 
nungen. Auch treten im Nachglanz die Bilder lockender hervor; wir den- 
ken an sie wie an den Körper einer toten Geliebten zurück, der tief in der 
Erde ruht und der uns nun gleich einer Wüstenspiegelung in einer höheren 
und geistigeren Pracht erschauern läßt. Und immer wieder tasten wir in 
unseren durstigen Träumen dem Vergangenen in jeder Einzelheit, in jeder 
Falte nach. Dann will es uns scheinen, als hätten wir das Maß des Lebens 
und der Liebe nicht bis zum Rande gefüllt gehabt, doch keine Reue bringt 
das Versäumte zurück. O möchte dieses Gefühl uns doch für jeden Augen- 
blick des Glückes eine Lehre sein!"1 

Die Erinnerung an vergangene Zeiten des Glückes ruft nach diesen 
Worten des Dichters wilde Schwermut hervor, weil das Erlebnis, das ein- 
mal dem Menschen Seligkeit und Erfüllung geschenkt hat, unwiderruflich 
dahin ist und weil beim Nachdenken darüber nur noch die Reue bleibt, daß 
man das Maß des Lebens und der Liebe nicht bis zum Rand gefüllt hat. 
Die Frage jedoch, wie diese Schwermut überwunden und die Sehnsucht 
nach einer Wiederholung des früher erfahrenen Glückes gestillt werden 
kann, wird nicht gestellt; sie erübrigt sich angesichts des vom Menschen 
als schicksalhaft empfundenen Ausgeliefertseins an den Wechsel der Zeit. 

Wilde Schwermut hat offensichtlich auch den Beter des Klageliedes von 
Ps 42/43 erfaßt. Voller Sehnsucht denkt er an das Glück seines noch unan- 
gefochtenen Glaubens in früheren Jahren zurück. Vor allem erinnert er 
sich an die Wallfahrten nach Jerusalem, wo ihm die feiernde Gemein- 
schaft der Gläubigen und die persönliche Begegnung mit Gott im Heilig- 
tum ein Gefühl der Geborgenheit und des Angenommenseins von Gott 
geschenkt haben, das ihm als das höchste Glück seines Daseins erschienen 
ist. Aber das alles gehört jetzt der Vergangenheit an. Widrige Lebens- 
umstände haben dem Beter die Wallfahrt nach Jerusalem unmöglich ge- 
macht; darüber hinaus haben sie ihm - und das drückt ihn am meisten - 

1 E. Jünger, Auf den Marmorklippen, in: Ausgewählte Erzählungen, Stuttgart 1975, 153. 



Ernst Haag 168 

das Bewußtsein der Abwesenheit Gottes vermittelt, so daß er sich vor 
seiner ungläubigen Umgebung bloßgestellt und verspottet fühlt. 

Dennoch ist dieser Beter weit davon entfernt, die Trennung von den 
vergangenen Zeiten des Glücks als schicksalhaft und unwiderruflich anzu- 
sehen. Im Gegenteil: die einmal erfahrene Gemeinschaft mit dem leben- 
digen Gott erweist sich ihm als der tragende Grund einer Hoffnung, die 
ihm nicht nur die Prüfungen der Gegenwart zu bestehen hilft, sondern 
die ihn auch die Zukunft, wie Gott sie für ihn bereithält, als erfüllte Ver- 
heißung erwarten lehrt. Die wilde Schwermut in der Klage des Beters 
ist darum in Wirklichkeit ein erschütternder Ausdruck seines mit unbarm- 
herziger Wahrhaftigkeit durchgeführten Ringens um Gott, dessen heil- 
volle Nähe er früher so oft erfahren hat und den er jetzt in seinem Leiden, 
wo er ihn besonders braucht, zu verlieren fürchtet. 

I. Auslegung 

Der Psalm 42/432 ist in drei durch die Wiederholung des gleichen Kehr- 
verses (42, 6. 12; 34, 5) deutlich voneinander geschiedene Strophen ge- 
gliedert. Während der Psalm in seiner ersten Strophe zunächst allgemein 
die Sehnsucht des Beters nach dem lebendigen Gott entfaltet (42, 2-6), 
verweilt er in seinem Mittelstück ausführlich bei der Beschreibung der 
Leiden, die den Beter getroffen haben (42, 7-12), um dann in der Schluß- 
strophe die Hoffnung auf eine erneute Begegnung mit Gottes heilvoller 
Nähe machtvoll zu entfalten (43, 1-5). 

Ps 42, 2 Wie der Hirsch lechzt nach frischem Wasser, 
so lechzt meine Seele, Gott, nach dir. 

3 Meine Seele dürstet nach Gott, 
nach dem lebendigen Gott. 
Wann darf ich kommen 
und Gottes Antlitz schauen? 

4 Tränen waren mein Brot bei Tag und bei Nacht; 
denn man sagt zu mir den ganzen Tag: 
Wo ist nun dein Gott? 

5 Das Herz geht mir über, wenn ich daran denke: 
wie ich zum Haus Gottes zog in festlicher Schar, 
mit Jubel und Dank in feiernder Menge. 

* Daß Ps 42/43 eine literarische Einheit darstellt, steht außer Zweifel. Der Kehrvers des 
aus drei Strophen bestehenden Klageliedes kehrt in 42, 6. 12 und 43,5 wieder. Wie eng 
Ps 42/43 zusammengehören, zeigt außerdem ein Vergleich zwischen 42,10 und 43, 2 sowie 
der ganze Sinnzusammenhang. Vgl. H. J. Kraus, Psalmen I, Neukirchen 1960, 316-322; 



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 169 

6 Meine Seele, warum bist du betrübt 
und bist so unruhig in mir? 
Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken, 
meinem Gott und Retter, auf den ich schaue. 

Am Anfang der Klage beschreibt der Beter den Schmerz seiner Gottes- 
sehnsucht mit einem Bild von unvergleichlicher Schönheit. Wie ein Hirsch 
in glühender Sommerhitze den Hals weit vorstreckend am ausgetrock- 
neten Bachbett vergeblich nach Wasser sucht, um seinen brennenden Durst 
zu stillen, so verlangt die Seele des Beters nach dem lebendigen Gott, ohne 
den sie offensichtlich verschmachten muß. Wer solche Töne für sein Gottes- 
verhältnis findet, sagt Weiser, dem ist der Glaube elementarste Lebens- 
funktion, dem ist Gott wirklich der lebendige Gott3. 

Von diesem Gott verlangt der Beter voll Sehnsucht, das Antlitz zu 
schauen4. •Jemandes Antlitz schauen" meint im Hebräischen •jemand 
unter die Augen treten, mit ihm zusammentreffen" (Gen 32, 21). Darf man 
des Königs Antlitz schauen, so ist das eine Gunst, die nicht jedem zuteil 
wird (Ex 10, 28 f.). Wer in Ungnade gefallen ist, darf deshalb das Ant- 
litz des Königs nicht schauen; er hat keine Zulassung zur Audienz (2 Sam 
14, 24. 28. 32). Der Ort, wo man das Antlitz Gottes schaut, ist in der Regel 
die Kultstätte oder der Tempel. •Gottes Antlitz schauen" bedeutet darum, 
•in den Tempel, in das Heiligtum kommen" (Ex 23, 15. 17). Diesen 
Ausdruck hat man in Israel, aber auch in den Religionen des Alten Orients 
gebraucht. Doch meint derselbe Ausdruck nicht überall auch dieselbe 
Sache. In der religiösen Vorstellungswelt des Alten Orients setzt nämlich 
das Schauen des Antlitzes Gottes voraus, daß man an der Kultstätte auf 
ein Götterbild traf und dabei im wahrsten Sinn des Wortes die Gottheit 
von Angesicht zu Angesicht sah. In Israel war das jedoch nicht möglich, 
weil hier das Bilderverbot galt, das die Anfertigung eines Bildes von 
Jahwe und seine Aufstellung im Heiligtum streng untersagte (Ex 20, 4). 
Um so bedeutsamer ist daher der Umstand zu werten, daß Israel trotzdem 
die Redeweise vom Schauen des Antlitzes Gottes in seinen Sprachschatz 
übernommen hat. Der Grund hierfür lag zunächst wohl in dem allgemei- 
nen Aussagegehalt der Redeweise beschlossen, die einfach den Besuch des 
Heiligtums umschrieb, ohne auf das Götterbild direkt Bezug zu nehmen. 
Letzten Endes war jedoch der Umstand entscheidend, daß für Israel die 
Begegnung mit Gott im Heiligtum einen ausgesprochen persönlichen Cha- 

A. Weiser, Die Psalmen, Göttingen «1963, 233-237. - Der Psalm wird hier dargeboten 
in der Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, Katholische Bibelanstalt Stuttgart 1974. 
» Weiser, 235. 
4 Vgl. F. Nötscher, Das Angesicht Gottes schauen nach biblischer und babylonischer Auf- 
fassung. Darmstadt *1969. 



Ernst Haag 170 

rakter besaß, der mit der Redeweise vom Schauen des Antlitzes Gottes 
treffend zum Ausdruck gebracht werden konnte. 

Für Israel war nämlich der Gottesdienst nicht, wie man im Hinblick auf 
die Kultkritik der Propheten (vgl. Am 5,21-24 Jes 1, 10-17) oft anzu- 
nehmen geneigt ist, die Demonstration menschlicher Leistung durch an- 
sehnliche Opfergaben, die Jahwes Zorn beschwichtigen und eine günstige 
Stimmung für den Opfernden bei Gott ermöglichen sollten. Derartige 
Fehlhaltungen hat es ohne Zweifel in Israel immer wieder gegeben; sie 
sind jedoch - das sei gleich hinzugefügt - die Versuchung des Gottesvolkes 
bis auf den heutigen Tag geblieben. Die Grundabsicht des Gottesdienstes 
in Israel und damit auch des Besuches im Heiligtum lag dagegen, wie es 
vor allem die Psalmen bezeugen, in der lobenden Anerkennung der 
Majestät Jahwes, des Herrn der ganzen Welt und des bewährten Retters 
seiner Erwählten. Von daher kam es, daß mit der Feier des Gottes- 
dienstes die Vergegenwärtigung von Jahwes Wort und Werk verbunden 
war, das heißt: von seiner das Leben Israels gestaltenden göttlichen Wei- 
sung und seinen heilsgeschichtlichen Taten. Inmitten der feiernden Ge- 
meinschaft der Gottesdienstteilnehmer fühlte sich der Besucher des Heilig- 
tums aufgenommen in die geschichtsmächtige Führung Jahwes und getra- 
gen von seiner treusorgenden Nähe. Nicht von ungefähr bemerkt der Beter 
des Klageliedes von Ps 42/43, daß ihm das Herz übergeht, wenn er daran 
denkt, wie er zum Haus Gottes zog in festlicher Schar, mit Jubel und Dank 
in feiernder Menge (42, 5). 

Wie sehr jedoch jetzt dem Beter diese Verbundenheit mit Gott fehlt, 
weil er das Antlitz Gottes nicht schauen darf, zeigt der Hinweis auf seine 
Tränen, die er Tag und Nacht vergießt und deren er sich offensichtlich 
nicht schämt; sind sie doch ein Zeichen dafür, worum es ihm geht: seines 
Gottes gewiß zu sein und zu bleiben, nicht nur in sehnsüchtigen Gedanken, 
sondern in gegenwärtiger Wirklichkeit5. Vor allem plagt ihn hierbei die 
höhnische Frage boshafter Menschen, wo denn jetzt die Hilfe seines Gottes 
sei, dessen rettende Macht er immer so lautstark gepriesen habe. Wer diese 
Gegner sind, ist hier nicht entscheidend. Viel wichtiger ist die Frage, wo 
und wie sie der Beter sieht. Denn die Feindesschilderungen der Psalmen 
sind, wie man nachgewiesen hat6, keine direkten Berichte von wirklichen 
Ereignissen; in ihnen sprechen sich vielmehr die Ängste und Sorgen des 
jeweiligen Beters aus. So bedarf es auch hier nicht der Annahme, daß der 
Beter direkt von schmähenden Gegnern umringt ist. Es genügt die Voraus- 

5 Weiser, 235. Wie sehr dem Israeliten auch nach dem Zerfall der politischen Einheit des 
davidischen Reiches die Wallfahrt nach Jerusalem am Herzen lag, kann man noch ein- 
drucksvoll aus Jer 41, 4 f. und Tob 1,4-8 erkennen. 
6 Vgl. O. Keel, Feinde und Gottesleugner, Stuttgart 1969. 



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 171 

Setzung, daß den Beter ein Schicksalsschlag getroffen und dem gewohnten 
Rhythmus seines gotterfüllten Lebens entrissen hat. Der Beter sieht sich 
deshalb von Gott verlassen und fühlt sich bloßgestellt; seine bisherige, im 
Glauben gegründete Selbstsicherheit ist dahin. •Wo ist nun dein Gott?" 
Das ist letztlich seine eigene Frage. 

Kein Wunder, daß dem Beter das Herz übergeht, wenn er an die Ge- 
borgenheit denkt, die er früher in der Gott lobenden Gemeinschaft seines 
Volkes erfahren hat. Doch geht es dem Beter bei seinem Gefühlsausbruch 
schwerlich darum, daß er, wie es wörtlich heißt, seine Seele ausschütten 
und dabei seinen Gedanken ungehindert freien Lauf lassen kann, um 
wenigstens für einen kurzen Augenblick die bittere Gegenwart zu ver- 
gessen. Denn die wilde Schwermut seiner Klage erschöpft sich bei ihm nicht 
im vergeblichen Nachsinnen über die vergangenen Zeiten des Glückes. 
So unwiderruflich auch diese Zeit für den Beter dahin ist, so unbarmherzig 
er sich durch sein Leiden von der Gemeinschaft der Gläubigen im Heilig- 
tum getrennt sieht, so wenig kommt ihm doch hierbei die Reue, daß er 
etwa das Maß seiner Freude nicht ganz gefüllt haben könnte. Denn die 
Stunden der innigsten Gemeinschaft mit Gott sind für ihn nicht bloß Epi- 
sode geblieben. Die Erinnerung an diese Stunden im Heiligtum macht 
ihm vielmehr bewußt, daß damals wirklich zwischen Gott und ihm eine 
persönliche Begegnung stattgefunden hat, die ihn als Menschen verändert 
und seitdem nie mehr losgelassen hat. 

An diese Begegnung denkt der Beter in der Stunde seiner Anfechtung 
zurück, und er findet in der Tat, wenn auch zunächst nur für einen kurzen 
Augenblick, den Punkt, wo sich für ihn ein Weg öffnet, der über Leid und 
Not hinausführt. In ergreifendem Zwiegespräch mit seiner Seele erkennt 
er, daß ihm mit Weinen und Grämen nicht weitergeholfen ist7. Die Frage 
des Beters an seine Seele klingt darum fast wie ein Selbstvorwurf. Denn 
der Beter, der dank seiner ihm jetzt wieder bewußt gewordenen Gemein- 
schaft mit Gott über die Kraft der Hoffnung verfügt, sieht deutlich, daß der 
Weg für ihn aus dem Dunkel zum Licht das Harren auf Gott ist. Dazu 
gehört aber, daß er die Spannung seiner gegenwärtigen Not im Glauben 
auf sich nehmen muß. Es ist dies ein Glaube, der nicht sieht und doch weiß, 
daß die Rettung durch Gott oder, wie es wörtlich heißt, die Hilfeleistung 
seines Angesichts dem Menschen offenbar werden wird. Das bedeutet: 
die Verheißung, die unserem Beter bei dem Schauen des Antlitzes Gottes 
aufgeleuchtet ist, behält ihre Gültigkeit und wird durch Gottes Retter- 
macht einmal erfüllt werden. 

7 Weiser, 235 zitiert hier die zweite Strophe des Liedes •Wer nur den lieben Gott läßt 
walten", wo es heißt: •Wir machen unser Kreuz und Leid nur größer durch die Traurig- 
keit." 



Ernst Haag 172 

Ps 42, 7 Betrübt ist meine Seele in mir, 
darum denke ich an dich 
im Jordanland, am Hermon, am Mizar-Berg. 

8 Flut ruft der Flut zu 
beim Tosen deiner Wasser, 
all deine Wellen und Wogen gehen über mich hin. 

9 Bei Tag schenke der Herr seine Huld; 
ich singe ihm nachts 
und flehe zum Gott meines Lebens. 

10 Ich sage zu Gott, meinem Fels: 
•Warum hast du mich vergessen? 
Warum muß ich trauernd umhergehen, 
von meinem Feind bedrängt?" 

11 Wie ein Stechen in meinen Gliedern 
ist für mich der Hohn der Bedränger; 
denn sie rufen mir ständig zu: 
Wo ist nun dein Gott? 

12 Meine Seele, warum bist du betrübt 
und bist so unruhig in mir? 
Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken, 
meinem Gott und Retter, auf den ich schaue. 

Nach der Selbstaufforderung zum Harren auf Gott und dem Bekenntnis 
zu der Rettermacht Jahwes kehrt der Beter wieder zurück zu der Betrach- 
tung seines Schmerzes, indem er in wörtlichem Anschluß an den ersten Satz 
des Kehrverses offen von seiner Betrübnis spricht. Die Wunde seines nach 
Gott verlangenden Herzens bricht von neuem auf. Dabei wird für ihn die 
Umgebung seines Aufenthaltsortes mit ihren landschaftlichen Besonder- 
heiten zum Gleichnis seines Schmerzes. 

Unempfänglich für die gewaltige Schönheit der Landschaft im Gebiet 
der Jordanquellen, wo im Hintergrund der schneebedeckte Hermon auf- 
ragt und wo auch der Berg Mizar liegt, denkt der Beter nur an die Tren- 
nung vom Heiligtum, das für ihn in unerreichbare Ferne gerückt ist. Ähn- 
lich verhält es sich mit ihm beim Anblick der Wasser des noch jungen Jor- 
dan, die mit wilder Gewalt von Fels zu Fels niederbrausen; sie rufen bei 
ihm keineswegs, wie man im Anschluß an das Bild von dem nach frischem 
Wasser lechzenden Hirsch annehmen sollte, die Vorstellung von Jahwe, 
der Quelle des Lebens (Ps 36, 10) hervor. Der Blick des Beters ist vielmehr 
so stark von der Erfahrung des eigenen Unglücks gebannt, daß ihm das 
Rauschen der Wildbäche, statt ihn zu beleben, nur an die chaotisch vernich- 



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 173 

tende Urflut erinnert, die für ihn zum Gleichnis seiner Leiden wird. Denn 
zerstörende Mächte, in denen er Gottes strafende Hand erblickt, sind über 
ihn im Übermaß hereingebrochen. 

Dennoch greift der Beter nach der Hand, die ihn schlägt; er klammert 
sich an den Gott, von dem er sich verlassen und gezüchtigt fühlt. Dabei er- 
wartet er von Gott das Geschenk seiner Huld, das heißt: die Offenbarung 
seiner liebenden Verbundenheit mit dem von ihm geschaffenen und erwähl- 
ten Menschen. Darum will der Beter vor allem des Nachts, wenn er seine 
Verlassenheit besonders drückend empfindet, Gott im Gebet unaufhörlich 
bestürmen. Denn Gott ist trotz der vernichtenden Schicksalsschläge sein 
Fels geblieben. Der Ausdruck Fels erinnert an die wahrscheinlich schon 
aus vorisraelitischer Zeit stammende Überlieferung von dem heiligen Fel- 
sen des Jerusalemer Tempelberges, die später auf Jahwe übertragen wor- 
den ist. Denn Jahwe ist der Fels und damit die Zuflucht seines Volkes (Ps 
18, 3; 31, 4); zu ihm flüchten alle, die in Not und Gefahr sind. Auch für 
unseren Beter ist dieser Fels, an dem er in der wogenden Brandung seiner 
Glaubensanfechtungen zu scheitern droht, immer noch die einzige Rettung. 
Kein Wunder, daß er es wie ein Stechen in all seinen Gliedern empfindet, 
wenn er hin- und hergeworfen zwischen dem eigenen Zweifel an Gott und 
der Sehnsucht nach ihm die höhnische Frage seiner Gegner als Stütze seiner 
eigenen Anfechtungen hören muß: •Wo ist nun dein Gott?" Auf dem Hin- 
tergrund dieses verzweifelten Ringens um die Gottesgewißheit erheben sich 
diesmal die Worte des Kehrverses wie eine letzte übermenschliche Kraft- 
anstrengung der Seele: Ich lasse dich nicht, es sei denn, du segnest mich 
(Gen 32, 27)8. 

Um diesen Umschwung zu begreifen, ist es gut, sich die Eigenart der 
Glaubenskrise zu vergegenwärtigen, unter der unser Beter leidet. Worin 
besteht diese Krise? In der Erfahrung der Abwesenheit Gottes, möchte 
man sagen. Doch ist es im Bereich des Jahweglaubens objektiv falsch, von 
einer Abwesenheit Gottes zu reden. Denn es gehört zum Wesen des Got- 
tes Abrahams, Isaaks und Jakobs, daß er da ist (Ex 3, 14). Deshalb spricht 
man besser von der Verborgenheit Gottes, die nach dem Zeugnis der Schrift 
eine Kernaussage des Jahweglaubens ist. Sachgemäß unterscheidet man 
hier eine Verborgenheit Gottes, die sich auf sein göttliches Wesen, näm- 
lich auf seine absolute Geschiedenheit von allem Geschaffenen, auf seine 
Heiligkeit und unergründliche Geheimnistiefe bezieht, und sodann eine 
Verborgenheit Gottes, die sein Walten in der Heilsgeschichte betrifft, das 
heißt: sein oft befremdliches Handeln, wie es Vernunft und Sinn des Men- 
schen nicht erwarten und wie man es mit Gottes Art nicht für vereinbar 

8 Weiser, 236. 



Ernst Haag 174 

hält9. Die Glaubenskrise bei unserem Beter besteht nun darin, daß er sich 
einerseits durch die Selbsterschließung Gottes angesprochen und durch die 
Begegnung mit ihm in Gemeinschaft verbunden gefühlt hat, daß er aber 
anderseits im Gefolge der schweren Schicksalsschläge, die ihn getroffen 
haben, jetzt die Identität Gottes in seinem Leben nicht mehr festzustellen 
vermag und daß ihm Gottes heilsgeschichtliche Verborgenheit deshalb als 
Anfechtung erscheint. Das Bemerkenswerte an der Haltung unseres Beters 
ist jedoch, daß es ihm gelingt, die ihm nach wie vor angebotene Huld seines 
Gottes, der zwar verborgen, aber nicht verschwunden ist, aufzugreifen und 
so neue Hoffnung zu erfahren. Anders ausgedrückt: der Beter erkennt für 
sich die Wahrheit des ursprünglich dem ganzen Gottesvolk gesagten 
Jahwewortes: •Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt, darum habe ich dir 
so lange die Huld bewahrt" (Jer 31,3)! 

Ps 43, 1 Verschaff mir Recht, o Gott, 
und führe meine Sache gegen ein treuloses Volk! 
Rette mich vor bösen und tückischen Menschen! 

2 Denn du bist mein starker Gott. 
Warum hast du mich verstoßen? 
Warum muß ich trauernd umhergehen, 
von meinem Feind bedrängt? 

3 Sende dein Licht und deine Wahrheit, 
damit sie mich leiten; 
sie sollen mich führen zu deinem heiligen Berg 
und zu deiner Wohnung. 

4 So will ich zum Altar Gottes treten, 
zum Gott meiner Freude. 
Jauchzend will ich dich auf der Harfe loben, 
Gott, mein Gott. 

5 Meine Seele, warum bist du betrübt 
und bist so unruhig in mir? 
Harre auf Gott, denn ich werde ihm noch danken, 
meinem Gott und Retter, auf den ich schaue. 

Nach all den schweren Anfechtungen hat der Beter offensichtlich den Weg 
gefunden, der ihn aus dem Dunkel seiner Zweifel in das Licht der Gottes- 
gewißheit führt. Rein äußerlich ist der Wandel in seiner Einstellung schon 
daran zu erkennen, daß er diesmal nicht an das Wort des Kehrverses an- 

9 Vgl. H. Schützeichel, Der verborgene Gott, TThZ 80 (1971) 290-307; L. Perlitt, Die 
Verborgenheit Gottes, in: Probleme biblischer Theologie (Festschrift G. von Rad), Mün- 
chen 1971, 367-382. 



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 175 

knüpft, das von der Betrübnis seiner Seele spricht (vgl. 42, 6 und 7), sondern 
an das ebenfalls im Kehrvers zum Ausdruck gebrachte hoffnungsvolle 
Bekenntnis zu Jahwe, seinem Gott und Retter. Von ihm erwartet er die 
Offenbarung seiner göttlichen Macht; sie soll ihm die Angst seiner Gott- 
verlassenheit nehmen und seinen Gegnern die Berechtigung für ihr hoch- 
mütiges Gebaren. 

Im Blick auf diese Gegner bestürmt deshalb der Beter Gott mit der Bitte, 
er möge doch seine Sache gegen ein treuloses Volk führen und ihn vor bösen 
und tückischen Menschen bewahren. Zum Verständnis dieser Bitte ist es 
hilfreich, sich den Umstand wieder in Erinnerung zu rufen, daß sich in den 
Feindesschilderungen der Psalmen vor allem die Ängste und Sorgen des 
betreffenden Psalmisten aussprechen. Danach sieht sich unser Beter durch 
widrige Umstände aus seinem bisherigen Lebensrhythmus herausgerissen. 
Da aber dieser Lebensrhythmus auch wichtige Haftpunkte seines Glaubens 
enthielt, wie etwa die Wallfahrt nach Jerusalem und den Besuch des 
Heiligtums, fühlt er sich nach dem Wegfall dieser Glaubensstützen in sei- 
nem Gottesverhältnis verunsichert. Gott hat ihn, so meint er, verstoßen. 
Die Frevler dagegen mit ihrem diesseits gerichteten Sinnen und Trachten, 
mit all ihrer Bosheit und Tücke und ihrer Treulosigkeit gegenüber Gott 
erfahren, wie es scheint, öffentlich die Bestätigung ihres falschen Weges. 
Ihnen gegenüber erfleht deshalb der Beter von Gott, daß er ihm Recht ver- 
schaffen möge. Die Bitte hat wohlgemerkt nicht die Bestrafung der Frevler 
als solche zum Gegenstand. Wie die Begründung zeigt, geht es vielmehr 
um die Herbeiführung einer Wende, die vor aller Welt Gottes Gerechtig- 
keit offenbar machen und gleichzeitig dem Beter seine Glaubenssicherheit 
stärken und befestigen soll. 

So wünscht der Beter, Gott möge sein Licht und seine Wahrheit aus- 
senden, damit sie ihn zu dem heiligen Berg Zion in Jerusalem und zur 
Wohnung Jahwes im Heiligtum des Tempels geleiten. Licht ist ein Bild für 
das Heil Gottes im Unterschied zu der Finsternis, die das Gericht bezeich- 
net (Am 5, 18. 20 Jes 9, 1). Wenn also der Beter Gott um die Aussendung 
seines Lichtes anfleht, dann ist damit das Wirksamwerden der heilvollen 
Macht Gottes in dieser Welt gemeint, sei es als innergeschichtliche Wende 
zum Guten, sei es als endzeitliche Vollendung des ganzen Schöpfungswer- 
kes. Die Wahrheit Jahwes dagegen meint, daß auf Gott unbedingt Verlaß 
ist. Darum ist die Aussendung der Wahrheit Gottes gleichbedeutend mit 
dem Wirksamwerden seiner Treue bei der Erfüllung dessen, was er ver- 
heißen hat. Was aber ist das für ein Verheißungsgut, dessen Verwirkli- 
chung der Beter so inständig erfleht? 

Nach dem Wortlaut des Psalms geht es darum, daß der Beter wieder 
nach Jerusalem pilgern darf. Doch handelt es sich hier nur scheinbar um 



Ernst Haag 176 

die Wiederaufnahme eines liebgewordenen Brauches. Beachtet man näm- 
lich, daß mit dem Eingreifen Gottes und der Offenbarung seiner heilvollen 
Macht eine Schicksalswende im Leben des Beters verbunden ist, dann 
meint die Wiederentdeckung der Nähe Gottes im Tempel etwas qualitativ 
Neues. Die Umschreibung des neuen Ereignisses mit herkömmlichen Vor- 
stellungen ist dabei keineswegs bloßer Notbehelf etwa in dem Sinn, daß der 
Beter das zukünftige Ereignis nicht anders denken könne als mit den ihm 
vertrauten Bildern. Nein, der Rückgriff auf die Erfahrung des Beters bei 
seiner bisherigen Wallfahrt nach Jerusalem bedeutet, daß Gott die Begeg- 
nung des Anfangs aufgreift und dann ihrem Ende im Sinn der Vollendung 
zuführt. Die in Aussicht genommene zukünftige Wallfahrt zum Zion ist 
deshalb für den Beter ein Heilsgut, das ihm die Erfüllung all seiner Sehn- 
sucht bringt, nämlich die unzerstörbare Gemeinschaft mit dem lebendigen 
Gott. 

Nachdem sich der Beter zu dieser - jetzt darf man sagen - eschatologisch 
ausgerichteten Hoffnung durchgerungen hat, bekommen die Worte des 
Kehrverses erst ihre volle Bedeutung. Klage und Bitte lösen sich dann auf 
in der Höhe des Glaubens, der aus dem Gotterleben der Vergangenheit 
heraus die Not der Gegenwart überwindet und hoffend der Zukunft ent- 
gegenschreitet10. 

II. Bedeutung 

Rilke schreibt einmal in einem Brief an seinen Verleger: •Ich habe die 
Nacht einsam hingebracht... und habe schließlich ... die Psalmen gelesen, 
eines der wenigen Bücher, in dem man sich restlos unterbringt, mag man 
noch so zerstreut und ungeordnet und angefochten sein ..."". Auch in dem 
Klagelied des Beters von Ps 42/43 können sich viele •unterbringen", die 
Gleiches oder Ähnliches wie dieser Mann erlitten haben: alle nämlich, die 
durch Schicksalsschläge mannigfacher Art - sei es durch Krankheit, Alter 
und Todesleiden oder sei es durch Vertreibung, Flucht und Gefangenschaft 
- aus der ihnen vertrauten Gemeinschaft gläubiger Menschen herausgeris- 
sen und von der Nähe Gottes in seinem Heiligtum getrennt worden sind 
und die damit zusätzlich zu ihrem Leid den Verlust wichtiger Stützen 
ihres Glaubens zu beklagen haben; kurz: alle, die in ihrem Leben die bittere 
Erfahrung gemacht haben, daß fern von der Wirklichkeit des offenbaren 
Gottes eine verzehrende Traurigkeit waltet. Wer sich deshalb von Gott 
verlassen und gedemütigt vorkommt, wer unter der Gottferne und Hoff- 

10 Weiser, 237. 
11 Zitiert bei G. von Rad, Theologie des Alten Testamentes I, München 21957, 397. 



Die Sehnsucht nach dem lebendigen Gott 177 

nungslosigkeit seines Daseins leidet, ohne jedoch die Erinnerung an die 
einmal erfahrene Gemeinschaft mit Gott aufgegeben zu haben, der darf 
sich in dem Klagelied des Psalmisten mit all seinen Sorgen und Nöten, aber 
auch mit all seiner Sehnsucht nach dem lebendigen Gott vertrauensvoll 
•unterbringen". 

Die Art nämlich, sagt Weiser, wie hier die Sehnsucht nach Gott sich als 
eine Kraft erweist, die durch Angst und Qual, durch Zweifel und Anfech- 
tung hindurchführt zur Überwindung im Glauben und Harren, wird auch 
heute noch angefochtenen Herzen Trost und Hilfe sein können. Denn darin 
liegt der religiöse Wert des Psalmes, daß diese Sehnsucht nach Gott nicht 
fragt, was sie von ihm hat, sondern was sie an ihm hat, daß sie Gott bejaht 
um seiner selbst willen. Das ist das Geheimnis ihrer Kraft12. 

Diese Tatsache aber, meint Weiser, sollte uns davor zurückhalten, die 
Hochschätzung des Festkultes in diesem Psalm als eine Eigenart antiker 
äußerlicher Frömmigkeit rasch beiseite zu schieben. Sind doch die Stunden, 
die der Psalmist im Gotteshaus verbracht hat, ihm zur Heilsbegegnung 
mit Gott und damit zur Quelle geworden, aus der er die Kraft des Glaubens 
schöpft, eines Glaubens, der ihm auch durch die schwersten Stunden des 
Kampfes und der Not hindurchhilft. Keine Religion, so fügt Weiser hinzu, 
wird darum den Kult entbehren können als die Stätte, wo der Mensch in 
der Gemeinschaft der Gläubigen sich immer wieder neue Kraft schöpft zum 
Lebenskampf13. Diese Feststellung gewinnt für den Christen, der Gott sei- 
nen kultischen Dank in der vom Neuen Testament her gebotenen Eucha- 
ristiefeier darbringt, eine erhöhte Bedeutung. Denn in dieser Danksagung 
ereignet sich immer wieder von neuem die lebenspendende Gemeinschaft 
mit Gott, die trotz seiner Verborgenheit am Kreuz in Jesus Christus unzer- 
störbar vorhanden ist und die bei seinem Kommen am Ende der Zeiten 
ihre Vollendung erfährt. 

12 Weiser, 237. »» Weiser, 237. 




