Gotteserfahrung und Selbsterfahrung

Kommentar und Ubertragung einer Tauler-Predigt

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Wohl keiner der mittelalterlichen deutschen Mystiker hatte einen solch
weiten Einfluf wie der Prediger Johannes Tauler (geb. um 1300, gest.
1361). Eine Fiille von mehr oder weniger wertvollen Schriften wurde ihm
falschlicherweise zugeschrieben. Um seinen Namen ranken Legenden und
erbauliche Geschichten. Das authentische, leider immer noch nicht endgiil-
tig durchgesehene Werk seiner etwa 80 Predigten rechtfertigt seinen Ruf
als Seelsorger und Psychologe unter den groflen mittelalterlichen ,Gottes-
freunden®.

Sein Einflufl ging weit tiber die Konfessionsgrenzen hinaus. Der Kir-
chenlehrer und zweite Apostel Deutschlands, Petrus Canisius, hat wahr-
scheinlich seine Predigten in Koln herausgegeben, und Martin Luther!
schrieb zur gleichen Zeit iber ihn:

Ich habe mehr in ihm von wahrer Theologie gefunden als in allen
Doktoren aller Universitaten zusammengenommen; weder in latei-
nischer noch in deutscher Sprache habe ich eine Theologie gesehen,
die heilsamer und mit dem Evangelium {ibereinstimmender ist.

Luther fand bei Tauler die Lehre und die Erfahrung der Demut. Man sagt
mit Recht, der reformatorische Erkenntnisblitz Luthers, dafl der Mensch
von sich aus nichts und aus Gott alles kann, habe seine Wurzeln audh in
seinem Tauler-Studium?.

Die Taulersche Selbsterkenntnis ist — im Gegensatz zu vielen Zitationen,
zu denen man ihn miflbraucht — keine Selbstfindung im Sinne von innerer
Sicherheit und von ich-starkem Selbstbewufitsein. Selbsterkenntnis bei
Tauler heifit zuerst Erkenntnis der eigenen Siindhaftigkeit und Nichtigkeit®.

t Dazu Karl-Heinz zur Mihlen, Nos extra nos, Luthers Theologie zwischen Mystik und
Scholastik, Tibingen 1972, 114.

2 Zur ,Prizisierung und Entfaltung von Lutkers Theologie 1517 ff“ schreibt zur Miihlen,
278: ,Wiederum wird in den Texten aus der Zeit 1517 ff der mystische Sprachhintergrund
der Wendung extra nos sichtbar ... So sehr Luther die Sprachmittel der Mystik ... zur
terminologischen Kldrung seiner eigenen Theologie aufgreift, so sehr setzt er sich jetst
doch bewufit z. B. von der areopagitischen Mystik ab, wenngleich er der deutschen Mystik
und namentlich Tauler gegeniiber wegen ihrer Erfahrungsbezogenheit noch eine gewisse
Offenheit wahrt“. Das ist der Endpunkt ciner Entwicklung.

3 In den von Emmanuel Jungclaussen gesammelten Texten, Der Meister in dir. Entdek-
kung der inneren Welt nach Johannes Tauler, Herder, Freiburg/Basel/Wien 1975, 142
S., br. DM 11,80, wird die 51. Predigt Taulers (13. Sonntag nach Dreifaltigkeit) benutzt,



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 179

Und du sollst dich selber vernichten und dich bediinken lassen, dafl
die Erde dich unverdientermaflen auf ihrem Riicken trage und dich
(wundern, dafl sie dich deiner Siinden wegen) nicht verschlinge. Be-
denke (auch), dafl Tausende von Menschen in der Hélle sind, die viel-
leicht nie soviel Bosheit besessen haben (wie du) . . . Das sollst du oft
bedenken und sollst keinen Tropfen Wasser mit (ungehoriger) Frei-
heit noch vermessener Kithnheit zu dir zu nehmen wagen, sondern in
demiitiger Furcht. ..

Die Erniedrigung (deiner selbst) soll keine zweifelnde Furcht mit
sich fihren, wie das bei den Zweiflern der Fall ist, sondern demiitige
Unterwerfung unter Gott und alle Geschépfe bewirken in rechter

Gelassenheit.
Wo das Tal am tiefsten ist, da flieft das Wasser am reichlichsten, und
die Téler sind im allgemeinen fruchtbarer als die Berge.

An den letzten Satzen wird die personale Kraft dieser uns doch befremd-
lich anmutenden Selbsterniedrigung sichtbar. Demut und sogar Siinden-
bewufltsein waren flir Tauler keine selbstdndigen Erfahrungen, sondern
nur die andere Seite der totalen Hingabe an Gott: Je mehr du deine eigene
Angewiesenheit erspiirst, desto mehr erfihrst du den, auf den du angewie-
sen bist; je tiefer das Tal deines Nicht-Besitzens ist, desto begliickender er-
fahrst du Gott, der es ausfiillt; je leerer du dich weifit, desto reicher kann

um ,den Weg der Vernichtung“ zu charakterisieren. Nach dem Herausgeber handelt es
sich dabei um ,die von Tauler aufgezeigte eigentiimliche Rolle der Verwirklichung des
eigenen Nichts — im Nichts Gottes“. Es gehe um den ,vollkommene(n) Mensch(en), der
mit seinen im Gemiit gesammelten gelidnterten Seelenkriften in das Namenlose des inner-
sten Grundes — das Reich Gottes in uns —~ gedrungen ist. Dieser Grund entspricht als
Ganzes dem unnennbaren Wesensgrund der gbttlichen Drei-Einigkeit . .. (27/26). Dabei
werden Sitze aus der gleichen Predigt wie die hier zitierten leider iibergangen. Unschwer
aber ist an ihnen (und an dem Gesamtwerk) Taulers ein Doppeltes zu erkennen: a) dafl
die ,Verwirklichung des eigenen Nichts“ fiir Tauler zuerst und umfassend ein Be-
kenntnis der eigenen Siindhaftigkeit ist, und b) dafl ,der Meister in mir“ stets ,ein
Meister mir gegeniiber® ist. ,Je mehr innerlich, in mir, desto mebr auflerbalb mir, auf
mich zukommend®. Erst im Lichte des ganzen Paradoxons Gottes wird das Paradox der
menschlichen Gotteserfahrung sichtbar: ,Diese boshafte Natur mit jhren Winkeln
ist da so ganz verlassen, denn die Ubung dieser Liebe geht durchaus iiber ikr Ver-
mdbgen und ihre Wirksamkeit hinaus; und sie kommt auf eine solche Stufe der Entbl6fung,
daf sie nicht einmal einen Blick in ihr Innerstes tun kann . . . Sie mof} einen anderen Weg
einschlagen, der iber ihr ist, wo ibr Geist sich ausrubt im Geist Gottes in einer geheimnis-
vollen Stille in dem gottlichen Wesen. Da leuchtet das Licht in die Finsternis* (76.
Predigt).

Der hier zitierte Text steht bei Johannes Tauler, Predigten, Vollstindige Ausgabe,
ibertragen und herausgegeben von Dr. Georg Hofmann, Freiburg 1961, 393-394. Eine
der dort iibertragenen, aber schon von Helander als unecht erwiesenen Predigten (Nr.1)
wird auch noch von Jungclaussen als echt aufgefithrt (124-131); vgl. G. Wrede, Unio
Mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler, Uppsala 1974.



Josef Sudbrack 180

Gott dich beschenken. Taulers Selbsterfahrung von der eigenen Nichtig-
keit ist nur der Widerspiegel von der Erfahrung Gottes, des alles erfiillen-
den und begliickenden Du.

In der finfundvierzigsten Predigt* fiihrt Tauler dies aus. Er beklagt
sich Gber Leute, die sich auf die eigene Tétigkeit verlassen; er nennt dies
Sinnestétigkeit und meint damit das paulinische ,fleischliche® Auf-Sich-
Selbst-Stehen:

Auf diesem Schiff fahren wir weit voran gemafl unserer Anmafiung
und Wirksamkeit und arbeiten stets nach unserem eigenen Vorha-
ben; so fahren wir in finsteren Nebel hinein, das ist wahrhafte Ver-
blendung und mangelnde Selbsterkenntnis. Auf diesem Weg 143t
der bése Feind unreine und schddliche Tropfen in uns fallen, die un-
seren Schatz beschmutzen: das Behagen an unserer eigenen Wirk-
samkeit und anderer Hoffart, Eigenwilligkeit, Selbstzufriedenheit,
Ungelassenheit, Schwermut, Mifigunst und manche andere unreine
Tropfen. ..
Wird der Mensch diese Tropfen in ihm gewahr, so will er alles durch
die Beichte in Ordnung bringen und gerit durch Laufen und Su-
chen da draufien noch mehr in den Nebel. Kehrtet ihr euch zu euch
selber, erkenntet ihr eure Schwichen, klagtet ihr sie Gott und be-
kenntet ihr ihm eure Schuld, dann wire alles gut . . .
Das ist die Taulersche Selbsterkenntnis: Erkennen der eigenen Schwiche
und eigenen Schuld. Es spricht aus ihm die Erfahrung der christlichen Tra-
dition, daf} in dieser ,Selbsterkenntnis“ der Andere, der allein den Men-
schen stark macht und ihm die Schuld vergeben kann, wichst; dafl mit
dieser Selbsterkenntnis die personale Relation, der Dialog zu Gott inten-
siver und inniger wird.

Urs von Balthasar beschreibt diese Tradition, aus der Tauler lebte:
Das Axiom aller Axiome lautet fiir den biblischen Menschen: ich bin
nicht Gott. Auch die Griechen hatten mit ihrem Gnothi Sauton (Er-
kenne dich selbst) so begonnen: ,Sieh dich vor, du bist kein Gott* —
aber ihren Philosophen war der Spruch unversehens ins Gegenteil
umgekippt: ,Denk an dein wahres Wesen, deine Herkunft von Gott,
an das Géttliche in dir“.

Dieses Axiom hilt sich dagegen beim biblischen Menschen vom
ersten Denkschritt bis zum letzten durch, in der Sprache der Psalmen:
»Auf die Knie, auf das Antlitz vor Jahwe; er hat uns gemacht, und
wir sind sein® (100, 3), in der Sprache Augustins: ,Zu dir hin hast
du uns geschaffen“, und in der des Ignatius: ,Der Mensch ist ge-

¢ Ebd. 346.



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 181

schaffen, um Gott zu loben, zu verehren und ihm zu dienen, um so sein

Heil zu finden®s.
Johannes Tauler hat dieser biblischen Selbsterkenntnis eine besondere Pra-
gung gegeben. Er benutzte die neuplatonische Sprache, die er vielleicht bei
Meister Eckhart gelernt hatte. Dort steht allerdings die Selbsterkenntnis
in Gefahr, zur Erkenntnis der eigenen Géttlichkeit, der eigenen Meister-
schaft zu werden: Man miisse alle Vielheit aus sich entfernen und immer
mehr den einen Grund in sich finden; je mehr man sich aus der Zer-
Streuung in die Einheit sammle, desto mehr erfahre man diese Einheit als
den gottlichen Grund in sich selbst.

Die christliche Genialitdt Taulers bestand darin, dafl er diese Begriff-
lichkeit zwar heranzog, aber gleichsam von innen her aufbrach zur christ-
lichen Erfahrung. Der Schliissel zu diesem voll-christlichen Neuplatonis-
mus war seine Siinden-Erfahrung und seine Demut. Dort, im tiefsten
eigenen Grund, erfubr sich Tauler zugleich als der grofie Stinder und der
von Gott Angenommene — oder in modernerer Terminologie gesagt: Je
sensibler, personeigener das Gewissen vor Gott reagiert, desto mehr zeigt
es den Abstand des Menschen zu Gott an; aber im Abstand offenbart es die
eigene Angewiesenheit, und in der eigenen Angewiesenheit auf Gott schaut
es liebend den Gott an, auf den es angewiesen ist. Dies ist ein stindiger
Kreislauf — der Kreislauf der lebendigen Liebe. Die Erfahrung des Ab-
standes von Gott 148t die eigene Angewiesenheit auf Gott erfahren; und
darin erst kann der Mensch Gottes Nihe gewifs werden. Die Nahe Gottes
wirft wiederum Licht auf das eigene Nicht-Konnen und 14t den Abstand
von Gott tiefer und bewufiter erfahren. Darin kann von neuem die Er-
fahrung der Nihe Gottes aufleuchten.

Wem der philosophische Gedankengang zu abstrakt ist, der kann den
Erfahrungsweg iiberall dort iiberpriifen, wo er wahrer Liebe begegnet:
auch sie wichst im Sich-Selbst-Vergessen (dem Taulerschen Leer- und
Angewiesen-Sein) und dadurch Erfilltsein vom anderen. Tauler gelang
es mit diesem personalen Denken, die Faszination der neuplatonischen
Lehre in die christliche Erfahrung von der Gnade zu integrieren: Nicht du,
der Mensch, leistest es, sondern Gott schenkt es.

In der hier neu tibersetzten ersten Predigt® zum Fest der Dreifaltigkeit
versucht Tauler seine christliche Erfahrung an dem neuplatonischen Begriff

5 Das unterscheidend Christliche der Gotteserfahrung, in: Pneuma und Institution, Ein-
siedeln 1974, 26-37; dazu iiberscharf markierend, Christliche und nichtchristliche Medita-
tion, in: Christliche Innerlichkeit, 10 (1975) 47-62.

¢ Hofmanns Ubersetzung vermeidet viele Fehler der Vorginger; doch ist sie sprachlich
blasser und angeglichener. Dazu die wichtige Besprechung von Cl. Champollion, Etudes
Germaniques, 20 (1965) 44-51 (Six Centiéme anniversaire de la morte de Tauler): On peut
méme trouver que M. Hofmann a enlevé au texte un peu trop de sa saveur et de sa



Josef Sudbrack 182

der ,regio dissimilitudinis“, des ,Bereichs der Ungleichheit®, aufzuzeigen.
Die zugrundeliegende spekulative Vorstellung stammt von Platon und hat
die Geschichte der christlichen Spiritualitit (Augustinus, Bernhard und
viele andere) stark beeinflufit:

Im gottlichen Ursprung ist alles ,gleich“. Die Vielzahl der materiellen
Dinge hat ihm gegeniiber nur ein unvollkommenes, schwaches Sein. Auch
in der ,Einheit“ der Idee des Baumes finden die vielen materiellen Baume
ihre bessere Wirklichkeit. All diese ,Ideen® sind hinwiederum nur ein
schwacher Abklatsch ihrer Seinseinheit im Urgrund, den Plotinos nur das
»Ureine® zu nennen wagt. Deshalb strebt alles Irdisch-Materielle aus dem
~Bereich der Ungleichheit, der Vielheit, in den ,Bereich der Gleichheit®,
der Einheit, aus dem Bereich des materiellen Nebeneinanders und Gegen-
tibers dorthin, wo alles eins ist, wo es keine Unterschiede mehr gibt. Hier,
wo alles nur noch Einheit ist, erfiillt sich der Sinn von jedem und von
allem.

Diese Vorstellung hat eine Erfahrungsbasis; nur deshalb konnte sie einen
so groffen Einflufl im Christentum gewinnen. Es ist der Schmerz iiber die
Trennung, tiber das ,Nicht-vollkommen-Sein®, tiber das Auseinanderge-
zogensein in Raum und Zeit, genannt die ,Zer-Streuung®.

In unserer Predigt geht Tauler von dieser Erfahrungsbasis aus. Diese
~schmerzliche Ungleichheit* aber wird dann Schritt fiir Schritt vertieft zur
Erfabrung von Gottes Gnade. Er folgt dabei dem klassischen augustini-
schen Weg des ,extra-intra-supra“, aullerhalb — innerhalb — oberhalb. Am
Anfang steht der Schmerz iiber das Nicht-Gesammelt-Sein, die Zer-
Streutheit in Raum und Zeit (extra); sie fithrt nach innen (intra); doch
auch in dieser Gleichheit entdeckt Tauler neue Ungleichheit und wird iiber
sich selbst hinausgehoben zu Gott (supra). Helmut Kuhn’ hat diese so oft
verkannte augustinische Uberschreitung des Selbst meisterhaft be-
schrieben:

denn der Geist ist zu eng, um sich selbst zu fassen. ,Also muf} ich auch
dies mein inneres Leben (memoriam) tiberschreiten® (Conf X, 17).
Nur ,iiber mir’, ,iiber dem Haupt meiner Seele’, kann Gott gefunden
werden (Conf X 26, 7) . . . Es markiert totale Andersheit, die fiir den
christlichen Denker einen Abgrund aufreifit zwischen Schopfer und

force... Ce qui parait discutable, cependant, C’est que, dans son effort pour rendre
accessible la pensée de son auteur, le traducteur ne se soit guére préoccupé de conserver
les rapports qui existent dans le texte entre les mots-clefs du langage conceptuel de
Tauler*. Besonders in der hier neu-iibersetzten Predigt wird die Dialektik des Sprach-
spiels ,gleich-ungleich® (Corin: convenance — disconvenance) vollig verstellt. Dazu M.
Schmidt, Regio dissimilitudinis. Ein Grundbegriff mittelhochdeutscher Prosa im Lichte der
lateinischen Bedeutungsgeschichte, Freiburger Zeitschr. f. Phil. u. Theol. 15 (1968) 63-108.
7 ,Liebe*, Geschichte eines Begriffs, Miinchen 1975, 82 .



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 183

Schépfung und deren Anerkenntnis ihn von den heidnischen Platoni-
kern trennt . .. Die Selbstibersteigung der memoria (des Grundes),
weit entfernt davon, sich selbst, die memoria, hinter sich zu lassen, ist
vielmehr ihr innerstes Leben . . . Aus dem Bewuftsein selbstverschul-
deter Gottferne erwichst die Leidenschaftlichkeit sehnstichtiger Got-
tesliebe.
Vom Blickpunkt Gottes aber wird der neuplatonische Weg von der mate-
riellen Zerstreutheit (Ungleichheit) zur ideellen Einheit (Gleichheit) rela-
tiviert. Die umfassende Liebe Gottes macht alles wertvoll und erheblich —
und auch gerade das Einzelne, das dem nicht-christlichen Philosophen als
weniger wertvoll, weniger seinshaft, als ,ungleich“ galt. Die schenkende
Gnade Gottes hebt das neuplatonische System auf:

Gott in allen Dingen fassen und alle Dinge in ithm.

Man muf} die Predigt Taulers als ganze lesen. In Zitate zerstiickelt wird
sie mifverstindlich. Der gerade zitierte Satz vom Finden Gottes in allen
Dingen mufl von dem schmerzhaften Abstand- und Stinden-Bewuftsein
des Menschen interpretiert werden, das Tauler im ersten Teil der Predigt
darstellt. Die negative Stimmung dieses ersten Teils wire ohne die jubeln-
den Akkorde des Schlusses falsch. Die Miihe aber, die man zum Verstand-
nis aufwendet, wird sich auszahlen.

Durch alle Teile aber zieht sich wie ein Leitakkord der christologische
Grundsatz von Gott und Mensch zugleich, von der ,Gleichheit® und der
»uUngleichheit* als untrennbar.

Die Kraft dieser Predigt liegt in der Einheit von Erfahrung und speku-
lativer Architektonik. Die Ubersetzung® versucht méglichst nahe am Urtext
einiges davon aufleuchten zu lassen, ohne dabei die Gesetze der modernen
deutschen Sprache zu verletzen.

In illo tempore erat homo ex phariseis (Joh 3, 1)
(Es war ein Mensch unter den Pharisdern mit Namen Nikodemus)

Die iiberschriftliche Einleitung stammt vielleicht von einem spéteren Her-
ausgeber; sie wird erst aus der Predigt selbst Licht erhalten:

Die erste Auslegung iber die Dreifaltigkeit geht dariiber, dafl ein
jeglicher Mensch zwei Zeugen haben miisse: Gleichheit und Un-

8 F. Vetter, Die Predigten Taulers aus der Engelberger und der Freiburger Handschrifl,
sowie aus Schmidts Abschriften der ehemaligen Strafiburger Handschriflen, Berlin 1910,
114-118. An wenigen Stellen verbessert nach dem Text bei L. Naumann, Ausgewdhlte
Predigten Johann Taulers, Berlin 1933, 46-52.



Josef Sudbrack 184

gleichheit, wenn er zu dem edlen Ziel kommen soll; und dazu gehort
viel Sterben, daf man im Leiden Liebe und in der Bitternis Siifle
finde.

Einleitung

Tauler setzt hoch an; er méchte {iber den Grund von allem, iiber die Drei-
faltigkeit, sprechen. Humorvoll schildert er die Wiirde dieses Mysteriums
und auch das Gestammel der hohen Geistlichkeit, die wohl oder iibel dar-
tiber reden muf} — wegen der heiligen Kirche.

Mit der Exegese des Johannes-Textes aber wahlt er selbst einen anderen
Weg, um dieses Geheimnis seinen Horern nahezubringen, den Weg des
aszetisch-mystischen Aufstiegs aus dem Bereich der Ungleichheit in den
der Gleichheit, den Weg also der Gotteserfahrung.

Das ist der liebliche Tag, da man die heilige, wonnevolle, hochver-
chrte Dreifaltigkeit feiert.

Alle bisherigen Hochfeste, die wihrend dieses Jahres gewesen sind,
welcher Art sie auch waren, waren gegeniiber der Frucht allesamt erst
Bliiten und haben alle diesem (Fest) gedient; denn dies ist Ziel und
Lohn der Miihe.

Ich kann mir ganz und gar nicht ausdenken, mit was fiir Worten
man hiervon sprechen kénnte;

denn es geht iiber alle Worte und Weisen und tibertrifft unsagbar
alle Verstehenskraft von Engeln und Menschen.

Wenn die Verstchenskraft des obersten Seraph tausendmal die
Verstehenskraft eines Esels iibertrifft, dann iibertrifft dies hier noch
unsagbar viel mehr jede Verstehenskraft und jedes Sinnesvermogen.

Und darum sprach Sankt Dionysius: Alles was man hieriiber spre-
chen mag, das ist nicht Wahrheit in sich, sondern es ist der Lige dhn-
licher als der Wahrheit.

Nun kommen etliche unwissende Leute und gebérden sich gerade,
als ob sie es recht durchschaut hétten und reden so herrlich davon, wo-
von alle Kreaturen nicht sprechen kénnen.

Eya, liebe Kinder, versteigt euch nicht zu solch hoher Weisheit, wie
Sankt Paulus sagte;

und lafit die hohen Geistlichen dariiber studieren und disputieren;

sie missen dariiber stammeln trotz dieses Unvermégens erlaubter-
und notwendigerweise um der heiligen Kirche willen, wenn diese mit
den Ketzern in Not kommt.

Aber euch sei das verboten.



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 185

I. Die Ungleichheit in der Immanenz

Tauler beginnt mit Jesus Christus, dem einzigen Weg zu Gott. Mensch-
heit und Gottheit werden ausgelegt als Un-Gleich-Sein und Gleich-Sein;
und dann weiter als Leiden und Freude. Der Prediger wendet sich an
seine leidenden und suchenden Mitmenschen; deshalb kommt die Frage
nach dem Jenseits, wie dort das Verhaltnis sei von Leid und Freude, nicht
in den Blick. Tauler halt sich an den ersten Teil des paulinischen Hymnus:
Jesus Christus hielt sein Gott-Gleichsein nicht fest wie ein Rauber seine
Beute, sondern wurde den Menschen gleich bis zum Tode am Kreuze.

Zu beachten ist, dafl die Doppelheit in Jesus kein Nacheinander bedeu-
tet, als miisse man den ,historischen Jesus“ verlassen und weitergehen zu
einem verklidrten, kosmischen Christus. Tauler besteht im Sinne der moder-
nen Christologie darauf, dafl Mensch und Gott in Jesus nur zusammen zu
realisieren sind und tibertragt dies sofort in die Wirklichkeit des geistlichen
Lebens: die Freude ist niemals vom Leid und die Sifle niemals von der
Bitternis abzulosen — ein Indiz fiir den Abstand, der Tauler vom zen-
buddhistischen Suchen nach der schon diesseitigen absoluten und leidlosen
Erfahrung des Augenblicks trennt.

Nun sprach Christus im heutigen Evangelium:
Was wir wissen, das sagen wir, und was wir sehen, das bezeugen wir
(Joh 8, 11).

Kinder, das weif niemand, noch hat es jemand gesehen aufier Chri-
stus in seiner gottlichen Natur; und darum kénnen wir nicht dahin
kommen aufler durch den Zeugen Jesus Christus.

Er war Zeuge zweier Wege, namlich von Gleich-Sein und Un-
gleich-Sein, in seinen obersten und in seinen niedersten Kraften. Und
wem eines dieser Zeugnisse fehlt, der vermag nicht zu diesem edlen
Ziel zu gelangen.

Diese Zeugnisse sind ebenso wie zwei Geschwister und laufen im
Menschen ohne Unterlafl miteinander:

nicht, dafl er erst einen Weg nehme und den anderen danach, son-
dern sie miissen miteinander sein, auf daf man sich im Gleich-Sein
bereit finde fiir das Ungleich-Sein, und im Ungleich-Sein schon leben
kann im Zustand des Gleich-Seins, und so im Leiden Freude schopfe
und in der Bitternis Sifle.

a) Die Ungleichheit des Schmerzes

Nur in der Kraft dieser Christologie kann Tauler eine Leidens-Spirituali-
tat oder auch Leidensmystik entwerfen. Die Logik des Gedankengangs
ist deutlich: In Leid und Schmerz wird das Ungleichsein am greifbarsten.



Josef Sudbrack 186

Aber auf Grund der angedeuteten Christologie kann sie der Mensch nicht
zum schmerzlosen Gleichsein iiberschreiten, nur in Gleich- und Ungleich-
Sein, in Freude und Leid zusammen findet er Gott. Man versteht von die-
ser radikalen Leidenstheologie her den Ausspruch eines mittelalterlichen
Mystikers, dafl das Leid das Sakrament Gottes sei. Man versteht aber wohl
auch, daf} hier nicht das Denken, sondern die Erfahrung spricht.

Kinder, im dufleren Menschen oder in der Natur befindet sich dieses
Gleich-Sein keineswegs, aber man kann zu diesem Gleich-Sein ge-
langen.

Kinder, es muf} von aulen, in diesem Ungleich-Sein, manch bitte-
rer Tod auf die Natur fallen — wir sind ja Gott manchen Tod schul-
dig, dem (aber) jedesmal ein wonnevolles géttliches Leben antwortet
— wenn wir nur darauf achtgeben.

Kinder, dieses Leben und diesen Tod und all die Dinge, die uns
ermangeln, kénnen wir durch inniges Gebet des Geistes erlangen,
wenn es nur oft und kriftig geschieht.

Der erleuchtete Geist liebt Gleich-Sein wie Ungleich-Sein mit ei-
nem gleichen Gemiit und Sinn.

Viele Menschen wiirden Gott gerne folgen, wenn es im Gleich-Sein
zu geschehen hitte; fallt es aber in das Ungleich-Sein, so kehren sie
sofort um.

Und doch ist das Ungleich-Sein viel fruchtbarer, niitzlicher und
besser als das Gleich-Sein; es bringt ndmlich die wesentliche
Wabhrheit.

Das Gleichsein ist die Bliite, und das Ungleich-Sein ist die Frucht;
das Gleichsein steht im Dienst des Ungleichseins und geht ihm
voran; es hilft und stirkt fiir die Biirde des Ungleich-Seins.

Aber darin wird der Mensch in der Wahrheit geboren (Joh 38, 8).
Jenes, das Gleich-Sein, bringt die Frucht nicht, soviel es auch dazu
dient; in thm will niemand Gott lieben oder ihn im Sinne haben,
sondern dieser wird (in diesem Zustand) geradezu gebaflt. Dies
ist noch nicht das Zeugnis Christi. Denn er ist die Schlange, die
Mose in der Wiiste aufhingte (Joh 3, 14); wer gesunden wollte,
muflte sie ansehen.

Thn sollen wir ansehen und sein Zeugnis annehmen; und ihm in
der wahren Armut des Geistes und mit unergriindlicher Gelassen-
heit und mit brennender Liebe folgen; und Priffungen und Anfech-
tungen erdulden, innen und auflen, Bedriangnis in Geist und in Na-
tur, von den Menschen und vom Fleisch, von den Anfechtungen des
bosen Geistes.



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 187

Und wiren die Priffungen vorbei und alle iiberwunden, dann
sollte man sie wieder einladen und bitten, zuriickzukommen, den
Rost abzuscheuern, den sie in bosen Tagen verursacht hatten, und
von dannen zu tragen, was sie herbeigebracht hatten.

b) Die Ungleichheit der Siinde

Die nun folgende ,Stindenmystik“ darf man weder zu einer reinen
Gefiihls-Theologie verharmlosen (als ob mit Siinde nur Gefithl und
keine Schuld gemeint sei), noch darf man sie dogmatisch verhdrten;
wieder spricht Taulers Erfahrung. Er kann sich dabei auf das Evan-
gelium berufen: ,Ich bin nicht gekommen, Gerechte zu berufen, sondern
Siinder*, und auf Augustinus, auf dessen ,Auch die Siinden“ (denen, die
Gott lieben, gereichen alle Dinge zum besten — auch die Siinden) er
anspielt.

Die Un-Gleichheits-Erfahrung verinnerlicht sich zur Erfahrung der
Stiindhaftigkeit. Der Mensch — und gerade ein Gott so nahestehender
wie Tauler — erlebt sich im Schuldigwerden. Hier steht er mit dem
»groben Siinder“ auf einer Ebene. Fir den Guten wird diese Erfahrung
zur Offnung auf Gott; fiir den Bosen zur Beharrung in der eigenen Siinde.
Man darf die trostlichen Anweisungen tiber die Versuchung nicht als
Abschwichung, sondern als Folgerung aus der Siindentheologie verstehen.
Wir wiirden heute diesen Gedankengang stirker gegen Fehlinterpretatio-
nen absichern, aber stinden damit in der Gefahr, dafl wir seine anthropo-
logische und auch theologische Tiefe verschiitteten. Wichtig bleibt, daf sie
aus der Erfahrung stammt, die in der Einfiihrung geschildert wurde.

Es ist wohl moglich, dafl ein edler, verkldrter Mensch seine Siinden
klarer erkennt und sie mehr bekennt, und diese sich deutlicher zeigen
im Fleisch und Blut der Natur als in einem groben grofien Siinder, der
inmitten der Stinden lebt und liegen bleibt.

Mit diesen Stinden steht der vollkommene Mensch in grofier Lau-
terkeit und mit diesem Leiden geht er ein in das ewige Leben.

Aber der Siinder geht in den ewigen Tod und ist ein boser, unge-
rechter Mensch und weifl von den mannigfaltigen Prifungen nichts,
die da allezeit der gerechte Mensch schmerzhaft in sich erleiden mufi.

Welches ist die Ursache, daf ein so grofier Unterschied ist zwischen
zwei Menschen, die beide durch die Siinde verunstaltet sind?

Die Art und Weise ist in beiden ungleich.

Der Gute fiigt sich hinein wegen Gott — Er ist ganz und gar sein
Grund, das Ziel seines Strebens —, und Er nimmt von Ihm Gleich-
Sein und Ungleich-Sein an und iiberldfit sich darin Gott.

Aber der Bése hat nicht Gott im Sinn; er fallt selbst ochne Versu-



Josef Sudbrack 188

chung in die Siinde. Was auch Gott mit ihm tut, es sollte stets anders
sein. Konnte er grofle Dinge ohne Anstrengung und Miihe haben und
wiirde es thm nicht sauer, er nihme sie wohl.

O Kinder, wenn ihr doch nur Gott in reiner Absicht liebtet und im
Sinne hattet!

Es konnte euch nicht schaden, wenn auch alle Teufel, die in der
Hoélle sind, mit all ihrer Bosheit durch euren Leib und eure Seele,
wenn die Welt mit all ihrem Unflat durch euer Blut und euer Mark
flossen.

Geschiahe es gegen euren Willen, so schadete es euch nicht im ge-
ringsten. Es wirde euch zu groflem Nutzen gereichen, wenn ihr nur
lauter und rein Gott und in keiner Weise das Eure im Sinne hittet;
und wenn ihr seinen Willen annihmet im Gleich-Sein und im Un-
gleich-Sein.

I1. Die Ungleichheit der Transzendenz

Die gleiche Frage nach Un-Gleichheit und Gleichheit wiederholt sich auf
einer neuen Ebene. Mag Taulers FEinzelexegese gewaltsam erscheinen, bei
ruhigerem Hinhorchen wird man vernehmen, wie nahe seine Worte dem
Johannes-Evangelium stehen.
Auch folgendes sprach Christus in diesem Evangelium: Es sei denn,
daf ihr zum zweitenmale geboren wiirdet im Geist und im Wasser,
anders kénnt thr nicht eingehen in das Himmelreich (Joh 3, 5).
Unter dem Geist versteht man das Gleich-Sein und unter dem
Wasser das Ungleich-Sein. Nach dem dufleren, groben Ungleich-Sein
gibt es ein inwendiges, edleres, lauteres Ungleichsein.

Und dieses Un-Gleichsein wird geboren aus dem ersteren Un-
Gleichsein.

a) Die Ungleichheit des Geschopfes
Ungleichheit entpuppt sich jetzt einfachhin als: Geschopf-Sein. Je mehr
der Mensch sein Geschaffensein versteht und annimmt, desto niher ist er
Gott, ,desto innerlicher wird die Gleichheit geschenkt®. Wie wenig hat
doch dieses Entsinken in den géttlichen Grund zu tun mit dem panthei-
stischen Versinken in eine alles aufsaugende Einheit. In neuplatonischer
Sprache wird hier sehr genau die personale Erfahrung der Liebe beschrie-
ben: Anerkennen des eigenen Hingeordnetseins auf den anderen, und dar-
in ein volliges Sich-vergessen: ein , Dahinschmelzen®.
Wer aufmerksam in ihm verweilte, dem wiirde die Erkenntnis des
unsagbaren Ungleich-Seins gegeben und geoffenbart, die kein Ge-



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 189

schopf in irgendeiner Weise erlangen kann. Denn ein im duflerlichen
Ungleich-Sein gelduterter Mensch liebt und hat mehr das Ungleich-
Sein im Sinn; es schmeckt ihm besser und er fithlt und empfindet dar-
in mehr als in allem Gleich-Sein, das man erlangen und verstehen
kann.

Je klarer und reiner und offenbarer das Ungleich-Sein erkannt
wird, desto ndher und innerlicher wird das Gleich-Sein geboren und
erlangt.

Luzifer verachtete das Ungleich-Sein, als er sich in das Gleich-Sein
erheben wollte; und daher kam er in ein unsagbares Ungleich-Sein
und verlor alles Gleich-Sein und wird es niemals mehr erlangen.

Anders aber die liebreichen Engel; sie kehrten sich um und sahen
ihr Un-Gleich-Sein an; und damit sanken sie ein in ein unsagbares
Gleich-Sein.

O, welch unsagbare Frucht wird aus diesem Grund geboren, wenn
der verkldrte Geist mit diesem Ungleich-Sein in Liebe entsinkt und
in der wahren Erkenntnis seines Ungleich-Seins dahinschmilzt. Und
wenn der Geist iiber sein Vermdgen hinaus einen Uberschlag tite in
den gottlichen Abgrund — wenn der Mensch sich dann vorher wohl
gelibt und sich nach seinem Vermégen in Natur und Geist gelautert
hitte, dann geschahe ein liebevolles Hinabsinken.

b) Die Ungleichheit des Begnadeten

Die Erfahrung der Ungleichheit wird nochmals vertieft; denn nur die
Kraft Gottes kann den Menschen aus sich herausziehen zu dem ,unsag-
baren Gott-im-Sinn-Haben®. Das ,losgeldste, gelduterte, unsagbare Gott-
im-Sinn-Haben* ist zur gleichen Zeit Hohepunkt der Erfahrung, wie auch
mafigebend fiir den ganzen Weg, den der Mensch zuriickgelegt hat — weil
alle Stufen nur Ausprdgungen der letzten ,Kehr“ sind.

Aber wiederum sollte man darauf achten, wie genau — bei allem ober-
flichlichen Gleichklang mit pantheisierenden Mystiken — diese letzte Er-
fahrung die christliche Grundhaltung ausbuchstabiert: Der Mensch vergifit
iiber dem ,Angezogen-Sein“ von Gott alles Gleichsein und Un-Gleich-
sein. Es ist die Einheit der Liebe, die Tauler erfahren hat, nicht aber die
Einheit des Gott-Werdens und Gott-Seins.

Und wenn dann die Natur das ihre getan und nicht mehr weiter kann
und so auf ihren Gipfel kommt, dann kommt der gottliche Abgrund
und 148t seine Funken in den Geist stieben.

Und aus der Kraft der tibernatiirlichen Hilfe wird der verklarte,
gelauterte Geist aus sich selbst gezogen in ein losgelostes, geldutertes,
unsagbares Gott-im-Sinne-Haben.



Josef Sudbrack 190

Dann hat er nur das im Sinne, was tiber der Erde ist; und dies
unermeflich, denn es geschieht in einer gottlichen Kraft; und diese
Kehr ist uber alles Vermogen der Erkenntniskraft und tber allen
Sinnen hinaus, wunderbar und unausdenklich.

Wie sehr auch diese Kehr iber allem anderen ist, so haben doch
die anderen alle ihr gedient und sie gefordert: jegliches gute Wol-
len, Meinen und Begehren, Wort und Tat, und jegliches Leid und
alles Schwere. Diese Kehr konnten alle Engel und alle Heiligen nicht
geben; alles was im Himmel und auf Erden ist und konnte nicht ein-
mal auch nur irgendetwas bewirken.

Nur der gottliche Abgrund allein in all seiner Unermeflichkeit.
Denn dieser ist weit jenseits der geschopflichen Weise in gottlicher
Kraft, weil jenseits aller Mafle in gottlicher Unermeflichkeit.

In ihm versinkt der gelduterte, verklarte Geist in die gottliche Fin-
sternis, in ein stilles Schweigen und in ein unbegreifliches und unaus-
sagbares Vereinen. Und in diesem Versinken geht alles Gleich-Sein
und Ungleich-Sein verloren.

Und in diesem Abgrund verliert der Geist sich selbst und weif}
weder von Gott noch von sich selbst, weder von Gleich-Sein noch von
Ungleich-Sein, noch tiberhaupt irgendetwas von irgendetwas; denn
er ist versunken in Gottes Einheit und hat alle Unterschiede verloren.

Schluf

Liebe Kinder, wenn ein Mensch dies erfahren will, mufl er allen
Kreaturen und sich selbst sterben, und Gott allein in lauterer Weise
lieben.

Er darf nicht den Sinnen leben und nicht umherlaufen, mal hier
mal dorthin, mal so mal so, in mannigfaltiger Mannigfaltigkeit und
Auflerlichkeit. Wenn es auch ein gutes Werk zu sein scheint, so ist es
fir ihn doch ein grofles Hindernis.

Er darf nur Gott allein leben in allen Dingen, Gott in allen Dingen
fassen und alle Dinge in ihm. So kommt man zu dieser heiligen, won-
nevollen, hochgelobten Dreifaltigkeit, von der zu sprechen ich mich
als zu gering und verdorben bekenne.

Daf uns dies alles zuteil werde, dazu helfe uns Gott. Amen.

Hat Tauler eigentlich iiber das Geheimnis der Dreifaltigkeit gesprochen?
Nein und ja! Nein, wenn man eine spekulative Erérterung erwartete. Ja,
wenn man anerkennt, daf} die einzige richtige Moglichkeit, iber Gott zu
sprechen, die der Glaubenserfahrung ist. Und so wiederholt Tauler noch



Das Bittgebet ~ ein Testfall des Glaubens 191

einmal in der aszetischen Sprache seiner Zeit, dafl man sich ganz und gar
in die Glaubens-Wirklichkeit einlassen muff, um dieses Geschenk der Be-
gegnung mit Gott zu erhalten.

Die letzten Sétze aber zeigen an, dafl die Taulersche Aszese nicht neu-
platonisch-leibfeindlich ist, sondern in einer ignatianischen Universalitit
alles umfassen, ,,Gott in allen Dingen finden“ will.

Manches mag an dieser Predigt iibersteigert sein; aber ein ndherer Um-
gang mit ihr zeigt, dafl Tauler in prignanter Kiirze (deshalb die anfing-
liche Fremdheit) und neuplatonischer Sprache (woher manches an Uber-
steigerung stammt) uns ein Meisterwerk christlicher Spiritualitit geschenkt
hat.

Das Bittgebet — ein Testfall des Glaubens
Hans Schaller SJ, Rom

Glaube ist das ernsthafte und unverstellte Sich-Einlassen auf den leben-
digen Gott Jesu Christi. Das Bittgebet ist dafiir eine Art Testfall. Wenn
dazu hier etwas gesagt wird, dann nicht in der Meinung, dafl durch theore-
tische Uberlegungen etwa anstehende Not und Schwierigkeiten mit dem
Bittgebet zu beseitigen waren. Denn Beten und Bitten ist vor allem ein
Vollzug des ganzen Menschen: dies will sagen, nicht nur der Reflexion.
Keine noch so sublim ausgefalteten Gedanken iiber das Bittgebet konnen,
fur sich allein genommen, ein , Vater unser” ermoéglichen oder ersetzen.
Aber Reflexionen helfen vielleicht, innere Widerstinde durch Klirung
abzubauen und zum eigenen Bitten neu anzuregen. Darum ist im folgenden
auch keine systematische Abhandlung intendiert. Es werden vielmehr aus
dem vielschichtigen Komplex des Bittgebetes nur einige Aspekte ausge-
wahlt, die dem heutigen Christen nicht selten Schwierigkeiten bereiten und
deren Durchleuchtung ihm fiir sein Gebet hilfreich sein kann.

1. Bitten als Ausdruck der Freundschaft mit Gott

Ein erster Zweifel, der das Bittgebet manchen fragwiirdig erscheinen l14fit,
kann hinsichtlich der alltdglichen Gewdhnlichkeit der Bitte aufsteigen. Wir





