
Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 

Kommentar und Übertragung einer Tauler-Predigt 

Josef Sudbrack S J, München 

Wohl keiner der mittelalterlichen deutschen Mystiker hatte einen solch 
weiten Einfluß wie der Prediger Johannes Tauler (geb. um 1300, gest. 
1361). Eine Fülle von mehr oder weniger wertvollen Schriften wurde ihm 
fälschlicherweise zugeschrieben. Um seinen Namen ranken Legenden und 
erbauliche Geschichten. Das authentische, leider immer noch nicht endgül- 
tig durchgesehene Werk seiner etwa 80 Predigten rechtfertigt seinen Ruf 
als Seelsorger und Psychologe unter den großen mittelalterlichen •Gottes- 
freunden". 

Sein Einfluß ging weit über die Konfessionsgrenzen hinaus. Der Kir- 
chenlehrer und zweite Apostel Deutschlands, Petrus Canisius, hat wahr- 
scheinlich seine Predigten in Köln herausgegeben, und Martin Luther1 

schrieb zur gleichen Zeit über ihn: 

Ich habe mehr in ihm von wahrer Theologie gefunden als in allen 
Doktoren aller Universitäten zusammengenommen; weder in latei- 
nischer noch in deutscher Sprache habe ich eine Theologie gesehen, 
die heilsamer und mit dem Evangelium übereinstimmender ist. 

Luther fand bei Tauler die Lehre und die Erfahrung der Demut. Man sagt 
mit Recht, der reformatorische Erkenntnisblitz Luthers, daß der Mensch 
von sich aus nichts und aus Gott alles kann, habe seine Wurzeln auch in 
seinem Tauler-Studium2. 

Die Taulersche Selbsterkenntnis ist - im Gegensatz zu vielen Zitationen, 
zu denen man ihn mißbraucht - keine Selbstfindung im Sinne von innerer 
Sicherheit und von ich-starkem Selbstbewußtsein. Selbsterkenntnis bei 
Tauler heißt zuerst Erkenntnis der eigenen Sündhaftigkeit und Nichtigkeit3. 

1 Dazu Karl-Heinz zur Mühlen, Nos extra nos, Luthers Theologie zwischen Mystik und 
Scholastik, Tübingen 1972, 114. 
2 Zur •Präzisierung und Entfaltung von Luthers Theologie 1517 ff" schreibt zur Mühlen, 
273: •Wiederum wird in den Texten aus der Zeit 1517 ff der mystische Sprachhintergrund 
der Wendung extra nos sichtbar ... So sehr Luther die Sprachmittel der Mystik ... zur 
terminologischen Klärung seiner eigenen Theologie aufgreift, so sehr setzt er sich jetzt 
doch bewußt z. B. von der areopagitischen Mystik ab, wenngleich er der deutschen Mystik 
und namentlich Tauler gegenüber wegen ihrer Erfahrungsbezogenheit noch eine gewisse 
Offenheit wahrt". Das ist der Endpunkt einer Entwicklung. 
5 In den von Emmanuel Jungclaussen gesammelten Texten, Der Meister in dir. Entdek- 
kung der inneren Welt nach Johannes Tauler, Herder, Freiburg/Basel/Wien 1975, 142 
S., br. DM 11,80, wird die 51. Predigt Taulers (13. Sonntag nach Dreifaltigkeit) benutzt, 



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 179 

Und du sollst dich selber vernichten und dich bedünken lassen, daß 
die Erde dich unverdientermaßen auf ihrem Rücken trage und dich 
(wundern, daß sie dich deiner Sünden wegen) nicht verschlinge. Be- 
denke (auch), daß Tausende von Menschen in der Hölle sind, die viel- 
leicht nie soviel Bosheit besessen haben (wie du) ... Das sollst du oft 
bedenken und sollst keinen Tropfen Wasser mit (ungehöriger) Frei- 
heit noch vermessener Kühnheit zu dir zu nehmen wagen, sondern in 
demütiger Furcht... 
Die Erniedrigung (deiner selbst) soll keine zweifelnde Furcht mit 
sich führen, wie das bei den Zweiflern der Fall ist, sondern demütige 
Unterwerfung unter Gott und alle Geschöpfe bewirken in rechter 
Gelassenheit. 
Wo das Tal am tiefsten ist, da fließt das Wasser am reichlichsten, und 
die Täler sind im allgemeinen fruchtbarer als die Berge. 

An den letzten Sätzen wird die personale Kraft dieser uns doch befremd- 
lich anmutenden Selbsterniedrigung sichtbar. Demut und sogar Sünden- 
bewußtsein waren für Tauler keine selbständigen Erfahrungen, sondern 
nur die andere Seite der totalen Hingabe an Gott: Je mehr du deine eigene 
Angewiesenheit erspürst, desto mehr erfährst du den, auf den du angewie- 
sen bist; je tiefer das Tal deines Nicht-Besitzens ist, desto beglückender er- 
fährst du Gott, der es ausfüllt; je leerer du dich weißt, desto reicher kann 

um •den Weg der Vernichtung" zu charakterisieren. Nach dem Herausgeber handelt es 
sich dabei um •die von Tauler aufgezeigte eigentümliche Rolle der Verwirklichung des 
eigenen Nichts - im Nichts Gottes". Es gehe um den •vollkommene(n) Mensch(en), der 
mit seinen im Gemüt gesammelten geläuterten Seelenkräften in das Namenlose des inner- 
sten Grundes - das Reich Gottes in uns - gedrungen ist. Dieser Grund entspricht als 
Ganzes dem unnennbaren Wesensgrund der göttlichen Drei-Einigkeit ..." (27/26). Dabei 
werden Sätze aus der gleichen Predigt wie die hier zitierten leider übergangen. Unschwer 
aber ist an ihnen (und an dem Gesamtwerk) Taulers ein Doppeltes zu erkennen: a) daß 
die •Verwirklichung des eigenen Nichts" für Tauler zuerst und umfassend ein Be- 
kenntnis der eigenen Sündhaftigkeit ist, und b) daß •der Meister in mir" stets •ein 
Meister mir gegenüber" ist. •Je mehr innerlich, in mir, desto mehr außerhalb mir, auf 
mich zukommend". Erst im Lichte des ganzen Paradoxons Gottes wird das Paradox der 
menschlichen Gotteserfahrung sichtbar: •Diese boshafte Natur mit ihren Winkeln 
ist da so ganz verlassen, denn die Übung dieser Liebe geht durchaus über ihr Ver- 
mögen und ihre Wirksamkeit hinaus; und sie kommt auf eine solche Stufe der Entblößung, 
daß sie nicht einmal einen Blick in ihr Innerstes tun kann ... Sie muß einen anderen Weg 
einschlagen, der über ihr ist, wo ihr Geist sich ausruht im Geist Gottes in einer geheimnis- 
vollen Stille in dem göttlichen Wesen. Da leuchtet das Licht in die Finsternis" (76. 
Predigt). 
Der hier zitierte Text steht bei Johannes Tauler, Predigten, Vollständige Ausgabe, 
übertragen und herausgegeben von Dr. Georg Hofmann, Freiburg 1961, 393-394. Eine 
der dort übertragenen, aber schon von Heiander als unecht erwiesenen Predigten (Nr. 1) 
wird auch noch von Jungclaussen als echt aufgeführt (124-131); vgl. G. Wrede, Unio 
Mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler, Uppsala 1974. 



Josef Sudbrack 180 

Gott dich beschenken. Taulers Selbsterfahrung von der eigenen Nichtig- 
keit ist nur der Widerspiegel von der Erfahrung Gottes, des alles erfüllen- 
den und beglückenden Du. 

In der fünfundvierzigsten Predigt4 führt Tauler dies aus. Er beklagt 
sich über Leute, die sich auf die eigene Tätigkeit verlassen; er nennt dies 
Sinnestätigkeit und meint damit das paulinische •fleischliche" Auf-Sich- 
Selbst-Stehen: 

Auf diesem Schiff fahren wir weit voran gemäß unserer Anmaßung 
und Wirksamkeit und arbeiten stets nach unserem eigenen Vorha- 
ben; so fahren wir in finsteren Nebel hinein, das ist wahrhafte Ver- 
blendung und mangelnde Selbsterkenntnis. Auf diesem Weg läßt 
der böse Feind unreine und schädliche Tropfen in uns fallen, die un- 
seren Schatz beschmutzen: das Behagen an unserer eigenen Wirk- 
samkeit und anderer Hoffart, Eigenwilligkeit, Selbstzufriedenheit, 
Ungelassenheit, Schwermut, Mißgunst und manche andere unreine 
Tropfen... 
Wird der Mensch diese Tropfen in ihm gewahr, so will er alles durch 
die Beichte in Ordnung bringen und gerät durch Laufen und Su- 
chen da draußen noch mehr in den Nebel. Kehrtet ihr euch zu euch 
selber, erkenntet ihr eure Schwächen, klagtet ihr sie Gott und be- 
kenntet ihr ihm eure Schuld, dann wäre alles gut... 

Das ist die Taulersche Selbsterkenntnis: Erkennen der eigenen Schwäche 
und eigenen Schuld. Es spricht aus ihm die Erfahrung der christlichen Tra- 
dition, daß in dieser •Selbsterkenntnis" der Andere, der allein den Men- 
schen stark macht und ihm die Schuld vergeben kann, wächst; daß mit 
dieser Selbsterkenntnis die personale Relation, der Dialog zu Gott inten- 
siver und inniger wird. 

Urs von Balthasar beschreibt diese Tradition, aus der Tauler lebte: 
Das Axiom aller Axiome lautet für den biblischen Menschen: ich bin 
nicht Gott. Auch die Griechen hatten mit ihrem Gnothi Sauton (Er- 
kenne dich selbst) so begonnen: •Sieh dich vor, du bist kein Gott" - 
aber ihren Philosophen war der Spruch unversehens ins Gegenteil 
umgekippt: •Denk an dein wahres Wesen, deine Herkunft von Gott, 
an das Göttliche in dir". 
Dieses Axiom hält sich dagegen beim biblischen Menschen vom 
ersten Denkschritt bis zum letzten durch, in der Sprache der Psalmen: 
•Auf die Knie, auf das Antlitz vor Jahwe; er hat uns gemacht, und 
wir sind sein" (100, 3), in der Sprache Augustins: •Zu dir hin hast 
du uns geschaffen", und in der des Ignatius: •Der Mensch ist ge- 

1 Ebd. 346. 



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 181 

schaffen, um Gott zu loben, zu verehren und ihm zu dienen, um so sein 
Heil zu finden"5. 

Johannes Tauler hat dieser biblischen Selbsterkenntnis eine besondere Prä- 
gung gegeben. Er benutzte die neuplatonische Sprache, die er vielleicht bei 
Meister Eckhart gelernt hatte. Dort steht allerdings die Selbsterkenntnis 
in Gefahr, zur Erkenntnis der eigenen Göttlichkeit, der eigenen Meister- 
schaft zu werden: Man müsse alle Vielheit aus sich entfernen und immer 
mehr den einen Grund in sich finden; je mehr man sich aus der Zer- 
streuung in die Einheit sammle, desto mehr erfahre man diese Einheit als 
den göttlichen Grund in sich selbst. 

Die christliche Genialität Taulers bestand darin, daß er diese Begriff- 
lichkeit zwar heranzog, aber gleichsam von innen her aufbrach zur christ- 
lichen Erfahrung. Der Schlüssel zu diesem voll-christlichen Neuplatonis- 
mus war seine Sünden-Erfahrung und seine Demut. Dort, im tiefsten 
eigenen Grund, erfuhr sich Tauler zugleich als der große Sünder und der 
von Gott Angenommene - oder in modernerer Terminologie gesagt: Je 
sensibler, personeigener das Gewissen vor Gott reagiert, desto mehr zeigt 
es den Abstand des Menschen zu Gott an; aber im Abstand offenbart es die 
eigene Angewiesenheit, und in der eigenen Angewiesenheit auf Gott schaut 
es liebend den Gott an, auf den es angewiesen ist. Dies ist ein ständiger 
Kreislauf - der Kreislauf der lebendigen Liebe. Die Erfahrung des Ab- 
standes von Gott läßt die eigene Angewiesenheit auf Gott erfahren; und 
darin erst kann der Mensch Gottes Nähe gewiß werden. Die Nähe Gottes 
wirft wiederum Licht auf das eigene Nicht-Können und läßt den Abstand 
von Gott tiefer und bewußter erfahren. Darin kann von neuem die Er- 
fahrung der Nähe Gottes aufleuchten. 

Wem der philosophische Gedankengang zu abstrakt ist, der kann den 
Erfahrungsweg überall dort überprüfen, wo er wahrer Liebe begegnet: 
auch sie wächst im Sich-Selbst-Vergessen (dem Taulerschen Leer- und 
Angewiesen-Sein) und dadurch Erfülltsein vom anderen. Tauler gelang 
es mit diesem personalen Denken, die Faszination der neuplatonischen 
Lehre in die christliche Erfahrung von der Gnade zu integrieren: Nicht du, 
der Mensch, leistest es, sondern Gott schenkt es. 

In der hier neu übersetzten ersten Predigt6 zum Fest der Dreifaltigkeit 
versucht Tauler seine christliche Erfahrung an dem neuplatonischen Begriff 

6 Das unterscheidend Christliche der Gotteserfahrung, in: Pneuma und Institution, Ein- 
siedeln 1974, 26-37; dazu überscharf markierend, Christliche und nichtchristliche Medita- 
tion, in: Christliche Innerlichkeit, 10 (1975) 47-62. 
e Hofmanns Übersetzung vermeidet viele Fehler der Vorgänger; doch ist sie sprachlich 
blasser und angeglichener. Dazu die wichtige Besprechung von Cl. Champollion, Etudes 
Germaniques, 20 (1965) 44-51 (Six Centieme anniversaire de la morte de Tauler): On peut 
meme trouver que M. Hofmann a enleve au texte un peu trop de sa saveur et de sa 



Josef Sudbrack 182 

der •regio dissimilitudinis", des •Bereichs der Ungleichheit", aufzuzeigen. 
Die zugrundeliegende spekulative Vorstellung stammt von Piaton und hat 
die Geschichte der christlichen Spiritualität (Augustinus, Bernhard und 
viele andere) stark beeinflußt: 

Im göttlichen Ursprung ist alles •gleich". Die Vielzahl der materiellen 
Dinge hat ihm gegenüber nur ein unvollkommenes, schwaches Sein. Auch 
in der •Einheit" der Idee des Baumes finden die vielen materiellen Bäume 
ihre bessere Wirklichkeit. All diese •Ideen" sind hinwiederum nur ein 
schwacher Abklatsch ihrer Seinseinheit im Urgrund, den Plotinos nur das 
•Ureine" zu nennen wagt. Deshalb strebt alles Irdisch-Materielle aus dem 
•Bereich der Ungleichheit", der Vielheit, in den •Bereich der Gleichheit", 
der Einheit, aus dem Bereich des materiellen Nebeneinanders und Gegen- 
übers dorthin, wo alles eins ist, wo es keine Unterschiede mehr gibt. Hier, 
wo alles nur noch Einheit ist, erfüllt sich der Sinn von jedem und von 
allem. 

Diese Vorstellung hat eine Erfahrungsbasis; nur deshalb konnte sie einen 
so großen Einfluß im Christentum gewinnen. Es ist der Schmerz über die 
Trennung, über das •Nicht-vollkommen-Sein", über das Auseinanderge- 
zogensein in Raum und Zeit, genannt die •Zer-Streuung". 

In unserer Predigt geht Tauler von dieser Erfahrungsbasis aus. Diese 
•schmerzliche Ungleichheit" aber wird dann Schritt für Schritt vertieft zur 
Erfahrung von Gottes Gnade. Er folgt dabei dem klassischen augustini- 
schen Weg des •extra-intra-supra", außerhalb - innerhalb - oberhalb. Am 
Anfang steht der Schmerz über das Nicht-Gesammelt-Sein, die Zer- 
streutheit in Raum und Zeit (extra); sie führt nach innen (intra); doch 
auch in dieser Gleichheit entdeckt Tauler neue Ungleichheit und wird über 
sich selbst hinausgehoben zu Gott (supra). Helmut Kuhn7 hat diese so oft 
verkannte augustinische Überschreitung des Selbst meisterhaft be- 
schrieben: 

denn der Geist ist zu eng, um sich selbst zu fassen. ,Also muß ich auch 
dies mein inneres Leben (memoriam) überschreiten' (Conf X, 17). 
Nur ,über mir', ,über dem Haupt meiner Seele', kann Gott gefunden 
werden (Conf X 26, 7) ... Es markiert totale Andersheit, die für den 
christlichen Denker einen Abgrund aufreißt zwischen Schöpfer und 

force... Ce qui parait discutable, cependant, c'est que, dans son effort pour rendre 
accessible la pensee de son auteur, le traducteur ne se soit guere preoccupe de conserver 
les rapports qui existent dans le texte entre les mots-clefs du langage conceptuel de 
Tauler". Besonders in der hier neu-übersetzten Predigt wird die Dialektik des Sprach- 
spiels •gleich-ungleich" (Corin: convenance - disconvenance) völlig verstellt. Dazu M. 
Schmidt, Regio dissimilitudinis. Ein Grundbegriff mittelhochdeutscher Prosa im Lichte der 
lateinischen Bedeutungsgeschichte, Freiburger Zeitschr. f. Phil. u. Theol. 15 (1968) 63-108. 
7 •Liebe", Geschichte eines Begriffs, München 1975, 82 f. 



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 183 

Schöpfung und deren Anerkenntnis ihn von den heidnischen Platoni- 
kern trennt ... Die Selbstübersteigung der memoria (des Grundes), 
weit entfernt davon, sich selbst, die memoria, hinter sich zu lassen, ist 
vielmehr ihr innerstes Leben... Aus dem Bewußtsein selbstverschul- 
deter Gottferne erwächst die Leidenschaftlichkeit sehnsüchtiger Got- 

tesliebe. 
Vom Blickpunkt Gottes aber wird der neuplatonische Weg von der mate- 
riellen Zerstreutheit (Ungleichheit) zur ideellen Einheit (Gleichheit) rela- 
tiviert. Die umfassende Liebe Gottes macht alles wertvoll und erheblich - 
und auch gerade das Einzelne, das dem nicht-christlichen Philosophen als 
weniger wertvoll, weniger seinshaft, als •ungleich" galt. Die schenkende 
Gnade Gottes hebt das neuplatonische System auf: 

Gott in allen Dingen fassen und alle Dinge in ihm. 

Man muß die Predigt Taulers als ganze lesen. In Zitate zerstückelt wird 
sie mißverständlich. Der gerade zitierte Satz vom Finden Gottes in allen 
Dingen muß von dem schmerzhaften Abstand- und Sünden-Bewußtsein 
des Menschen interpretiert werden, das Tauler im ersten Teil der Predigt 
darstellt. Die negative Stimmung dieses ersten Teils wäre ohne die jubeln- 
den Akkorde des Schlusses falsch. Die Mühe aber, die man zum Verständ- 
nis aufwendet, wird sich auszahlen. 

Durch alle Teile aber zieht sich wie ein Leitakkord der diristologische 
Grundsatz von Gott und Mensch zugleich, von der •Gleichheit" und der 
•Ungleichheit" als untrennbar. 

Die Kraft dieser Predigt liegt in der Einheit von Erfahrung und speku- 
lativer Architektonik. Die Übersetzung8 versucht möglichst nahe am Urtext 
einiges davon aufleuchten zu lassen, ohne dabei die Gesetze der modernen 
deutschen Sprache zu verletzen. 

In Mo tempore erat homo ex phariseis (Joh 3, 1) 

(Es war ein Mensch unter den Pharisäern mit Namen Nikodemus) 

Die überschriftliche Einleitung stammt vielleicht von einem späteren Her- 
ausgeber; sie wird erst aus der Predigt selbst Licht erhalten: 

Die erste Auslegung über die Dreifaltigkeit geht darüber, daß ein 
jeglicher Mensch zwei Zeugen haben müsse: Gleichheit und Un- 

8 F. Vetter, Die Predigten Taulers aus der Engelberger und der Freiburger Handschrift, 
sowie aus Schmidts Abschriften der ehemaligen Straßburger Handschriften, Berlin 1910, 
114-118. An wenigen Stellen verbessert nach dem Text bei L. Naumann, Ausgewählte 
Predigten Johann Taulers, Berlin 1933, 46-52. 



Josef Sudbrack 184 

gleichheit, wenn er zu dem edlen Ziel kommen soll; und dazu gehört 
viel Sterben, daß man im Leiden Liebe und in der Bitternis Süße 
finde. 

Einleitung 

Tauler setzt hoch an; er möchte über den Grund von allem, über die Drei- 
faltigkeit, sprechen. Humorvoll schildert er die Würde dieses Mysteriums 
und auch das Gestammel der hohen Geistlichkeit, die wohl oder übel dar- 
über reden muß - wegen der heiligen Kirche. 

Mit der Exegese des Johannes-Textes aber wählt er selbst einen anderen 
Weg, um dieses Geheimnis seinen Hörern nahezubringen, den Weg des 
aszetisch-mystischen Aufstiegs aus dem Bereich der Ungleichheit in den 
der Gleichheit, den Weg also der Gotteserfahrung. 

Das ist der liebliche Tag, da man die heilige, wonnevolle, hochver- 
ehrte Dreifaltigkeit feiert. 

Alle bisherigen Hochfeste, die während dieses Jahres gewesen sind, 
welcher Art sie auch waren, waren gegenüber der Frucht allesamt erst 
Blüten und haben alle diesem (Fest) gedient; denn dies ist Ziel und 
Lohn der Mühe. 

Ich kann mir ganz und gar nicht ausdenken, mit was für Worten 
man hiervon sprechen könnte; 

denn es geht über alle Worte und Weisen und übertrifft unsagbar 
alle Verstehenskraft von Engeln und Menschen. 

Wenn die Verstehenskraft des obersten Seraph tausendmal die 
Verstehenskraft eines Esels übertrifft, dann übertrifft dies hier noch 
unsagbar viel mehr jede Verstehenskraft und jedes Sinnesvermögen. 

Und darum sprach Sankt Dionysius: Alles was man hierüber spre- 
chen mag, das ist nicht Wahrheit in sich, sondern es ist der Lüge ähn- 
licher als der Wahrheit. 

Nun kommen etliche unwissende Leute und gebärden sich gerade, 
als ob sie es recht durchschaut hätten und reden so herrlich davon, wo- 
von alle Kreaturen nicht sprechen können. 

Eya, liebe Kinder, versteigt euch nicht zu solch hoher Weisheit, wie 
Sankt Paulus sagte; 

und laßt die hohen Geistlichen darüber studieren und disputieren; 
sie müssen darüber stammeln trotz dieses Unvermögens erlaubter- 

und notwendigerweise um der heiligen Kirche willen, wenn diese mit 
den Ketzern in Not kommt. 

Aber euch sei das verboten. 



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 185 

I. Die Ungleichheit in der Immanenz 

Tauler beginnt mit Jesus Christus, dem einzigen Weg zu Gott. Mensch- 
heit und Gottheit werden ausgelegt als Un-Gleich-Sein und Gleich-Sein; 
und dann weiter als Leiden und Freude. Der Prediger wendet sich an 
seine leidenden und suchenden Mitmenschen; deshalb kommt die Frage 
nach dem Jenseits, wie dort das Verhältnis sei von Leid und Freude, nicht 
in den Blick. Tauler hält sich an den ersten Teil des paulinischen Hymnus: 
Jesus Christus hielt sein Gott-Gleichsein nicht fest wie ein Räuber seine 
Beute, sondern wurde den Menschen gleich bis zum Tode am Kreuze. 

Zu beachten ist, daß die Doppelheit in Jesus kein Nacheinander bedeu- 
tet, als müsse man den •historischen Jesus" verlassen und weitergehen zu 
einem verklärten, kosmischen Christus. Tauler besteht im Sinne der moder- 
nen Christologie darauf, daß Mensch und Gott in Jesus nur zusammen zu 
realisieren sind und überträgt dies sofort in die Wirklichkeit des geistlichen 
Lebens: die Freude ist niemals vom Leid und die Süße niemals von der 
Bitternis abzulösen - ein Indiz für den Abstand, der Tauler vom zen- 
buddhistischen Suchen nach der schon diesseitigen absoluten und leidlosen 
Erfahrung des Augenblicks trennt. 

Nun sprach Christus im heutigen Evangelium: 
Was wir wissen, das sagen wir, und was wir sehen, das bezeugen wir 
(Joh 3,11). 

Kinder, das weiß niemand, noch hat es jemand gesehen außer Chri- 
stus in seiner göttlichen Natur; und darum können wir nicht dahin 
kommen außer durch den Zeugen Jesus Christus. 

Er war Zeuge zweier Wege, nämlich von Gleich-Sein und Un- 
gleich-Sein, in seinen obersten und in seinen niedersten Kräften. Und 
wem eines dieser Zeugnisse fehlt, der vermag nicht zu diesem edlen 
Ziel zu gelangen. 

Diese Zeugnisse sind ebenso wie zwei Geschwister und laufen im 
Menschen ohne Unterlaß miteinander: 

nicht, daß er erst einen Weg nehme und den anderen danach, son- 
dern sie müssen miteinander sein, auf daß man sich im Gleich-Sein 
bereit finde für das Ungleich-Sein, und im Ungleich-Sein schon leben 
kann im Zustand des Gleich-Seins, und so im Leiden Freude schöpfe 
und in der Bitternis Süße. 

a) Die Ungleichheit des Schmerzes 
Nur in der Kraft dieser Christologie kann Tauler eine Leidens-Spirituali- 
tät oder auch Leidensmystik entwerfen. Die Logik des Gedankengangs 
ist deutlich: In Leid und Schmerz wird das Ungleichsein am greifbarsten. 



Josef Sudbrack 186 

Aber auf Grund der angedeuteten Christologie kann sie der Mensch nicht 
zum schmerzlosen Gleichsein überschreiten, nur in Gleich- und Ungleich- 
Sein, in Freude und Leid zusammen findet er Gott. Man versteht von die- 
ser radikalen Leidenstheologie her den Ausspruch eines mittelalterlichen 
Mystikers, daß das Leid das Sakrament Gottes sei. Man versteht aber wohl 
auch, daß hier nicht das Denken, sondern die Erfahrung spricht. 

Kinder, im äußeren Menschen oder in der Natur befindet sich dieses 
Gleich-Sein keineswegs, aber man kann zu diesem Gleich-Sein ge- 
langen. 

Kinder, es muß von außen, in diesem Ungleich-Sein, manch bitte- 
rer Tod auf die Natur fallen - wir sind ja Gott manchen Tod schul- 
dig, dem (aber) jedesmal ein wonnevolles göttliches Leben antwortet 
- wenn wir nur darauf achtgeben. 

Kinder, dieses Leben und diesen Tod und all die Dinge, die uns 
ermangeln, können wir durch inniges Gebet des Geistes erlangen, 
wenn es nur oft und kräftig geschieht. 

Der erleuchtete Geist liebt Gleich-Sein wie Ungleich-Sein mit ei- 
nem gleichen Gemüt und Sinn. 

Viele Menschen würden Gott gerne folgen, wenn es im Gleich-Sein 
zu geschehen hätte; fällt es aber in das Ungleich-Sein, so kehren sie 
sofort um. 

Und doch ist das Ungleich-Sein viel fruchtbarer, nützlicher und 
besser als das Gleich-Sein; es bringt nämlich die wesentliche 
Wahrheit. 

Das Gleichsein ist die Blüte, und das Ungleich-Sein ist die Frucht; 
das Gleichsein steht im Dienst des Ungleichseins und geht ihm 
voran; es hilft und stärkt für die Bürde des Ungleich-Seins. 

Aber darin wird der Mensch in der Wahrheit geboren (Joh 3, 3). 
Jenes, das Gleich-Sein, bringt die Frucht nicht, soviel es auch dazu 
dient; in ihm will niemand Gott lieben oder ihn im Sinne haben, 
sondern dieser wird (in diesem Zustand) geradezu gehaßt. Dies 
ist noch nicht das Zeugnis Christi. Denn er ist die Schlange, die 
Mose in der Wüste aufhängte (Joh 3,14); wer gesunden wollte, 
mußte sie ansehen. 

Ihn sollen wir ansehen und sein Zeugnis annehmen; und ihm in 
der wahren Armut des Geistes und mit unergründlicher Gelassen- 
heit und mit brennender Liebe folgen; und Prüfungen und Anfech- 
tungen erdulden, innen und außen, Bedrängnis in Geist und in Na- 
tur, von den Menschen und vom Fleisch, von den Anfechtungen des 
bösen Geistes. 



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 187 

Und wären die Prüfungen vorbei und alle überwunden, dann 
sollte man sie wieder einladen und bitten, zurückzukommen, den 
Rost abzuscheuern, den sie in bösen Tagen verursacht hatten, und 
von dannen zu tragen, was sie herbeigebracht hatten. 

b) Die Ungleichheit der Sünde 
Die nun folgende •Sündenmystik" darf man weder zu einer reinen 
Gefühls-Theologie verharmlosen (als ob mit Sünde nur Gefühl und 
keine Schuld gemeint sei), noch darf man sie dogmatisch verhärten; 
wieder spricht Taulers Erfahrung. Er kann sich dabei auf das Evan- 
gelium berufen: •Ich bin nicht gekommen, Gerechte zu berufen, sondern 
Sünder", und auf Augustinus, auf dessen •Auch die Sünden" (denen, die 
Gott lieben, gereichen alle Dinge zum besten - auch die Sünden) er 
anspielt. 

Die Un-Gleichheits-Erfahrung verinnerlicht sich zur Erfahrung der 
Sündhaftigkeit. Der Mensch - und gerade ein Gott so nahestehender 
wie Tauler - erlebt sich im Schuldigwerden. Hier steht er mit dem 
•groben Sünder" auf einer Ebene. Für den Guten wird diese Erfahrung 
zur Öffnung auf Gott; für den Bösen zur Beharrung in der eigenen Sünde. 
Man darf die tröstlichen Anweisungen über die Versuchung nicht als 
Abschwächung, sondern als Folgerung aus der Sündentheologie verstehen. 
Wir würden heute diesen Gedankengang stärker gegen Fehlinterpretatio- 
nen absichern, aber ständen damit in der Gefahr, daß wir seine anthropo- 
logische und auch theologische Tiefe verschütteten. Wichtig bleibt, daß sie 
aus der Erfahrung stammt, die in der Einführung geschildert wurde. 

Es ist wohl möglich, daß ein edler, verklärter Mensch seine Sünden 
klarer erkennt und sie mehr bekennt, und diese sich deutlicher zeigen 
im Fleisch und Blut der Natur als in einem groben großen Sünder, der 
inmitten der Sünden lebt und liegen bleibt. 

Mit diesen Sünden steht der vollkommene Mensch in großer Lau- 
terkeit und mit diesem Leiden geht er ein in das ewige Leben. 

Aber der Sünder geht in den ewigen Tod und ist ein böser, unge- 
rechter Mensch und weiß von den mannigfaltigen Prüfungen nichts, 
die da allezeit der gerechte Mensch schmerzhaft in sich erleiden muß. 

Welches ist die Ursache, daß ein so großer Unterschied ist zwischen 
zwei Menschen, die beide durch die Sünde verunstaltet sind? 

Die Art und Weise ist in beiden ungleich. 
Der Gute fügt sich hinein wegen Gott - Er ist ganz und gar sein 

Grund, das Ziel seines Strebens -, und Er nimmt von Ihm Gleich- 
Sein und Ungleich-Sein an und überläßt sich darin Gott. 

Aber der Böse hat nicht Gott im Sinn; er fällt selbst ohne Versu- 



Josef Sudbrack 188 

chung in die Sünde. Was auch Gott mit ihm tut, es sollte stets anders 
sein. Könnte er große Dinge ohne Anstrengung und Mühe haben und 
würde es ihm nicht sauer, er nähme sie wohl. 

O Kinder, wenn ihr doch nur Gott in reiner Absicht liebtet und im 
Sinne hättet! 

Es könnte euch nicht schaden, wenn auch alle Teufel, die in der 
Hölle sind, mit all ihrer Bosheit durch euren Leib und eure Seele, 
wenn die Welt mit all ihrem Unflat durch euer Blut und euer Mark 
flössen. 

Geschähe es gegen euren Willen, so schadete es euch nicht im ge- 
ringsten. Es würde euch zu großem Nutzen gereichen, wenn ihr nur 
lauter und rein Gott und in keiner Weise das Eure im Sinne hättet; 
und wenn ihr seinen Willen annähmet im Gleich-Sein und im Un- 
gleich-Sein. 

II. Die Ungleichheit der Transzendenz 

Die gleiche Frage nach Un-Gleichheit und Gleichheit wiederholt sich auf 
einer neuen Ebene. Mag Taulers Einzelexegese gewaltsam erscheinen, bei 
ruhigerem Hinhorchen wird man vernehmen, wie nahe seine Worte dem 
Johannes-Evangelium stehen. 

Auch folgendes sprach Christus in diesem Evangelium: Es sei denn, 
daß ihr zum zweitenmale geboren würdet im Geist und im Wasser, 
anders könnt ihr nicht eingehen in das Himmelreich (Joh 3, 5). 

Unter dem Geist versteht man das Gleich-Sein und unter dem 
Wasser das Ungleich-Sein. Nach dem äußeren, groben Ungleich-Sein 
gibt es ein inwendiges, edleres, lauteres Ungleichsein. 

Und dieses Un-Gleichsein wird geboren aus dem ersteren Un- 
Gleichsein. 

a) Die Ungleichheit des Geschöpfes 
Ungleichheit entpuppt sich jetzt einfachhin als: Geschöpf-Sein. Je mehr 
der Mensch sein Geschaffensein versteht und annimmt, desto näher ist er 
Gott, •desto innerlicher wird die Gleichheit geschenkt". Wie wenig hat 
doch dieses Entsinken in den göttlichen Grund zu tun mit dem panthei- 
stischen Versinken in eine alles aufsaugende Einheit. In neuplatonischer 
Sprache wird hier sehr genau die personale Erfahrung der Liebe beschrie- 
ben: Anerkennen des eigenen Hingeordnetseins auf den anderen, und dar- 
in ein völliges Sich-vergessen: ein •Dahinschmelzen". 

Wer aufmerksam in ihm verweilte, dem würde die Erkenntnis des 
unsagbaren Ungleich-Seins gegeben und geoffenbart, die kein Ge- 



Gotteserfahrung und Selbsterfahrung 189 

schöpf in irgendeiner Weise erlangen kann. Denn ein im äußerlichen 
Ungleich-Sein geläuterter Mensch liebt und hat mehr das Ungleich- 
Sein im Sinn; es schmeckt ihm besser und er fühlt und empfindet dar- 
in mehr als in allem Gleich-Sein, das man erlangen und verstehen 
kann. 

Je klarer und reiner und offenbarer das Ungleich-Sein erkannt 
wird, desto näher und innerlicher wird das Gleich-Sein geboren und 
erlangt. 

Luzifer verachtete das Ungleich-Sein, als er sich in das Gleich-Sein 
erheben wollte; und daher kam er in ein unsagbares Ungleich-Sein 
und verlor alles Gleich-Sein und wird es niemals mehr erlangen. 

Anders aber die liebreichen Engel; sie kehrten sich um und sahen 
ihr Un-Gleich-Sein an; und damit sanken sie ein in ein unsagbares 
Gleich-Sein. 

O, welch unsagbare Frucht wird aus diesem Grund geboren, wenn 
der verklärte Geist mit diesem Ungleich-Sein in Liebe entsinkt und 
in der wahren Erkenntnis seines Ungleich-Seins dahinschmilzt. Und 
wenn der Geist über sein Vermögen hinaus einen Überschlag täte in 
den göttlichen Abgrund • wenn der Mensch sich dann vorher wohl 
geübt und sich nach seinem Vermögen in Natur und Geist geläutert 
hätte, dann geschähe ein liebevolles Hinabsinken. 

b) Die Ungleichheit des Begnadeten 
Die Erfahrung der Ungleichheit wird nochmals vertieft; denn nur die 
Kraft Gottes kann den Menschen aus sich herausziehen zu dem •unsag- 
baren Gott-im-Sinn-Haben". Das •losgelöste, geläuterte, unsagbare Gott- 
im-Sinn-Haben" ist zur gleichen Zeit Höhepunkt der Erfahrung, wie auch 
maßgebend für den ganzen Weg, den der Mensch zurückgelegt hat - weil 
alle Stufen nur Ausprägungen der letzten •Kehr" sind. 

Aber wiederum sollte man darauf achten, wie genau • bei allem ober- 
flächlichen Gleichklang mit pantheisierenden Mystiken - diese letzte Er- 
fahrung die christliche Grundhaltung ausbuchstabiert: Der Mensch vergißt 
über dem •Angezogen-Sein" von Gott alles Gleichsein und Un-Gleich- 
sein. Es ist die Einheit der Liebe, die Tauler erfahren hat, nicht aber die 
Einheit des Gott-Werdens und Gott-Seins. 

Und wenn dann die Natur das ihre getan und nicht mehr weiter kann 
und so auf ihren Gipfel kommt, dann kommt der göttliche Abgrund 
und läßt seine Funken in den Geist stieben. 

Und aus der Kraft der übernatürlichen Hilfe wird der verklärte, 
geläuterte Geist aus sich selbst gezogen in ein losgelöstes, geläutertes, 
unsagbares Gott-im-Sinne-Haben. 



Josef Sudbrack 190 

Dann hat er nur das im Sinne, was über der Erde ist; und dies 
unermeßlich, denn es geschieht in einer göttlichen Kraft; und diese 
Kehr ist über alles Vermögen der Erkenntniskraft und über allen 
Sinnen hinaus, wunderbar und unausdenklich. 

Wie sehr auch diese Kehr über allem anderen ist, so haben doch 
die anderen alle ihr gedient und sie gefördert: jegliches gute Wol- 
len, Meinen und Begehren, Wort und Tat, und jegliches Leid und 
alles Schwere. Diese Kehr könnten alle Engel und alle Heiligen nicht 
geben; alles was im Himmel und auf Erden ist und könnte nicht ein- 
mal auch nur irgendetwas bewirken. 

Nur der göttliche Abgrund allein in all seiner Unermeßlichkeit. 
Denn dieser ist weit jenseits der geschöpflichen Weise in göttlicher 
Kraft, weil jenseits aller Maße in göttlicher Unermeßlichkeit. 

In ihm versinkt der geläuterte, verklärte Geist in die göttliche Fin- 
sternis, in ein stilles Schweigen und in ein unbegreifliches und unaus- 
sagbares Vereinen. Und in diesem Versinken geht alles Gleich-Sein 
und Ungleich-Sein verloren. 

Und in diesem Abgrund verliert der Geist sich selbst und weiß 
weder von Gott noch von sich selbst, weder von Gleich-Sein noch von 
Ungleich-Sein, noch überhaupt irgendetwas von irgendetwas; denn 
er ist versunken in Gottes Einheit und hat alle Unterschiede verloren. 

Schluß 

Liebe Kinder, wenn ein Mensch dies erfahren will, muß er allen 
Kreaturen und sich selbst sterben, und Gott allein in lauterer Weise 
lieben. 

Er darf nicht den Sinnen leben und nicht umherlaufen, mal hier 
mal dorthin, mal so mal so, in mannigfaltiger Mannigfaltigkeit und 
Äußerlichkeit. Wenn es auch ein gutes Werk zu sein scheint, so ist es 
für ihn doch ein großes Hindernis. 

Er darf nur Gott allein leben in allen Dingen, Gott in allen Dingen 
fassen und alle Dinge in ihm. So kommt man zu dieser heiligen, won- 
nevollen, hochgelobten Dreifaltigkeit, von der zu sprechen ich mich 
als zu gering und verdorben bekenne. 

Daß uns dies alles zuteil werde, dazu helfe uns Gott. Amen. 

Hat Tauler eigentlich über das Geheimnis der Dreifaltigkeit gesprochen? 
Nein und ja! Nein, wenn man eine spekulative Erörterung erwartete. Ja, 
wenn man anerkennt, daß die einzige richtige Möglichkeit, über Gott zu 
sprechen, die der Glaubenserfahrung ist. Und so wiederholt Tauler noch 



Das Bittgebet - ein Testfall des Glaubens 191 

einmal in der aszetischen Sprache seiner Zeit, daß man sich ganz und gar 
in die Glaubens-Wirklichkeit einlassen muß, um dieses Geschenk der Be- 
gegnung mit Gott zu erhalten. 

Die letzten Sätze aber zeigen an, daß die Taulersche Aszese nicht neu- 
platonisch-leibfeindlich ist, sondern in einer ignatianischen Universalität 
alles umfassen, •Gott in allen Dingen finden" will. 

Manches mag an dieser Predigt übersteigert sein; aber ein näherer Um- 
gang mit ihr zeigt, daß Tauler in prägnanter Kürze (deshalb die anfäng- 
liche Fremdheit) und neuplatonischer Sprache (woher manches an Über- 
steigerung stammt) uns ein Meisterwerk christlicher Spiritualität geschenkt 
hat. 

Das Bittgebet • ein Testfall des Glaubens 

Hans Schaller S J, Rom 

Glaube ist das ernsthafte und unverstellte Sich-Einlassen auf den leben- 
digen Gott Jesu Christi. Das Bittgebet ist dafür eine Art Testfall. Wenn 
dazu hier etwas gesagt wird, dann nicht in der Meinung, daß durch theore- 
tische Überlegungen etwa anstehende Not und Schwierigkeiten mit dem 
Bittgebet zu beseitigen wären. Denn Beten und Bitten ist vor allem ein 
Vollzug des ganzen Menschen: dies will sagen, nicht nur der Reflexion. 
Keine noch so sublim ausgefalteten Gedanken über das Bittgebet können, 
für sich allein genommen, ein •Vater unser" ermöglichen oder ersetzen. 
Aber Reflexionen helfen vielleicht, innere Widerstände durch Klärung 
abzubauen und zum eigenen Bitten neu anzuregen. Darum ist im folgenden 
auch keine systematische Abhandlung intendiert. Es werden vielmehr aus 
dem vielschichtigen Komplex des Bittgebetes nur einige Aspekte ausge- 
wählt, die dem heutigen Christen nicht selten Schwierigkeiten bereiten und 
deren Durchleuchtung ihm für sein Gebet hilfreich sein kann. 

I. Bitten als Ausdruck der Freundschaft mit Gott 

Ein erster Zweifel, der das Bittgebet manchen fragwürdig erscheinen läßt, 
kann hinsichtlich der alltäglichen Gewöhnlichkeit der Bitte aufsteigen. Wir 




