Das Bittgebet ~ ein Testfall des Glaubens 191

einmal in der aszetischen Sprache seiner Zeit, dafl man sich ganz und gar
in die Glaubens-Wirklichkeit einlassen muff, um dieses Geschenk der Be-
gegnung mit Gott zu erhalten.

Die letzten Sétze aber zeigen an, dafl die Taulersche Aszese nicht neu-
platonisch-leibfeindlich ist, sondern in einer ignatianischen Universalitit
alles umfassen, ,,Gott in allen Dingen finden“ will.

Manches mag an dieser Predigt iibersteigert sein; aber ein ndherer Um-
gang mit ihr zeigt, dafl Tauler in prignanter Kiirze (deshalb die anfing-
liche Fremdheit) und neuplatonischer Sprache (woher manches an Uber-
steigerung stammt) uns ein Meisterwerk christlicher Spiritualitit geschenkt
hat.

Das Bittgebet — ein Testfall des Glaubens
Hans Schaller SJ, Rom

Glaube ist das ernsthafte und unverstellte Sich-Einlassen auf den leben-
digen Gott Jesu Christi. Das Bittgebet ist dafiir eine Art Testfall. Wenn
dazu hier etwas gesagt wird, dann nicht in der Meinung, dafl durch theore-
tische Uberlegungen etwa anstehende Not und Schwierigkeiten mit dem
Bittgebet zu beseitigen waren. Denn Beten und Bitten ist vor allem ein
Vollzug des ganzen Menschen: dies will sagen, nicht nur der Reflexion.
Keine noch so sublim ausgefalteten Gedanken iiber das Bittgebet konnen,
fur sich allein genommen, ein , Vater unser” ermoéglichen oder ersetzen.
Aber Reflexionen helfen vielleicht, innere Widerstinde durch Klirung
abzubauen und zum eigenen Bitten neu anzuregen. Darum ist im folgenden
auch keine systematische Abhandlung intendiert. Es werden vielmehr aus
dem vielschichtigen Komplex des Bittgebetes nur einige Aspekte ausge-
wahlt, die dem heutigen Christen nicht selten Schwierigkeiten bereiten und
deren Durchleuchtung ihm fiir sein Gebet hilfreich sein kann.

1. Bitten als Ausdruck der Freundschaft mit Gott

Ein erster Zweifel, der das Bittgebet manchen fragwiirdig erscheinen l14fit,
kann hinsichtlich der alltdglichen Gewdhnlichkeit der Bitte aufsteigen. Wir



Hans Schaller 192

konnen unter Umsténden lange gutgldubig beten und dies vielleicht umso
besser und leichter, als unser Gebet innerhalb des liturgischen Rahmens,
in einer gleichsam objektiven Form Halt und Richtung findet. Tritt dieser
Rahmen zuriick, sind wir aufgerufen oder gendtigt, gleichsam ,aus dem
Stand“ eine Bitte zu formulieren, so kénnen uns plétzlich Unsicherheit
und Versagen iberfallen. Man weiff aus Erfahrung, dafl die Frage nach
der sogenannten Niitzlichkeit des Bittens einem oft dort in den Sinn
kommt, wo etwa bei der Messe im kleinen Kreis die Bitte praktisch und
konkret wird und beinahe an die Grenze des Peinlichen rithrt. Irgendein
Gefithl der Unangemessenheit stellt sich ein, wo der grofie Gott, der ganz
Andere, in die kleinsten konkreten Dinge des eigenen Lebens hineingezo-
gen werden soll, wo er gleichsam mit Problemen belastet wird, die dodh,
von uns her gesehen, in unserer Zustindigkeit und Verantwortung liegen.
Bisweilen hat man dabei auch den Eindruck, Gott diene als Alibi fiir die
eigene Trigheit und Verantwortungsschwiche.

Dazu kommt, daf} sich in der katholischen Kirche eine geradezu eherne
Tradition von &dufleren Glaubens- und Gebetsformen durchhilt. Eine
Stadt wie Rom bietet in dieser Hinsicht ein ganzes Arsenal von Zeugnissen;
Zeugnisse fiir die Unbefangenheit eines Glaubens, der sich ohne Hemmung
in konkreten Formen ausdriickt; in Novenen, Ablissen, Pilgerbesuchen,
Votivtafeln, brennenden Kerzen usw. Erhart Késtner beschreibt diese im
guten Sinne ins Materielle entdufierte und geronnene Spiritualitit in poe-
tischer Weise. Der Autor spricht in Erinnerung an Santa Maria in Cosme-
din von einer durch Gebete erbauten Geduld und berichtet: ,Ich besann
mich, dafl ich in jenem romischen Gotteshaus die Einbildung hatte, als ob
diese Kirche iiberhaupt nur aus der Weihrauchkruste besteht, die sich in
jahrhundertelanger Gottesdienstiibung abgesetzt hat. Die ausgebildeten
Mosaikboden, die verraucherten Winde, auf die ein Strahl Sonnenlicht
fiel, die Tempelsdulen mit dem abgetasteten glasigen Glanz: Das war
alles von einem Uberzug bedeckt, der nun wichtiger war als der Stein.
Kerzendunst, niedergeschlagene Schwaden, gesinterte [zu Stein verfestig-
te] Liturgien, getaute Andacht, aus den Mauern geschwitzte Gebete: Das
war alles Materie geworden“?.

Aber, diese scheinbar verdinglichte Spiritualitat, diese Art von konkret
gewordener Frommigkeit, deutet etwas Tieferes an. Sie spricht im Grunde
weniger vom Bediirfnis des gliubigen Menschen, seine Gebete und seinen
Glauben in sichtbare Gesten und Formen auszugestalten, als von einem
Gott, vor dem Bitten so ,formuliert werden konnen. Die Frommigkeit, die
so konkret werden darf, ist mehr eine Aussage iber diesen Gott, von dem

1 Erhart Kistner, Ulberge, Weinberge, Frankfurt a. M. 1975, 59,



Das Bittgebet — ein Testfall des Glaubens 193

Erlavbnis und Ermichtigung zu so etwas kommen; ndmlich Gber den
Gott, der den Menschen nicht im allgemeinen vor Augen hat, sondern ihn
auf dem kleinen Weg des Alltags und in der konkreten Miihsal seines
Lebens erblickt und begleitet. Er hat durch seine Menschwerdung dem
Glaubenden eine unendliche Vielfalt von Bitten eingerdumt, die aus sei-
ner briichigen, fragmentarischen und alltdglichen Existenz aufsteigen.
»vom Grofiten nicht eingeschrankt und doch im Kleinsten enthalten, das
ist gottlich“, heif}t der Vorspruch zu Hélderlins Hyperion, und fiir das
Bittgebet enthiillt diese Sentenz das Geheimnis der Liebe des Gottes Jesu
Christi, welche an den kleinsten Sorgen und den konkretesten Noten teil-
nimmt und teilnehmen will.

Vielleicht erregen wir uns also am falschen Punkt. Vielleicht ist gar nicht
die Konkretheit der Bitte, nicht ihre Alltiglichkeit, nicht ihr beinahe bana-
ler Inhalt das Problematische. Ist es nicht vielmehr die Tatsache, daf} ein
Gott sich so bitten 1d8}t, was unsere Verwunderung, vielleicht auch unsern
Widerwillen hervorruft? Ist es nicht zumindest iiberraschend, wenn
Gott uns in Jesus Christus als , Jemand“ erscheint, der in der Form der
konkreten Bitte gebeten werden will? Ist es nicht eine Umkehrung aller
Gottesvorstellungen, wenn ein Gott erscheint, der den Menschen zu Bitten
einladt, der ihm reale Hoffnungen auf Erhérung macht, der nicht blof
als der horende, sondern als der ,erhorliche“ sich vorstellt. ,Das ist die
Gnade Gottes gegeniiber dem siindigen Menschen, dafl er gerade ihm als
,erhorlicher’ Gott begegnet, daf er ihn nicht nur zur Demut des Knechtes
und nicht nur zur Dankbarkeit des Kindes, sondern zur Vertraulichkeit
und Kiihnheit des Freundes beruft“?. Als ein bittender Freund nimmt
der Mensch an der Herrschaft Gottes teil. Darin gibt Gott dem Menschen
eine unersetzbare Wiirde, achtet er ihn in seiner Freiheit.

Fragen wir nach Griinden, nach Verstdndnishilfen und Analogien, die es
uns gut erscheinen lassen, dafl wir als die Bittenden vor den ,erhérlichen®
Gott treten, so werden wir an unsere zwischenmenschlichen Erfahrungen
verwiesen. Sie konnen uns meiner Ansicht nach etwas Erhellendes sagen.
Erleben wir nicht in verschiedenen Situationen, dafl die Bitte im Unter-
schied zum Dank Verhaltensweisen eigener Art einschlieft? Wir kon-
nen dem Mitmenschen fiir eine Gabe oder einen erwiesenen Dienst dan-
ken, jedoch meist nicht fraglos darum bitten. Wir iiberlegen uns deshalb oft
z6gernd, was wir von wem erbitten diirfen und konnen. Offensichtlich ver-
langt eine Bitte nach dem Maf ihrer Gréfle eine besondere Basis des Ver-
trauens, weil sie den Gebetenen in tieferer Weise engagiert, in seiner Giite
und Hilfsbereitschaft zentraler aufruft. Vielleicht haben wir schon die Er-

2 K. Barth, Kirchliche Dogmatik, 111, 3, 328.



Hans Schaller 194

fahrung gemacht, dafl eine Freundschaft in dem Augenblick in ein ande-
res, hoheres Stadium tritt, wo wir den Freund erstmals um etwas zu bitten
wagen. Und umgekehrt konnen wir erfahren, dafl die menschlichen Be-
ziehungen dort stagnieren, sich rtickbilden oder sogar absterben, wo nichts
mehr in Forderung und Bitte verlangt werden kann. Warum eigentlich?
Weil hier, in der freundschaftlichen Beziehung, durch die Zumutung zu
helfen, die Tragfdhigkeit von Vertrauen ernsthaft gepriift wird. Gewifs.
Sicher aber auch deshalb, weil die Bitte den andern gleichsam direkt an-
fafit, angeht, sich ins Zentrum seiner Freiheit vorwagt. Und in der Art, wie
dieses Wagnis der Bitte beantwortet wird, zeigt sich, was an Zuneigung,
Hilfsbereitschaft und Giite im Angesprochenen vorhanden ist.

Etwas ganz Ahnliches geschieht im bittenden Beten. Es verlangt ein Vor-
wagen, das mit Gott nicht in einer Art von Scheindemut umgeht, sondern
freimiitig den Weg auf die Mitte Gottes, seine geoffenbarte Liebe in
Jesus Christus einschldgt. Denn das Reich, um das wir bitten, kommt nicht
fir die Passiv-Wartenden, sondern fir die ungeduldig ihm Entgegen-
drangenden. Solche Ungeduld wagt sich in der Bitte vor.

Es ist dabei jedoch nicht gesagt, dal unsere Bitte einen in sich stehen-
den Gott zuerst auf uns hin in Bewegung bringen miifite; die Bitte hat
nicht den Zwedk, einen verschlossenen Gott zuerst auf den Menschen hin
aufzubrechen; und das Wagnis des freimiitigen Ansprechens verdankt sich
deshalb nicht zuerst unserer Initiative und unserem Mut. Nein, die Zu-
mutung der Bitte lebt aus dem glaubenden vorausgesetzten Vertrauen,
dafl der angesprochene und aufgerufene Gott von sich her ewig den ersten
Schritt auf uns zu, in uns hinein schon getan hat. Unser Mut, Gott zu bitten,
lebt so aus dem gldubigen Wissen um diesen ersten Schritt, lebt aus dem
Dank fiir das, was wir schon empfangen haben. Eben deshalb, weil wir
schon empfangen haben, sind wir selbst im Bitten-Koénnen auf den
Schenkenden hin aufgebrochen, sind wir zur Zumutung der Bitte befreit.
~Jede Bitte®, so sagt G. Ebeling, ,ist deshalb zu beten als schon erfullte
Bitte, als ein Nicht-Zweifeln an dem, was schon geschehen ist, als ein im
Danken griindendes Bitten um das Bleiben bei dem, was schon begonnen
hat“s.

Aber weshalb dann noch unsere Bitten? Warum will der Gott, der uns
schon alles gegeben hat und alles Gute uns ohnehin zu geben bereit ist,
noch darum gebeten werden? Gewif}, man kénnte die Antwort so geben:
Die Bitte will nicht etwas bei Gott erwirken, sondern will uns dahin
bereiten, das zu empfangen, was Er uns geben will. Sie wire darin fir
uns eine Schule der Demut, der Erkenntnis der eigenen Ohnmacht und

3 Gerhard Ebeling, Vom Gebet, Miinchen 19672 39.



Das Bittgebet — ein Testfall des Glaubens 195

Nichtigkeit, eine Eintibung in das Ja des Hilfsbedirftigen zum Empfangen.
Aber dies kann uns wohl nicht gentigen. Wenn wir vor Gott unsere reale
existentielle Not anzeigen, dann tun wir dies nicht zuerst, um uns zu
Empfangenden zu formen, sondern mit der realen, insistierenden Hoff-
nung, dafl Gott seine Hilfe real, und zwar auf diesen Schrei und diese Bitte
hin, in Bewegung setzt. Anders gesagt: Wir trauen in der Bitte der Liebe
und der Macht Gottes den Alltag unserer Bedirftigkeit und den Schmerz
unserer existentiellen Not auf eine reale Weise zu. Und wir dirfen es.
Sie ist nicht blof die Ermoglichung, daff wir unsere eigene Not und Be-
dirftigkeit annehmen, sondern sie ist das Einlassen darauf, daf} Gott sich
mit unsrer Not und Bediirftigkeit befafit, mit ihr zu tun haben will.

II. Bitten als Eintuben des Vertrauens in Gott

Gott im Gebet um etwas zu bitten, kann uns auch deshalb schwer fallen,
weil er anscheinend sehr selten, wenn iiberhaupt einmal, unsere Gebete er-
hért. Das ist — worauf C. S. Lewis einmal hinwies — um so anstoéfiger, als
uns das Evangelium selbst iberschwengliche Hoffnung auf Erhorung macht.
Wozu also bitten, wenn wir doch nicht erhort werden? Wenn der Regen
nicht fdllt, die Krankheit nicht geheilt, der Hunger nicht gestillt wird?

Wenn man in diese Schwierigkeiten gerdt, mufl man sich daran erin-
nern, daf das christliche Bittgebet eigenen Regeln zu folgen hat: dafl wir
lernen und immer wieder neu lernen missen, welcher Art das Heil ist, das
dem Glaubenden verheiflen ist. Christliches Bittgebet ist nicht ein Gebet
nach eigenem Gutdiinken, es folgt nicht unbedingt und in allem unseren
spontanen, natiirlichen Bediirfnissen. Wir haben fir das richtige christ-
liche Bitten auf den in der Geschichte, vor allem in Jesus Christus sich
offenbarenden, das Heil des Menschen wirkenden Gott zu schauen.

So wenig wir nach einem Satz des hl. Paulus wissen, um was wir in
rechter Weise bitten sollen (R6m 8, 26), so wenig kénnen wir dariiberhinaus
wissen, wie Gott antwortend auf unsere Bitte eingeht. Wie sollen wir,
unseren Vorstellungen von Gott und unseren aus vielerlei Quellgriinden
stammenden Wiinschen und Hoffnungen tberlassen, richtig und mit Ver-
trauen auf Erh6rung beten konnen? Noch mehr: Woher sollen wir wissen,
wie Gottes Antwort ausfallt, welche Richtung er unserer Gebetsintention
geben will? Das Recht auf Wissen um eine Antwort ist uns zunéchst ent-
zogen. Wenn wir auf die verweigerte Erfillung — was nicht gleichbedeu-
tend ist mit verweigerter Antwort —, mit Resignation und Trotz zu reagie-
ren geneigt sind, dann kann dies daran liegen, dafl wir, in unserem
Bewufitsein, die Bitte zu einem geheimen Machtmittel zur Durchsetzung
der cigenen Ziel- und Gliicksvorstellungen gemacht haben.



Hans Schaller 196

Hier wire der Punkt, wo die christliche Offenbarung unsere spontanen
Bediirfnisse korrigiert. Das heifit: Jedes christliche Gebet und vor allem
jede dchristliche Bitte an Gott miifite gepréigt sein von einem personalen
Ursinn, von einem ersten, um das gebetet wird. Wenn wir um ein erfilltes
Leben, um ganzheitlich gegliickte Existenz, oder konkreter: um Gesundheit,
Frieden, Fruchtbarkeit beten, dann miifite dieser Wunsch eingefiigt sein
in das personale Vertrauen zu Gott. Die erste Intention der Bitte geht
darum, genau gesagt, nicht auf Etwas, sondern auf Jemand. Es ist nicht
die Hilfe, die wir von Gott zuerst erbitten; Hilfe ist selbst schon etwas
Zweites, etwas Abgeleitetes. Wir bitten zuerst um Gott selbst, seine Liebe,
seine Huld, sein Leben. Er mége sich uns erschliefen, moge sich uns mittei-
len. Er moge unserem Lebenswillen, der sich in der Bitte ausspricht, mit
seinem eigenen Leben entgegenkommen. Jeder Gebetsgegenstand, welcher
Art auch immer, vom spirituellsten bis zum materiellsten, schwingt so
innerhalb dieser Bitte um Gott selbst.

Darin liegt eine erste Voraussetzung fiir christliche Bitte: Es gibt nur
ein Gut, das mit unbedingtem Gewicht begehrt werden darf und kann:
Gott selbst, wie er sich uns und allem, was geschaffen ist, in Christus, dem
Gekreuzigten und Auferstandenen, endgiiltig zugewandt hat. Dieser Bitte
allein ist unbedingte Erhérung verheiflen. Jesus hat uns nicht die Er-
fillung beliebiger Bitten versprochen, sondern nur jener, die in seinem
Namen vorgebracht werden (Joh 16, 23). Das Vorzeichen und der Grund
jeder Bitte an Gott ist darum Jesu Mahnung: ,Suchet zuerst Gottes Reich,
und alles andere wird euch hinzugegeben werden® (Mt 6, 33). Kurz: Wir
beziehen uns im Akt der Bitte auf eine absolute Sinnvoraussetzung, die
unserem Leben huldvoll gewdhrt ist, ndmlich die Liebe Gottes. Auch wo
konkrete vordergriindige Not die Bitte bestimmt, auch wo das Leben, das
in der Bitte zur Sprache kommt, uns aus der Hand zu gleiten droht, lebt das
christliche, rechte Bitten aus dem Vertrauen: Gott halt die Welt nicht blof3
in einem letzten Verstande im Lot, sondern Er hilt und lenkt sie und mein
Leben in ihr stiindlich mit seiner Liebe.

Wenn man freilich die konkrete Praxis des Bittens ansieht, so stellen
sich die Dinge scheinbar anders dar. Wo die wirkliche, alltdgliche Realitat
des Bittens gedacht und gesehen wird, da stellt man gleich fest, wie diese
Balance von ,Bitte um Gott* und der ,Bitte um ein konkretes Anliegen®
stindig gefdhrdet ist. Wie sieht denn ein wirkliches Bittgebet aus, das aus
einer tiefen und gefahrlichen Notsituation gesprochen ist? Worum geht es
dem schreienden und gequélten, hilfesuchenden Menschen: etwa primér
um die Selbstmitteilung Gottes oder nicht viel mehr um die Rettung seines
nackten Lebens? Was ist das, was eine flehentlich bittende Mutter zu in-
nerst beherrscht: die Gesundung ihres Kindes oder das Reich Gottes?



Doas Bittgebet — ein Testfall des Glaubens 197

Daran, was als Absolutes im Bittgebet vorherrscht, entscheidet sich auch
die Frage nach dem spezifisch Christlichen: Geht es im unbedingten Sinne
darum, daf der absolute Liebeswille Gottes in mein Leben einbreche und
darin Raum gewinne, oder geht es um die Insistenz auf ein relatives Gut.
Sicher, um auf das obige Beispiel zuriickzukommen, geht es der bittenden
Mutter erlebnisméfig primdr um die Gesundheit ihres Kindes und nicht
um das Reich Gottes; und dennoch — wenn nur aus dem lebendigen Glau-
ben heraus gebetet wird — schwingt in diesem Beherrschtwerden von der
unmittelbaren Not das unausgesprochene Vertrauen mit, dal Gott, auch
innerhalb dieser erlebnismafigen Vorordnung des partikuldren Anliegens,
als der Fiirsorgende und Hilfreiche walte. Die Tatsache allein, daf sich ein
solcher Mensch an Gott wendet und seine Zuflucht im Schrei einer Bitte
konkretisiert, ist selbst das Bedeutsame, die Tiefendimension, die erfah-
rungsmafig vielleicht nicht bewuft, aber doch vorhanden ist.

An der Art nun, wie der Bittende sich zur Antwort, zur Tatsache der
Erfiillung bzw. Nichterfillung verhdlt, wird sich nochmals der spezifisch
christliche Glaube ausweisen. In der verweigerten Gesundheit, im zerbro-
chenen Vertrauen, in zerhagelten Feldern — alles Inhalte einer Bitte —
nochmals eine Antwort Gottes zu sehen, gelingt wohl ohne Einschrankung
nur dem tief Glaubenden. IThm kann es in der Tat gegeben sein, in der ver-
weigerten Erfillung nochmals eine Antwort Gottes zu sehen und sie in
seinem Leben so anzunehmen und zu integrieren, dafl sie nicht zu einer
Revolte gegen Gott, sondern zu einer tieferen Annahme seines Willens sich
wendet.

Wir kehren zu unserer anfangs erwadhnten Schwierigkeit zuriick: Wie
weit und mit welchem Recht ist die verweigerte Erfiillung Anlafl zur Re-
signation? Wir haben im Vorhergehenden versucht, etwas vom spezifisch
Christlichen der Erfillung einer Bitte deutlich zu machen. Nicht jedem
Gebet ist Erhorung versprochen, sondern nur demjenigen, das dem Geiste
Christi folgt und damit am Gebet Christi selbst Anteil gewinnt. Von hier
aus kann nun die Frage nach der Erh6rung und ihren verschiedenen Arten
neu formuliert werden.

1. Eine gewisse, sozusagen natiirliche Wirkung des Bittgebetes liegt schon
darin, dafl es, gemeinsam mit jedem anderen Gebet und jedem geistigen
Vollzug, Spuren einer Bewufitseinsverdnderung hinterldfit. Es bestimmt als
geistiger Akt das ganze Geflecht menschlicher Sinnbeziige; es ist verwoben
in die innerpsychischen Ursachenzusammenhinge, in denen der Mensch
steht. Mitten im Verein mit anderen geistigen Tétigkeiten hat das Bittgebet
eine kldrende Funktion. Wir atmen tiefer, wenn es uns gelungen ist, bei
uns selbst auszuhalten, weil in solcher Stille die Dinge sich ordnen, sich zu
unterscheiden und zu verbinden beginnen. Wir sind uns niher gekommen,



Hans Schaller 198

sehen klarer, aus welchen Griinden wir leben, was wir kénnen oder nicht,
was wir sollen oder nicht. —- Nochmals: Es handelt sich in dieser innerpsy-
chischen Verdnderung um eine sozusagen notwendige Wirkung, die das
Gebet als geistiger Akt mit sich bringt, nicht aber um eine Erhérung im
strengen Sinn.

2. Wo christlich gebetet wird, da dndert sich das Feld des geistigen Erle-
bens. Was das Bittgebet als Bewuftseinsverdnderung hinterlaft, ist nicht
eine beliebige Spur im Erleben; es schafft und verdndert vielmehr das
ganze Feld unseres Geistes, es gibt uns eine neue Weise des Sehens. Wir
erfahren, dafl wir aus dem Dialog, in den wir im Gebet mit Gott eingetre-
ten sind, nicht unverandert wieder herauskommen. Etwas hat sich geédn-
dert. Dadurch, dafl unsere notvolle Situation in der Form der Bitte vor
Gott angezeigt wurde, stehen wir in dem Bewufltsein, innerhalb der vorder-
griindigen Ereignisse und Begebenheiten von einem personalen Gott an-
geredet zu sein. Es ist das neue Wissen, das uns tragt und starkt.

Anders gesagt: Wenn wir unsere Gebetserfahrung auf die Erhérung
hin befragen, so finden wir sie zunichst in einer veranderten Einstellung,
einem sozusagen neuen Blick fiir alles, was uns zustofit. Der Grund fir diese
neu er6ffnete Moglichkeit, die Dinge aus dem Glauben heraus zu sehen und
zu situieren, liegt in der Tatsache, dafl wir in der Bitte die Bestdtigung
und Akzeptation durch Gott erfahren haben. Die erste Antwort auf die
Bitte liegt so in der fleischgewordenen Bejahung des bittenden Geschopfes
durch Gott (wie sie in Christus endgiiltig sichtbar geworden ist). Die Erho-
rung ist urspriinglich die geschenkte Glaubensiiberzeugung, dafl wir in der
Bitte die Bekehrung zur Wahrheit realisieren, dafl wir fiir Gott selbst ein
Du geworden sind, das in seiner Firsorge steht. Gott nimmt unsere Not
und Bediirftigkeit darin so ernst, daf} er sie als Motiv seiner Hilfe in sich
hat. So erfahren wir Gottes Antwort als Ermachtigung, uns selbst als ,be-
jaht bejahen® (Tillich) zu dirfen.

Die Erhérung der Bitte liegt so nicht in einem abstrakten Bewuftsein
von der Existenz Gottes, sondern, von uns aus gesehen, im Antworten-
konnen des Glaubenden, in einem beginnenden Jasagen, das sich hineinge-
nommen weif} in das grofle Ja Gottes in Jesus Christus zu den Menschen.
Auch da, wo die Antwort Gottes in der Verweigerung der Erfillung er-
fahren wird, lernt der Glaubende seinen Willen in einer tiefer zu realisic-
renden Bejahung zu unterwerfen, ohne dabei aufzuhoren, Gott seine kon-
krete Not anzuvertrauen.

3. Dieses neue, im Gebet geschenkte Bewuftsein driickt sich aus im Wach-
sen der Zuversicht, in Selbst- und Fremdversohnung und vor allem im
Vertrauen darauf, dafl Gott uns auf krummen oder geraden Wegen, in
Helle oder Finsternis, in Vielfalt oder Einfalt, die Dinge so zuschickt, dafl



Das Bittgebet — ein Testfall des Glaubens 199

sie uns nach dem Wort des hl. Paulus zum Guten gereichen (R6m 8, 28).
Damit ist klar, dafl eine Antwort Gottes nicht blof} in der neu gewonnenen
Weise des Sehens und Erlebens zu suchen ist, sondern auch in der Art, wie
er uns die Dinge zuschickt. Denn, so konnen wir fragen: Verdndert das Be-
wufltsein einer unendlichen Geborgenheit in Gott, das eine Frucht des
Gebetes ist, nicht alles, d. h. auch unser Verhiltnis zur nicht verfiigbaren
Wirklichkeit? Wir miissen uns klar machen: Die Dinge, die uns gegen-
stindlich begegnen (Schicksal, Krankheit, Tod), sind nicht einfach das,
was sie sind, sondern werden durch die Art und Weise, wie sie aufgenom-
men werden und wie wir sie uns begegnen lassen, zu dem, was sie uns be-
deuten. Es gibt nicht den objektiven Sinn eines Ereignisses. Immer ist ein
Geschehen eingefiigt in die menschliche Sinnékonomie, immer ist es in
Korrelation zum eigenen Sinn-Haben und Sinn-Verstehen.

I11. Bitten als Zeugnis der Freiheit vor Gott

Eine letzte Schwierigkeit mit dem Bittgebet: Die Last der Vorsehung.
Ich nenne sie deshalb eine Last, weil sie sich — meist auf Grund eines Mif3-
verstindnisses — ldhmend der geistlichen Motivation des Bittenden auf-
erlegt. Was ist damit gemeint?

Eine Ordensschwester fragte einmal, ob es denn Sinn habe, fiir Ordens-
nachwudhs zu beten. Was niitze solches Beten angesichts der unverdnder-
lich feststehenden gottlichen Vorsehung? Was solle die Vermehrung der
Novenen und Rosenkrinze? Intensiviertes Beten sei doch in diesem Fall
ein zur Vergeblichkeit verurteiltes Mittel, da — jetzt kommt die Pramisse
dieser Folgerung — Gottes Wille beziiglich der Existenz oder Nicht-Existenz
der Kongregation nicht wanke: Entweder Gott will unseren Orden am
Leben erhalten, dann wird er uns zu gegebener Zeit Nachwuchs schenken,
oder aber er will dafl unsere Gemeinschaft ausstirbt, dann kénnen unsere
Gebete diesen Entschlufl nicht aufhalten. Es bleibt nur ein Weg, dieses be-
schlossene Ende demiitig anzunehmen. Auf jeden Fall kénne das Bitten
nicht in das grofle Werk der gottlichen Vorsehung eingreifen.

Was ist darauf zu sagen? Christlich verstandene Vorsehung ist gewifl
kein Uhrwerk, welches in der Ewigkeit aufgezogen nun in der Zeit ablauft.
Der Gedanke der Vorsehung Gottes bedeutet nicht, daf unser Leben wie
bei einer Maschine nach einem festgelegten Plan abrollt. Gott weifl zwar
alles voraus, nichts aber ist festgelegt. Oder genauer gesagt: Gott weifl
alles voraus, aber in dem, was Er weif, spiele ich meine Rolle, die mir von
Thm eingerdumt ist.

Stinde die Bitte unter einer Providenz, die nichts anderes als eine starre
Vorlage in der Ewigkeit wire, dann konnte sie sich kaum anders verstehen



Hans Schaller 200

als ein zur Ohnmacht deklarierter Schrei um Hilfe. Es wire eine Bitte, her-
vorgebrochen aus einer Existenznot, die aber als personliche Wortmeldung,
angesichts des schon verfiigten Laufs der Dinge, zu spit kommt. Der Bit-
tende wiiite, dafl Gott einen Ordo festgelegt hat, leider aber ohne ihn. Er
selbst kommt in diesem Plan nicht vor. Oder wenn er vorkommt, eben als
Eingeplanter. Wo Vorsehung verkniipft wird mit dem Gedanken eines
vorwegexistierenden Planes, mufd sich der Mensch immer in der Rolle eines
unbeteiligten Auflenseiters oder zumindest eines schon lingst eingeplan-
ten ,Faktors® vorkommen.

Das Gefiihl solchen Hinausverwiesenseins oder solcher Verplanung ist
nun aber sehr doppeldeutig. Es kann, wie schon angedeuntet, Ausdruck
einer Verdemiitigung sein. Denn was gibt es Schlimmeres, sowohl fiir unser
alltaglich zwischenmenschliches wie auch unser religéses Leben, als nicht
beachtet, nicht in Rechnung gestellt zu werden. Tatséchlich, sagt einmal C.
S. Lewis, kommt es auch fiir unser religiéses Leben mehr darauf an, beach-
tet, als erhort zu werden. ,Religiose Leute reden deshalb nicht vom Resultat
des Gebetes; sie sagen, es ist ,erhért’ worden. Jemand hat gesagt: ,Ein Bitt-
steller will, da8 sein Gebet nicht nur gewéhrt, sondern auch gehért wird‘.
Fiir Gesuche, die an Gott gerichtet und echte religiose Akte und nicht blof§
magische Versuche sind, gilt das in vermehrtem Mafle. Wir kénnen es
ertragen, abgewiesen, nicht aber, miflachtet zu werden. Mit anderen Wor-
ten, unser Vertrauen kann viele abschldgige Antworten iiberleben, solange
es Antworten sind und nicht blof Riicksichtslosigkeiten. Was ein Stein
scheint, wird fiir uns Brot sein, wenn wir glauben, daf} es eine viterliche
Hand ist, die es in die unsere legt, sei es aus Barmherzigkeit, aus Gerechtig-
keit oder sogar Tadel“4,

Anderseits, um auf die Zweideutigkeit der angesprochenen Grundhal-
tung zuriickzukommen, kénnte man sich fragen, ob diese vorgeschobene
Ohnmacht der Bitte nicht aus einer religiosen Abwehrhaltung stammt. Wo-
her kommt iberhaupt die Idee, in der Bitte nicht ernst genommen zu sein?
Konnte sie nicht auch damit zusammenhingen, dafl wir gar nicht an einem
Gott interessiert sind, der unsere Mitsprache will? Ist vielleicht die Idee
einer unverdnderlichen Vorsehung nur die Projektion einer inneren Scheu
vor einer allzu zudringlichen Liebe Gottes, die den Menschen auf eine kaum
zu uberbietende Weise ernst nimmt? Der Bittende kénnte sich selbst eine
Ohnmacht einreden, um sich dadurch von der Beteiligung an den Ereignis-
sen auszuschlieBen. In diesem Willen zur Nicht-Interessiertheit konnte eine
Schutzmafinahme mitspielen, die auf klare Grenzen hinarbeitet: Gott
macht seine Sache, ich die meine. Mit diesem so abgesicherten und in seinen

4 C. S. Lewis, Brief an einen Freund, Einsiedeln 1966 81.



Das Bittgebet — ein Testfall des Glaubens 201

Grenzen ,gebandigten“ Gott ist leichter auszukommen; man kann sich
leichter mit ihm arrangieren. — All dies konnte als verstecktes Problem
binter der scheinbar demiitigen Ergebung liegen: Alles ist ja schon fest-
gelegt.

Das sind Mutmaflungen; sie filhren uns jedoch an die Substanz eines
christlich verstandenen Vorsehungsglaubens heran. Wie stand denn Jesus
unter der ewigen Verfligung seines Vaters? Was konnen wir von ihm
lernen?

1. Jesus bittet. Schon diese Tatsache geniigt als Hinweis darauf, daf wir,
seine Bruder, Gott den Vater in wirklicher Weise bitten kénnen und sollen.
Jesu Gebet war nicht von vorneherein Ergebung; in ihm brach — etwa
am Olberg — sein ganzer Lebens- und Existenzwille durch. Er rechnete
mit einer realen, nicht blof} scheinbaren Offenheit seiner Zukunft. Seine
Bitte war deshalb alles andere als ein, wenn auch sehr wichtiges, Ridchen
in einer Art Uhrwerk der Vorsehung. Sie war vielmehr, was sich in der
Erhérung der Auferstehung zeigte, ein Hochstfall dafiir, dafl eine gott-
menschliche Freiheit vom Vater unendlich ernstgenommen und in Rech-
nung gestellt wurde.

2. Jesus erwirkt uns Erhérung. Gott kann den Feigenbaum, der schon weit
tiber Gebiihr ertragen wurde, obwohl er unfruchtbar blieb, auf die Fiirbitte
des Weingirtners nochmals mit auferordentlicher Pflege versehen (Lk 13,
6 f). Solche Schonung auf eine Bitte hin ist méglich, weil Jesus selbst der-
jenige ist, der als Anwalt fir das Leben der Menschen beim Vater eine
unendliche Firbittmacht besitzt. Gott hilt unbedingt an der Rettung, dem
Heil, dem Leben der Menschen fest, allerdings, was jetzt offenbar gewor-
den ist, nicht ohne das gewichtige stellvertretende Wort, das sein Sohn als
Ur-bittender bei ihm einlegt. Jesus ist der leibhaftige ,Imperativ der
Liebe” bei seinem Vater. In ihm offenbart sich Gott als bewegbar, ja gera-
dezu als rihrbar. ,Christus ist Gottes Umkehr (Hos 11, 8), sein Willens-
wandel schlechthin und fir alle Zeiten; post Christum natum werden die
Glaubenden vor Gott ,in Christus‘ angesehen und sind so vor Gottes Zorn
geschiitzt“s.

Im Ganzen: Wohin wollen diese Gedanken fithren?

Es ging einmal darum, die christliche Bitte frei zu halten von jedem Schein
eines blofen Tun-als-ob, von jedem nur scheinbaren Mitreden innerhalb
eines schon verfiigten Vorsehungsplanes. Auf Grund der uns in Jesus
Christus geschenkten Wiirde, welche die Wiirde eines realen gewichtigen
Wortes ist, konnen und diirfen wir hoffen, dafl unsere Gebete, gesprochen

5 Jorg Jeremias, Die Reue Gottes, Neukirchen-Vluyn 1975, 122,



Albert Altendhr 202

auf die Autoritat des bittenden Christus hin, ernstgenommen sind. Er fiihrt
vor dem Vater das bindende Wort, das Gott fiir die Menschen, fiir ihr
Leben und Schicksal einzunehmen nicht aufhért.

Zum Zweiten: Dafir, dafl Gott die Bitte in Rechnung stellt, sei hier zum
Schluf das oft zitierte Wort des hl. Augustinus angefithrt: Die Kirche hitte
keinen Paulus, wenn Stefanus nicht gebetet hitte. Und bei den Kirchen-
vitern finden wir die gewagte Uberlegung, ob nicht selbst die Fleisch-
werdung Gottes von den Propheten und den Heiligen des Alten Bundes
erbetet worden sei. Bindet so Gott die Mitteilung der allerhdchsten Giiter
an die Bitte? Wagen wir solches Beten? Und freuen wir uns, daff Gott uns
solches zutraut?

Das Ganze im Fragment
Zu Gedanken Bonhoeffers iiber die vita christiana

Albert Altenihr OSB, Abtei Gerleve

Das Werk Dietrich Bonhoeffers ist vielféltig abgeklopft worden. Obwohl
es nur wenige Buchbédnde umfafit, geht von ihm der Anreiz aus, immer wie-
der neue Aspekte herauszuarbeiten, welche die jeweilige theologische
Szene befruchten konnen. Die Fragen des Heute lassen Facetten aufleuch-
ten, welche gestern noch glanzlos im Verborgenen lagen. Frith wurden
Bonhoeffers aufreizend neue Formulierungen zur miindigen Welt, zur
nicht-religidsen Interpretation biblischer Begriffe, zur Gottesfrage iiber-
haupt gehort und bedacht; sie wurden positiv aufgenommen oder verwor-
fen. Der theologische Denker Bonhoeffer wurde ernst genommen. Er sprach
um so mehr an, als seine Aussagen durch seine Bereitschaft zum Tod das
Siegel des Lebenszeugnisses bekamen. Die Sehnsucht nach einer lebendigen
Theologie, fiir die sich zu sterben lohnte, hatte in ihm eine ahnende Ant-
wort erhalten.

Der existentielle Reichtum von Bonhoeffers Werk macht heute seinen
Namen in immer weiteren Kreisen bekannt. Auf Spruchkarten und Kalen-
derblittern und in den Gebetbiichern aller Konfessionen tauchen einzelne





