
Das Bittgebet - ein Testfall des Glaubens 191 

einmal in der aszetischen Sprache seiner Zeit, daß man sich ganz und gar 
in die Glaubens-Wirklichkeit einlassen muß, um dieses Geschenk der Be- 
gegnung mit Gott zu erhalten. 

Die letzten Sätze aber zeigen an, daß die Taulersche Aszese nicht neu- 
platonisch-leibfeindlich ist, sondern in einer ignatianischen Universalität 
alles umfassen, •Gott in allen Dingen finden" will. 

Manches mag an dieser Predigt übersteigert sein; aber ein näherer Um- 
gang mit ihr zeigt, daß Tauler in prägnanter Kürze (deshalb die anfäng- 
liche Fremdheit) und neuplatonischer Sprache (woher manches an Über- 
steigerung stammt) uns ein Meisterwerk christlicher Spiritualität geschenkt 
hat. 

Das Bittgebet • ein Testfall des Glaubens 

Hans Schaller S J, Rom 

Glaube ist das ernsthafte und unverstellte Sich-Einlassen auf den leben- 
digen Gott Jesu Christi. Das Bittgebet ist dafür eine Art Testfall. Wenn 
dazu hier etwas gesagt wird, dann nicht in der Meinung, daß durch theore- 
tische Überlegungen etwa anstehende Not und Schwierigkeiten mit dem 
Bittgebet zu beseitigen wären. Denn Beten und Bitten ist vor allem ein 
Vollzug des ganzen Menschen: dies will sagen, nicht nur der Reflexion. 
Keine noch so sublim ausgefalteten Gedanken über das Bittgebet können, 
für sich allein genommen, ein •Vater unser" ermöglichen oder ersetzen. 
Aber Reflexionen helfen vielleicht, innere Widerstände durch Klärung 
abzubauen und zum eigenen Bitten neu anzuregen. Darum ist im folgenden 
auch keine systematische Abhandlung intendiert. Es werden vielmehr aus 
dem vielschichtigen Komplex des Bittgebetes nur einige Aspekte ausge- 
wählt, die dem heutigen Christen nicht selten Schwierigkeiten bereiten und 
deren Durchleuchtung ihm für sein Gebet hilfreich sein kann. 

I. Bitten als Ausdruck der Freundschaft mit Gott 

Ein erster Zweifel, der das Bittgebet manchen fragwürdig erscheinen läßt, 
kann hinsichtlich der alltäglichen Gewöhnlichkeit der Bitte aufsteigen. Wir 



Hans Schauer 192 

können unter Umständen lange gutgläubig beten und dies vielleicht umso 
besser und leichter, als unser Gebet innerhalb des liturgischen Rahmens, 
in einer gleichsam objektiven Form Halt und Richtung findet. Tritt dieser 
Rahmen zurück, sind wir aufgerufen oder genötigt, gleichsam •aus dem 
Stand" eine Bitte zu formulieren, so können uns plötzlich Unsicherheit 
und Versagen überfallen. Man weiß aus Erfahrung, daß die Frage nach 
der sogenannten Nützlichkeit des Bittens einem oft dort in den Sinn 
kommt, wo etwa bei der Messe im kleinen Kreis die Bitte praktisch und 
konkret wird und beinahe an die Grenze des Peinlichen rührt. Irgendein 
Gefühl der Unangemessenheit stellt sich ein, wo der große Gott, der ganz 
Andere, in die kleinsten konkreten Dinge des eigenen Lebens hineingezo- 
gen werden soll, wo er gleichsam mit Problemen belastet wird, die doch, 
von uns her gesehen, in unserer Zuständigkeit und Verantwortung liegen. 
Bisweilen hat man dabei auch den Eindruck, Gott diene als Alibi für die 
eigene Trägheit und Verantwortungsschwäche. 

Dazu kommt, daß sich in der katholischen Kirche eine geradezu eherne 
Tradition von äußeren Glaubens- und Gebetsformen durchhält. Eine 
Stadt wie Rom bietet in dieser Hinsicht ein ganzes Arsenal von Zeugnissen; 
Zeugnisse für die Unbefangenheit eines Glaubens, der sich ohne Hemmung 
in konkreten Formen ausdrückt; in Novenen, Ablässen, Pilgerbesuchen, 
Votivtafeln, brennenden Kerzen usw. Erhart Kästner beschreibt diese im 
guten Sinne ins Materielle entäußerte und geronnene Spiritualität in poe- 
tischer Weise. Der Autor spricht in Erinnerung an Santa Maria in Cosme- 
din von einer durch Gebete erbauten Geduld und berichtet: •Ich besann 
mich, daß ich in jenem römischen Gotteshaus die Einbildung hatte, als ob 
diese Kirche überhaupt nur aus der Weihrauchkruste besteht, die sich in 
jahrhundertelanger Gottesdienstübung abgesetzt hat. Die ausgebildeten 
Mosaikböden, die verräucherten Wände, auf die ein Strahl Sonnenlicht 
fiel, die Tempelsäulen mit dem abgetasteten glasigen Glanz: Das war 
alles von einem Überzug bedeckt, der nun wichtiger war als der Stein. 
Kerzendunst, niedergeschlagene Schwaden, gesinterte [zu Stein verfestig- 
te] Liturgien, getaute Andacht, aus den Mauern geschwitzte Gebete: Das 
war alles Materie geworden"1. 

Aber, diese scheinbar verdinglichte Spiritualität, diese Art von konkret 
gewordener Frömmigkeit, deutet etwas Tieferes an. Sie spricht im Grunde 
weniger vom Bedürfnis des gläubigen Menschen, seine Gebete und seinen 
Glauben in sichtbare Gesten und Formen auszugestalten, als von einem 
Gott, vor dem Bitten so •formuliert" werden können. Die Frömmigkeit, die 
so konkret werden darf, ist mehr eine Aussage über diesen Gott, von dem 

Erhart Kästner, ölberge, Weinberge, Frankfurt a. M. 1975, 59. 



Das Bittgebet - ein Test fall des Glaubens 193 

Erlaubnis und Ermächtigung zu so etwas kommen; nämlich über den 
Gott, der den Menschen nicht im allgemeinen vor Augen hat, sondern ihn 
auf dem kleinen Weg des Alltags und in der konkreten Mühsal seines 
Lebens erblickt und begleitet. Er hat durch seine Menschwerdung dem 
Glaubenden eine unendliche Vielfalt von Bitten eingeräumt, die aus sei- 
ner brüchigen, fragmentarischen und alltäglichen Existenz aufsteigen. 
•Vom Größten nicht eingeschränkt und doch im Kleinsten enthalten, das 
ist göttlich", heißt der Vorspruch zu Hölderlins Hyperion, und für das 
Bittgebet enthüllt diese Sentenz das Geheimnis der Liebe des Gottes Jesu 
Christi, welche an den kleinsten Sorgen und den konkretesten Nöten teil- 
nimmt und teilnehmen will. 

Vielleicht erregen wir uns also am falschen Punkt. Vielleicht ist gar nicht 
die Konkretheit der Bitte, nicht ihre Alltäglichkeit, nicht ihr beinahe bana- 
ler Inhalt das Problematische. Ist es nicht vielmehr die Tatsache, daß ein 
Gott sich so bitten läßt, was unsere Verwunderung, vielleicht auch unsern 
Widerwillen hervorruft? Ist es nicht zumindest überraschend, wenn 
Gott uns in Jesus Christus als •Jemand" erscheint, der in der Form der 
konkreten Bitte gebeten werden will? Ist es nicht eine Umkehrung aller 
Gottesvorstellungen, wenn ein Gott erscheint, der den Menschen zu Bitten 
einlädt, der ihm reale Hoffnungen auf Erhörung macht, der nicht bloß 
als der hörende, sondern als der •erhörliche" sich vorstellt. •Das ist die 
Gnade Gottes gegenüber dem sündigen Menschen, daß er gerade ihm als 
,erhörlicher' Gott begegnet, daß er ihn nicht nur zur Demut des Knechtes 
und nicht nur zur Dankbarkeit des Kindes, sondern zur Vertraulichkeit 
und Kühnheit des Freundes beruft"2. Als ein bittender Freund nimmt 
der Mensch an der Herrschaft Gottes teil. Darin gibt Gott dem Menschen 
eine unersetzbare Würde, achtet er ihn in seiner Freiheit. 

Fragen wir nach Gründen, nach Verständnishilfen und Analogien, die es 
uns gut erscheinen lassen, daß wir als die Bittenden vor den •erhörlichen" 
Gott treten, so werden wir an unsere zwischenmenschlichen Erfahrungen 
verwiesen. Sie können uns meiner Ansicht nach etwas Erhellendes sagen. 
Erleben wir nicht in verschiedenen Situationen, daß die Bitte im Unter- 
schied zum Dank Verhaltensweisen eigener Art einschließt? Wir kön- 
nen dem Mitmenschen für eine Gabe oder einen erwiesenen Dienst dan- 
ken, jedoch meist nicht fraglos darum bitten. Wir überlegen uns deshalb oft 
zögernd, was wir von wem erbitten dürfen und können. Offensichtlich ver- 
langt eine Bitte nach dem Maß ihrer Größe eine besondere Basis des Ver- 
trauens, weil sie den Gebetenen in tieferer Weise engagiert, in seiner Güte 
und Hilfsbereitschaft zentraler aufruft. Vielleicht haben wir schon die Er- 

2 K. Barth, Kirchliche Dogmatik, III, 3, 323. 



Hans Schaller 194 

fahrung gemacht, daß eine Freundschaft in dem Augenblick in ein ande- 
res, höheres Stadium tritt, wo wir den Freund erstmals um etwas zu bitten 
wagen. Und umgekehrt können wir erfahren, daß die menschlichen Be- 
ziehungen dort stagnieren, sich rückbilden oder sogar absterben, wo nichts 
mehr in Forderung und Bitte verlangt werden kann. Warum eigentlich? 
Weil hier, in der freundschaftlichen Beziehung, durch die Zumutung zu 
helfen, die Tragfähigkeit von Vertrauen ernsthaft geprüft wird. Gewiß. 
Sicher aber auch deshalb, weil die Bitte den andern gleichsam direkt an- 
faßt, angeht, sich ins Zentrum seiner Freiheit vorwagt. Und in der Art, wie 
dieses Wagnis der Bitte beantwortet wird, zeigt sich, was an Zuneigung, 
Hilfsbereitschaft und Güte im Angesprochenen vorhanden ist. 

Etwas ganz Ähnliches geschieht im bittenden Beten. Es verlangt ein Vor- 
wagen, das mit Gott nicht in einer Art von Scheindemut umgeht, sondern 
freimütig den Weg auf die Mitte Gottes, seine geoffenbarte Liebe in 
Jesus Christus einschlägt. Denn das Reich, um das wir bitten, kommt nicht 
für die Passiv-Wartenden, sondern für die ungeduldig ihm Entgegen- 
drängenden. Solche Ungeduld wagt sich in der Bitte vor. 

Es ist dabei jedoch nicht gesagt, daß unsere Bitte einen in sich stehen- 
den Gott zuerst auf uns hin in Bewegung bringen müßte; die Bitte hat 
nicht den Zweck, einen verschlossenen Gott zuerst auf den Menschen hin 
aufzubrechen; und das Wagnis des freimütigen Ansprechens verdankt sich 
deshalb nicht zuerst unserer Initiative und unserem Mut. Nein, die Zu- 
mutung der Bitte lebt aus dem glaubenden vorausgesetzten Vertrauen, 
daß der angesprochene und aufgerufene Gott von sich her ewig den ersten 
Schritt auf uns zu, in uns hinein schon getan hat. Unser Mut, Gott zu bitten, 
lebt so aus dem gläubigen Wissen um diesen ersten Schritt, lebt aus dem 
Dank für das, was wir schon empfangen haben. Eben deshalb, weil wir 
schon empfangen haben, sind wir selbst im Bitten-Können auf den 
Schenkenden hin aufgebrochen, sind wir zur Zumutung der Bitte befreit. 
•Jede Bitte", so sagt G. Ebeling, •ist deshalb zu beten als schon erfüllte 
Bitte, als ein Nicht-Zweifeln an dem, was schon geschehen ist, als ein im 
Danken gründendes Bitten um das Bleiben bei dem, was schon begonnen 
hat"3. 

Aber weshalb dann noch unsere Bitten? Warum will der Gott, der uns 
schon alles gegeben hat und alles Gute uns ohnehin zu geben bereit ist, 
noch darum gebeten werden? Gewiß, man könnte die Antwort so geben: 
Die Bitte will nicht etwas bei Gott erwirken, sondern will uns dahin 
bereiten, das zu empfangen, was Er uns geben will. Sie wäre darin für 
uns eine Schule der Demut, der Erkenntnis der eigenen Ohnmacht und 

3 Gerhard Ebeling, Vom Gebet, München 19672 39. 



Das Bittgebet - ein Testfall des Glaubens 195 

Nichtigkeit, eine Einübung in das Ja des Hilfsbedürftigen zum Empfangen. 
Aber dies kann uns wohl nicht genügen. Wenn wir vor Gott unsere reale 
existentielle Not anzeigen, dann tun wir dies nicht zuerst, um uns zu 
Empfangenden zu formen, sondern mit der realen, insistierenden Hoff- 
nung, daß Gott seine Hilfe real, und zwar auf diesen Schrei und diese Bitte 
hin, in Bewegung setzt. Anders gesagt: Wir trauen in der Bitte der Liebe 
und der Macht Gottes den Alltag unserer Bedürftigkeit und den Schmerz 
unserer existentiellen Not auf eine reale Weise zu. Und wir dürfen es. 
Sie ist nicht bloß die Ermöglichung, daß wir unsere eigene Not und Be- 
dürftigkeit annehmen, sondern sie ist das Einlassen darauf, daß Gott sich 
mit unsrer Not und Bedürftigkeit befaßt, mit ihr zu tun haben will. 

II. Bitten als Einüben des Vertrauens in Gott 

Gott im Gebet um etwas zu bitten, kann uns auch deshalb schwer fallen, 
weil er anscheinend sehr selten, wenn überhaupt einmal, unsere Gebete er- 
hört. Das ist - worauf C. S. Lewis einmal hinwies - um so anstößiger, als 
uns das Evangelium selbst überschwengliche Hoffnung auf Erhörung macht. 
Wozu also bitten, wenn wir doch nicht erhört werden? Wenn der Regen 
nicht fällt, die Krankheit nicht geheilt, der Hunger nicht gestillt wird? 

Wenn man in diese Schwierigkeiten gerät, muß man sich daran erin- 
nern, daß das christliche Bittgebet eigenen Regeln zu folgen hat: daß wir 
lernen und immer wieder neu lernen müssen, welcher Art das Heil ist, das 
dem Glaubenden verheißen ist. Christliches Bittgebet ist nicht ein Gebet 
nach eigenem Gutdünken, es folgt nicht unbedingt und in allem unseren 
spontanen, natürlichen Bedürfnissen. Wir haben für das richtige christ- 
liche Bitten auf den in der Geschichte, vor allem in Jesus Christus sich 
offenbarenden, das Heil des Menschen wirkenden Gott zu schauen. 

So wenig wir nach einem Satz des hl. Paulus wissen, um was wir in 
rechter Weise bitten sollen (Rom 8, 26), so wenig können wir darüberhinaus 
wissen, wie Gott antwortend auf unsere Bitte eingeht. Wie sollen wir, 
unseren Vorstellungen von Gott und unseren aus vielerlei Quellgründen 
stammenden Wünschen und Hoffnungen überlassen, richtig und mit Ver- 
trauen auf Erhörung beten können? Noch mehr: Woher sollen wir wissen, 
wie Gottes Antwort ausfällt, welche Richtung er unserer Gebetsintention 
geben will? Das Recht auf Wissen um eine Antwort ist uns zunächst ent- 
zogen. Wenn wir auf die verweigerte Erfüllung - was nicht gleichbedeu- 
tend ist mit verweigerter Antwort -, mit Resignation und Trotz zu reagie- 
ren geneigt sind, dann kann dies daran liegen, daß wir, in unserem 
Bewußtsein, die Bitte zu einem geheimen Machtmittel zur Durchsetzung 
der eigenen Ziel- und Glücksvorstellungen gemacht haben. 



Hans Schaller 196 

Hier wäre der Punkt, wo die christliche Offenbarung unsere spontanen 
Bedürfnisse korrigiert. Das heißt: Jedes christliche Gebet und vor allem 
jede christliche Bitte an Gott müßte geprägt sein von einem personalen 
Ursinn, von einem ersten, um das gebetet wird. Wenn wir um ein erfülltes 
Leben, um ganzheitlich geglückte Existenz, oder konkreter: um Gesundheit, 
Frieden, Fruchtbarkeit beten, dann müßte dieser Wunsch eingefügt sein 
in das personale Vertrauen zu Gott. Die erste Intention der Bitte geht 
darum, genau gesagt, nicht auf Etwas, sondern auf Jemand. Es ist nicht 
die Hilfe, die wir von Gott zuerst erbitten; Hilfe ist selbst schon etwas 
Zweites, etwas Abgeleitetes. Wir bitten zuerst um Gott selbst, seine Liebe, 
seine Huld, sein Leben. Er möge sich uns erschließen, möge sich uns mittei- 
len. Er möge unserem Lebenswillen, der sich in der Bitte ausspricht, mit 
seinem eigenen Leben entgegenkommen. Jeder Gebetsgegenstand, welcher 
Art auch immer, vom spirituellsten bis zum materiellsten, schwingt so 
innerhalb dieser Bitte um Gott selbst. 

Darin liegt eine erste Voraussetzung für christliche Bitte: Es gibt nur 
ein Gut, das mit unbedingtem Gewicht begehrt werden darf und kann: 
Gott selbst, wie er sich uns und allem, was geschaffen ist, in Christus, dem 
Gekreuzigten und Auferstandenen, endgültig zugewandt hat. Dieser Bitte 
allein ist unbedingte Erhörung verheißen. Jesus hat uns nicht die Er- 
füllung beliebiger Bitten versprochen, sondern nur jener, die in seinem 
Namen vorgebracht werden (Joh 16, 23). Das Vorzeichen und der Grund 
jeder Bitte an Gott ist darum Jesu Mahnung: •Suchet zuerst Gottes Reich, 
und alles andere wird euch hinzugegeben werden" (Mt 6, 33). Kurz: Wir 
beziehen uns im Akt der Bitte auf eine absolute Sinnvoraussetzung, die 
unserem Leben huldvoll gewährt ist, nämlich die Liebe Gottes. Auch wo 
konkrete vordergründige Not die Bitte bestimmt, auch wo das Leben, das 
in der Bitte zur Sprache kommt, uns aus der Hand zu gleiten droht, lebt das 
christliche, rechte Bitten aus dem Vertrauen: Gott hält die Welt nicht bloß 
in einem letzten Verstände im Lot, sondern Er hält und lenkt sie und mein 
Leben in ihr stündlich mit seiner Liebe. 

Wenn man freilich die konkrete Praxis des Bittens ansieht, so stellen 
sich die Dinge scheinbar anders dar. Wo die wirkliche, alltägliche Realität 
des Bittens gedacht und gesehen wird, da stellt man gleich fest, wie diese 
Balance von •Bitte um Gott" und der •Bitte um ein konkretes Anliegen" 
ständig gefährdet ist. Wie sieht denn ein wirkliches Bittgebet aus, das aus 
einer tiefen und gefährlichen Notsituation gesprochen ist? Worum geht es 
dem schreienden und gequälten, hilfesuchenden Menschen: etwa primär 
um die Selbstmitteilung Gottes oder nicht viel mehr um die Rettung seines 
nackten Lebens? Was ist das, was eine flehentlich bittende Mutter zu in- 
nerst beherrscht: die Gesundung ihres Kindes oder das Reich Gottes? 



Das Bittgebet - ein Testfall des Glaubens 197 

Daran, was als Absolutes im Bittgebet vorherrscht, entscheidet sich auch 
die Frage nach dem spezifisch Christlichen: Geht es im unbedingten Sinne 
darum, daß der absolute Liebeswille Gottes in mein Leben einbreche und 
darin Raum gewinne, oder geht es um die Insistenz auf ein relatives Gut. 
Sicher, um auf das obige Beispiel zurückzukommen, geht es der bittenden 
Mutter erlebnismäßig primär um die Gesundheit ihres Kindes und nicht 
um das Reich Gottes; und dennoch - wenn nur aus dem lebendigen Glau- 
ben heraus gebetet wird - schwingt in diesem Beherrschtwerden von der 
unmittelbaren Not das unausgesprochene Vertrauen mit, daß Gott, auch 
innerhalb dieser erlebnismäßigen Vorordnung des partikulären Anliegens, 
als der Fürsorgende und Hilfreiche walte. Die Tatsache allein, daß sich ein 
solcher Mensch an Gott wendet und seine Zuflucht im Schrei einer Bitte 
konkretisiert, ist selbst das Bedeutsame, die Tiefendimension, die erfah- 
rungsmäßig vielleicht nicht bewußt, aber doch vorhanden ist. 

An der Art nun, wie der Bittende sich zur Antwort, zur Tatsache der 
Erfüllung bzw. Nichterfüllung verhält, wird sich nochmals der spezifisch 
christliche Glaube ausweisen. In der verweigerten Gesundheit, im zerbro- 
chenen Vertrauen, in zerhagelten Feldern - alles Inhalte einer Bitte • 
nochmals eine Antwort Gottes zu sehen, gelingt wohl ohne Einschränkung 
nur dem tief Glaubenden. Ihm kann es in der Tat gegeben sein, in der ver- 
weigerten Erfüllung nochmals eine Antwort Gottes zu sehen und sie in 
seinem Leben so anzunehmen und zu integrieren, daß sie nicht zu einer 
Revolte gegen Gott, sondern zu einer tieferen Annahme seines Willens sich 
wendet. 

Wir kehren zu unserer anfangs erwähnten Schwierigkeit zurück: Wie 
weit und mit welchem Recht ist die verweigerte Erfüllung Anlaß zur Re- 
signation? Wir haben im Vorhergehenden versucht, etwas vom spezifisch 
Christlichen der Erfüllung einer Bitte deutlich zu machen. Nicht jedem 
Gebet ist Erhörung versprochen, sondern nur demjenigen, das dem Geiste 
Christi folgt und damit am Gebet Christi selbst Anteil gewinnt. Von hier 
aus kann nun die Frage nach der Erhörung und ihren verschiedenen Arten 
neu formuliert werden. 
1. Eine gewisse, sozusagen natürliche Wirkung des Bittgebetes liegt schon 
darin, daß es, gemeinsam mit jedem anderen Gebet und jedem geistigen 
Vollzug, Spuren einer Bewußtseinsveränderung hinterläßt. Es bestimmt als 
geistiger Akt das ganze Geflecht menschlicher Sinnbezüge; es ist verwoben 
in die innerpsychischen Ursachenzusammenhänge, in denen der Mensch 
steht. Mitten im Verein mit anderen geistigen Tätigkeiten hat das Bittgebet 
eine klärende Funktion. Wir atmen tiefer, wenn es uns gelungen ist, bei 
uns selbst auszuhalten, weil in solcher Stille die Dinge sich ordnen, sich zu 
unterscheiden und zu verbinden beginnen. Wir sind uns näher gekommen, 



Hans Schaller 198 

sehen klarer, aus welchen Gründen wir leben, was wir können oder nicht, 
was wir sollen oder nicht. - Nochmals: Es handelt sich in dieser innerpsy- 
chischen Veränderung um eine sozusagen notwendige Wirkung, die das 
Gebet als geistiger Akt mit sich bringt, nicht aber um eine Erhörung im 
strengen Sinn. 
2. Wo christlich gebetet wird, da ändert sich das Feld des geistigen Erle- 
bens. Was das Bittgebet als Bewußtseinsveränderung hinterläßt, ist nicht 
eine beliebige Spur im Erleben; es schafft und verändert vielmehr das 
ganze Feld unseres Geistes, es gibt uns eine neue Weise des Sehens. Wir 
erfahren, daß wir aus dem Dialog, in den wir im Gebet mit Gott eingetre- 
ten sind, nicht unverändert wieder herauskommen. Etwas hat sich geän- 
dert. Dadurch, daß unsere notvolle Situation in der Form der Bitte vor 
Gott angezeigt wurde, stehen wir in dem Bewußtsein, innerhalb der vorder- 
gründigen Ereignisse und Begebenheiten von einem personalen Gott an- 
geredet zu sein. Es ist das neue Wissen, das uns trägt und stärkt. 

Anders gesagt: Wenn wir unsere Gebetserfahrung auf die Erhörung 
hin befragen, so finden wir sie zunächst in einer veränderten Einstellung, 
einem sozusagen neuen Blick für alles, was uns zustößt. Der Grund für diese 
neu eröffnete Möglichkeit, die Dinge aus dem Glauben heraus zu sehen und 
zu situieren, liegt in der Tatsache, daß wir in der Bitte die Bestätigung 
und Akzeptation durch Gott erfahren haben. Die erste Antwort auf die 
Bitte liegt so in der fleischgewordenen Bejahung des bittenden Geschöpfes 
durch Gott (wie sie in Christus endgültig sichtbar geworden ist). Die Erhö- 
rung ist ursprünglich die geschenkte Glaubensüberzeugung, daß wir in der 
Bitte die Bekehrung zur Wahrheit realisieren, daß wir für Gott selbst ein 
Du geworden sind, das in seiner Fürsorge steht. Gott nimmt unsere Not 
und Bedürftigkeit darin so ernst, daß er sie als Motiv seiner Hilfe in sich 
hat. So erfahren wir Gottes Antwort als Ermächtigung, uns selbst als •be- 
jaht bejahen" (Tillich) zu dürfen. 

Die Erhörung der Bitte liegt so nicht in einem abstrakten Bewußtsein 
von der Existenz Gottes, sondern, von uns aus gesehen, im Antworten- 
können des Glaubenden, in einem beginnenden Jasagen, das sich hineinge- 
nommen weiß in das große Ja Gottes in Jesus Christus zu den Menschen. 
Auch da, wo die Antwort Gottes in der Verweigerung der Erfüllung er- 
fahren wird, lernt der Glaubende seinen Willen in einer tiefer zu realisie- 
renden Bejahung zu unterwerfen, ohne dabei aufzuhören, Gott seine kon- 
krete Not anzuvertrauen. 
3. Dieses neue, im Gebet geschenkte Bewußtsein drückt sich aus im Wach- 
sen der Zuversicht, in Selbst- und Fremdversöhnung und vor allem im 
Vertrauen darauf, daß Gott uns auf krummen oder geraden Wegen, in 
Helle oder Finsternis, in Vielfalt oder Einfalt, die Dinge so zuschickt, daß 



Das Bittgebet - ein Testfall des Glaubens 199 

sie uns nach dem Wort des hl. Paulus zum Guten gereichen (Rom 8, 28). 
Damit ist klar, daß eine Antwort Gottes nicht bloß in der neu gewonnenen 
Weise des Sehens und Erlebens zu suchen ist, sondern auch in der Art, wie 
er uns die Dinge zuschickt. Denn, so können wir fragen: Verändert das Be- 
wußtsein einer unendlichen Geborgenheit in Gott, das eine Frucht des 
Gebetes ist, nicht alles, d. h. auch unser Verhältnis zur nicht verfügbaren 
Wirklichkeit? Wir müssen uns klar machen: Die Dinge, die uns gegen- 
ständlich begegnen (Schicksal, Krankheit, Tod), sind nicht einfach das, 
was sie sind, sondern werden durch die Art und Weise, wie sie aufgenom- 
men werden und wie wir sie uns begegnen lassen, zu dem, was sie uns be- 
deuten. Es gibt nicht den objektiven Sinn eines Ereignisses. Immer ist ein 
Geschehen eingefügt in die menschliche Sinnökonomie, immer ist es in 
Korrelation zum eigenen Sinn-Haben und Sinn-Verstehen. 

III. Bitten als Zeugnis der Freiheit vor Gott 

Eine letzte Schwierigkeit mit dem Bittgebet: Die Last der Vorsehung. 
Ich nenne sie deshalb eine Last, weil sie sich - meist auf Grund eines Miß- 
verständnisses - lähmend der geistlichen Motivation des Bittenden auf- 
erlegt. Was ist damit gemeint? 

Eine Ordensschwester fragte einmal, ob es denn Sinn habe, für Ordens- 
nachwuchs zu beten. Was nütze solches Beten angesichts der unveränder- 
lich feststehenden göttlichen Vorsehung? Was solle die Vermehrung der 
Novenen und Rosenkränze? Intensiviertes Beten sei doch in diesem Fall 
ein zur Vergeblichkeit verurteiltes Mittel, da - jetzt kommt die Prämisse 
dieser Folgerung - Gottes Wille bezüglich der Existenz oder Nicht-Existenz 
der Kongregation nicht wanke: Entweder Gott will unseren Orden am 
Leben erhalten, dann wird er uns zu gegebener Zeit Nachwuchs schenken, 
oder aber er will daß unsere Gemeinschaft ausstirbt, dann können unsere 
Gebete diesen Entschluß nicht aufhalten. Es bleibt nur ein Weg, dieses be- 
schlossene Ende demütig anzunehmen. Auf jeden Fall könne das Bitten 
nicht in das große Werk der göttlichen Vorsehung eingreifen. 

Was ist darauf zu sagen? Christlich verstandene Vorsehung ist gewiß 
kein Uhrwerk, welches in der Ewigkeit aufgezogen nun in der Zeit abläuft. 
Der Gedanke der Vorsehung Gottes bedeutet nicht, daß unser Leben wie 
bei einer Maschine nach einem festgelegten Plan abrollt. Gott weiß zwar 
alles voraus, nichts aber ist festgelegt. Oder genauer gesagt: Gott weiß 
alles voraus, aber in dem, was Er weiß, spiele ich meine Rolle, die mir von 
Ihm eingeräumt ist. 

Stände die Bitte unter einer Providenz, die nichts anderes als eine starre 
Vorlage in der Ewigkeit wäre, dann könnte sie sich kaum anders verstehen 



Hans Schaller 200 

als ein zur Ohnmacht deklarierter Schrei um Hilfe. Es wäre eine Bitte, her- 
vorgebrochen aus einer Existenznot, die aber als persönliche Wortmeldung, 
angesichts des schon verfügten Laufs der Dinge, zu spät kommt. Der Bit- 
tende wüßte, daß Gott einen Ordo festgelegt hat, leider aber ohne ihn. Er 
selbst kommt in diesem Plan nicht vor. Oder wenn er vorkommt, eben als 
Eingeplanter. Wo Vorsehung verknüpft wird mit dem Gedanken eines 
vorwegexistierenden Planes, muß sich der Mensch immer in der Rolle eines 
unbeteiligten Außenseiters oder zumindest eines schon längst eingeplan- 
ten •Faktors" vorkommen. 

Das Gefühl solchen Hinausverwiesenseins oder solcher Verplanung ist 
nun aber sehr doppeldeutig. Es kann, wie schon angedeutet, Ausdruck 
einer Verdemütigung sein. Denn was gibt es Schlimmeres, sowohl für unser 
alltäglich zwischenmenschliches wie auch unser religöses Leben, als nicht 
beachtet, nicht in Rechnung gestellt zu werden. Tatsächlich, sagt einmal G. 
S. Lewis, kommt es auch für unser religiöses Leben mehr darauf an, beach- 
tet, als erhört zu werden. •Religiöse Leute reden deshalb nicht vom Resultat 
des Gebetes; sie sagen, es ist .erhört' worden. Jemand hat gesagt: ,Ein Bitt- 
steller will, daß sein Gebet nicht nur gewährt, sondern auch gehört wird'. 
Für Gesuche, die an Gott gerichtet und echte religiöse Akte und nicht bloß 
magische Versuche sind, gilt das in vermehrtem Maße. Wir können es 
ertragen, abgewiesen, nicht aber, mißachtet zu werden. Mit anderen Wor- 
ten, unser Vertrauen kann viele abschlägige Antworten überleben, solange 
es Antworten sind und nicht bloß Rücksichtslosigkeiten. Was ein Stein 
scheint, wird für uns Brot sein, wenn wir glauben, daß es eine väterliche 
Hand ist, die es in die unsere legt, sei es aus Barmherzigkeit, aus Gerechtig- 
keit oder sogar Tadel"4. 

Anderseits, um auf die Zweideutigkeit der angesprochenen Grundhal- 
tung zurückzukommen, könnte man sich fragen, ob diese vorgeschobene 
Ohnmacht der Bitte nicht aus einer religiösen Abwehrhaltung stammt. Wo- 
her kommt überhaupt die Idee, in der Bitte nicht ernst genommen zu sein? 
Könnte sie nicht auch damit zusammenhängen, daß wir gar nicht an einem 
Gott interessiert sind, der unsere Mitsprache will? Ist vielleicht die Idee 
einer unveränderlichen Vorsehung nur die Projektion einer inneren Scheu 
vor einer allzu zudringlichen Liebe Gottes, die den Menschen auf eine kaum 
zu überbietende Weise ernst nimmt? Der Bittende könnte sich selbst eine 
Ohnmacht einreden, um sich dadurch von der Beteiligung an den Ereignis- 
sen auszuschließen. In diesem Willen zur Nicht-Interessiertheit könnte eine 
Schutzmaßnahme mitspielen, die auf klare Grenzen hinarbeitet: Gott 
macht seine Sache, ich die meine. Mit diesem so abgesicherten und in seinen 

C. S. Lewis, Brief an einen Freund, Einsiedeln 1966 81. 



Das Bittgebet - ein Test fall des Glaubens 201 

Grenzen •gebändigten" Gott ist leichter auszukommen; man kann sich 
leichter mit ihm arrangieren. • All dies könnte als verstecktes Problem 
hinter der scheinbar demütigen Ergebung liegen: Alles ist ja schon fest- 
gelegt. 

Das sind Mutmaßungen; sie führen uns jedoch an die Substanz eines 
christlich verstandenen Vorsehungsglaubens heran. Wie stand denn Jesus 
unter der ewigen Verfügung seines Vaters? Was können wir von ihm 
lernen? 
1. Jesus bittet. Schon diese Tatsache genügt als Hinweis darauf, daß wir, 
seine Brüder, Gott den Vater in wirklicher Weise bitten können und sollen. 
Jesu Gebet war nicht von vorneherein Ergebung; in ihm brach - etwa 
am ölberg - sein ganzer Lebens- und Existenzwille durch. Er rechnete 
mit einer realen, nicht bloß scheinbaren Offenheit seiner Zukunft. Seine 
Bitte war deshalb alles andere als ein, wenn auch sehr wichtiges, Rädchen 
in einer Art Uhrwerk der Vorsehung. Sie war vielmehr, was sich in der 
Erhörung der Auferstehung zeigte, ein Höchstfall dafür, daß eine gott- 
menschliche Freiheit vom Vater unendlich ernstgenommen und in Rech- 
nung gestellt wurde. 
2. Jesus erwirkt uns Erhörung. Gott kann den Feigenbaum, der schon weit 
über Gebühr ertragen wurde, obwohl er unfruchtbar blieb, auf die Fürbitte 
des Weingärtners nochmals mit außerordentlicher Pflege versehen (Lk 13, 
6 f). Solche Schonung auf eine Bitte hin ist möglich, weil Jesus selbst der- 
jenige ist, der als Anwalt für das Leben der Menschen beim Vater eine 
unendliche Fürbittmacht besitzt. Gott hält unbedingt an der Rettung, dem 
Heil, dem Leben der Menschen fest, allerdings, was jetzt offenbar gewor- 
den ist, nicht ohne das gewichtige stellvertretende Wort, das sein Sohn als 
Ur-bittender bei ihm einlegt. Jesus ist der leibhaftige •Imperativ der 
Liebe" bei seinem Vater. In ihm offenbart sich Gott als bewegbar, ja gera- 
dezu als rührbar. •Christus ist Gottes Umkehr (Hos 11, 8), sein Willens- 
wandel schlechthin und für alle Zeiten; post Christum natum werden die 
Glaubenden vor Gott ,in Christus' angesehen und sind so vor Gottes Zorn 
geschützt"5. 

Im Ganzen: Wohin wollen diese Gedanken führen? 
Es ging einmal darum, die christliche Bitte frei zu halten von jedem Schein 
eines bloßen Tun-als-ob, von jedem nur scheinbaren Mitreden innerhalb 
eines schon verfügten Vorsehungsplanes. Auf Grund der uns in Jesus 
Christus geschenkten Würde, welche die Würde eines realen gewichtigen 
Wortes ist, können und dürfen wir hoffen, daß unsere Gebete, gesprochen 

5 J°rg Jeremias, Die Reue Gottes, Neukirchen-Vluyn 1975, 122. 



Albert Altenähr 202 

auf die Autorität des bittenden Christus hin, ernstgenommen sind. Er führt 
vor dem Vater das bindende Wort, das Gott für die Menschen, für ihr 
Leben und Schicksal einzunehmen nicht aufhört. 

Zum Zweiten: Dafür, daß Gott die Bitte in Rechnung stellt, sei hier zum 
Schluß das oft zitierte Wort des hl. Augustinus angeführt: Die Kirche hätte 
keinen Paulus, wenn Stefanus nicht gebetet hätte. Und bei den Kirchen- 
vätern finden wir die gewagte Überlegung, ob nicht selbst die Fleisch- 
werdung Gottes von den Propheten und den Heiligen des Alten Bundes 
erbetet worden sei. Bindet so Gott die Mitteilung der allerhöchsten Güter 
an die Bitte? Wagen wir solches Beten? Und freuen wir uns, daß Gott uns 
solches zutraut? 

Das Ganze im Fragment 
Zu Gedanken Bonhoeffers über die vita christiana 

Albert Altenähr OSB, Abtei Gerleve 

Das Werk Dietrich Bonhoeffers ist vielfältig abgeklopft worden. Obwohl 
es nur wenige Buchbände umfaßt, geht von ihm der Anreiz aus, immer wie- 
der neue Aspekte herauszuarbeiten, welche die jeweilige theologische 
Szene befruchten können. Die Fragen des Heute lassen Facetten aufleuch- 
ten, welche gestern noch glanzlos im Verborgenen lagen. Früh wurden 
Bonhoeffers aufreizend neue Formulierungen zur mündigen Welt, zur 
nicht-religiösen Interpretation biblischer Begriffe, zur Gottesfrage über- 
haupt gehört und bedacht; sie wurden positiv aufgenommen oder verwor- 
fen. Der theologische Denker Bonhoeffer wurde ernst genommen. Er sprach 
um so mehr an, als seine Aussagen durch seine Bereitschaft zum Tod das 
Siegel des Lebenszeugnisses bekamen. Die Sehnsucht nach einer lebendigen 
Theologie, für die sich zu sterben lohnte, hatte in ihm eine ahnende Ant- 
wort erhalten. 

Der existentielle Reichtum von Bonhoeffers Werk macht heute seinen 
Namen in immer weiteren Kreisen bekannt. Auf Spruchkarten und Kalen- 
derblättern und in den Gebetbüchern aller Konfessionen tauchen einzelne 




