
Albert Altenähr 202 

auf die Autorität des bittenden Christus hin, ernstgenommen sind. Er führt 
vor dem Vater das bindende Wort, das Gott für die Menschen, für ihr 
Leben und Schicksal einzunehmen nicht aufhört. 

Zum Zweiten: Dafür, daß Gott die Bitte in Rechnung stellt, sei hier zum 
Schluß das oft zitierte Wort des hl. Augustinus angeführt: Die Kirche hätte 
keinen Paulus, wenn Stefanus nicht gebetet hätte. Und bei den Kirchen- 
vätern finden wir die gewagte Überlegung, ob nicht selbst die Fleisch- 
werdung Gottes von den Propheten und den Heiligen des Alten Bundes 
erbetet worden sei. Bindet so Gott die Mitteilung der allerhöchsten Güter 
an die Bitte? Wagen wir solches Beten? Und freuen wir uns, daß Gott uns 
solches zutraut? 

Das Ganze im Fragment 
Zu Gedanken Bonhoeffers über die vita christiana 

Albert Altenähr OSB, Abtei Gerleve 

Das Werk Dietrich Bonhoeffers ist vielfältig abgeklopft worden. Obwohl 
es nur wenige Buchbände umfaßt, geht von ihm der Anreiz aus, immer wie- 
der neue Aspekte herauszuarbeiten, welche die jeweilige theologische 
Szene befruchten können. Die Fragen des Heute lassen Facetten aufleuch- 
ten, welche gestern noch glanzlos im Verborgenen lagen. Früh wurden 
Bonhoeffers aufreizend neue Formulierungen zur mündigen Welt, zur 
nicht-religiösen Interpretation biblischer Begriffe, zur Gottesfrage über- 
haupt gehört und bedacht; sie wurden positiv aufgenommen oder verwor- 
fen. Der theologische Denker Bonhoeffer wurde ernst genommen. Er sprach 
um so mehr an, als seine Aussagen durch seine Bereitschaft zum Tod das 
Siegel des Lebenszeugnisses bekamen. Die Sehnsucht nach einer lebendigen 
Theologie, für die sich zu sterben lohnte, hatte in ihm eine ahnende Ant- 
wort erhalten. 

Der existentielle Reichtum von Bonhoeffers Werk macht heute seinen 
Namen in immer weiteren Kreisen bekannt. Auf Spruchkarten und Kalen- 
derblättern und in den Gebetbüchern aller Konfessionen tauchen einzelne 



Das Ganze im Fragment 203 

Sätze und kurze Passagen aus seinen Schriften auf. Hier wird Bonhoeffer 
nicht so sehr als wissenschaftlicher Theologe gesehen, sondern als Meister 
geistlicher Erfahrung, der uns, die wir nach solcher Erfahrung suchen, 
Wege in die Tiefe weisen kann. Der vorliegende Beitrag versucht, einige 
Grundaspekte der geistlichen Lehre Bonhoeffers zu erhellen*. 

Leben im Fragment 

Bonhoeffer spricht uns Heutige an. Sein Werk ist ein Fragment geblieben, 
aber es scheint, daß es gerade dieses Fragmentarische ist, was uns immer 
wieder anlockt. Die große Synthese hat etwas Erhabenes an sich, aber sie 
ist doch auch abschreckend. In ihr begegnet etwas Fertiges, vor dem der 
Lesende stehen bleiben muß. Er erkennt, daß hier ein Denker einen Weg 
zu Ende gegangen ist. Wenn er sich diese Synthese zu eigen machen will, 
dann muß er diesen Weg nachgehen, sich ganz in die Schule des Lehrers 
begeben und auf manche Möglichkeit, eigene Wege zu versuchen, verzich- 
ten. Die Synthese fordert in die Entscheidung des Ja oder Nein. 

Das Fragment ist einladend. Der Betrachter ahnt, daß er im Fragment 
einem Suchenden begegnet, wie er selbst ein Suchender ist. Er fühlt sich 
aufgefordert, das Unvollendete aufzugreifen und in einem persönlichen 
Lebensversuch weiterzuführen. Die Phantasie ist angesprochen, das Ange- 
deutete auszuzeichnen, aber dabei bleibt ihr der Spielraum eigener Wege. 
Das Fragment ist darum mehr faszinierend und zwingt nicht so stark in die 
vorgezeichneten Bahnen der Synthese. 

Bonhoeffer erkennt schmerzlich, daß die Zeitumstände sein und seiner 
Altersgefährten Leben im Fragmentarischen belassen werden. Er über- 
windet aber den Schmerz und läßt kein Selbstmitleid aufkommen. Der Sieg 
der Gewalt macht die äußere Vollendung unmöglich, kann jedoch die Qua- 
lität der Bausteine und die Ahnung des Ganzen nicht antasten. Der be- 
wußte und bejahte Verzicht auf das Ganze öffnet dem Fragment den Aus- 
blick auf eine andere Vollendung hin: •gerade das Fragment", bekennt 
Bonhoeffer, •kann ja auch wieder auf eine menschlich nicht mehr zu lei- 
stende Vollendung hinweisen"1. 

Nicht jedes Fragment hat die erwähnte Kraft, über sich selbst hinauszu- 
weisen. •Es gibt Fragmente, die nur noch auf den Kehrichthaufen gehören 
(selbst eine anständige ,Hölle' ist noch zu gut für sie)" (21. 2. 44, WE 246). 

* Umfassender ist der Verfasser diesen Gedanken in seinem Buch nachgegangen: Dietrich 
Bonhoeffer - Lehrer des Gebets. Grundlagen für eine Theologie des Gebets bei Dietrich 
Bonhoeffer, Würzburg (Echter-Verlag). Das Werk wird im Herbst 1976 erscheinen. 
1 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, München 1970 (Neuausgabe) (= WE), 242 
(20. 2. 44.). 



Albert Altenähr 204 

Es gibt also keinen billigen und schnellen Trost, wenn etwas unvollendet 
bleibt oder bleiben muß. Auf der anderen Seite gibt es Fragmente, die 
Fragmente bleiben müssen, •weil ihre Vollendung nur eine göttliche Sache 
sein kann" (ebd.). Im künstlerischen Bereich denkt Bonhoeffer hier an J. S. 
Bachs •Kunst der Fuge". Aus der frühen Zeit Bonhoeffers, als er zu Beginn 
der dreißiger Jahre noch als Dozent in Berlin wirken konnte, berichtet ein 
damaliger Student Bonhoeffers, W.-D. Zimmermann, eine Episode, die 
hier als Beispiel für ein religiös notwendiges Fragment angeführt werden 
kann. Zimmermann klagte, daß bei seinem Beten nie etwas Richtiges her- 
auskomme. Bonhoeffers Antwort ist bezeichnend in ihrer ruhigen Weite: 
•Mit unseren Gebeten ist das immer sehr unvollkommen; aber es kommt 
gar nicht so sehr auf unsere Gebete an; denn unser Beten lebt allein vom 
Beten Jesu Christi"2. 

Über dem notwendigen Fragment liegt in dieser Perspektive die Span- 
nung eines ungebrochenen und unzerbrechlichen Werdeprozesses. Es kann 
und darf vom Menschen nicht aufgelöst werden, wenn es seine Kraft nicht 
verlieren soll. Jeder Versuch, das Fragment ein Stück weiter zu vollenden, 
wird sich daran messen lassen müssen, ob es ihm gelingt, offen zu bleiben 
für weiteres Werden. 

Wenn Bonhoeffer sein Leben und Wirken als ein Fragment charakteri- 
siert, dann tut er es in der Gewißheit, daß er auf dem festen Boden Gottes 
steht. Es ist dies eine Gewißheit ohne Sicherheit, die geprägt ist von der 
Hoffnung, daß er in seinem Glauben nah genug an Gott herangekommen 
ist, ohne sich am Geheimnis Gottes vergriffen zu haben. Diese Haltung ist 
fern jeder beruhigten Passivität. Der Schmerz bleibt Schmerz, aber er führt 
nicht in die Resignation. Ganz im Gegenteil. Die glaubensgewisse Hoff- 
nung überstrahlt das Lebensfragment und läßt Bonhoeffer auch am Un- 
vollendeten froh werden. Er schreibt: •Wenn unser Leben auch nur ein 
entfernter Abglanz eines solchen (notwendigen; d. Verf.) Fragmentes ist, 
in dem wenigstens eine kurze Zeit lang die sich immer stärker häufenden 
verschiedenen Themata zusammenstimmen und in dem der große Kontra- 
punkt von Anfang bis zum Ende durchgehalten wird,... dann wollen wir 
uns auch über unser fragmentarisches Leben nicht beklagen, sondern daran 
sogar froh werden. Jeremia 45 läßt mich nicht mehr los" (21. 2. 44, WE 
246). 

Zwei Hinweisen aus diesem Textabschnitt soll im folgenden weiter nach- 
gegangen werden: dem musikalischen Bild vom großen Kontrapunkt und 
dem Verweis auf Jeremia 45. 

2 W.-D. Zimmermann, Berliner Jahre, in: Begegnungen mit Dietrich Bonhoeffer, hg. v. 
W.-D. Zimmermann, München 41969, 58. 



Das Ganze im Fragment 205 

Die Polyphonie des Lebens 

Die Musik ist für Bonhoeffer mehr als nur Lebensdekoration. Sie ist ihm 
Ausdruck eines Existenzverständnisses. Beethoven gilt ihm dabei als Re- 
präsentant des Menschen in seinen Leiden und Leidenschaften, Bach als 
Künstler, der in seiner Musik einen unermüdlichen Lobpreis Gottes singen 
will (22. 4. 34, Ges. Sehr. V 513). Die hier angedeutete Spannung entdeckt 
Bonhoeffer auch im Gesangbuch wieder, wo er die Lieder des Pietismus 
mit den vor 1680 entstandenen kontrastiert. In dieser Wertung musikali- 
scher Werke wird Bonhoeffers Verständnis von allgemein-menschlicher 
und von Glaubensqualität sichtbar. Der Mensch steht im Mittelpunkt, in- 
sofern er von sich wegdenkt, d. h. insofern er nicht die Mitte beansprucht. 
Er lebt Qualität, indem er von sich absieht, sich nach außen orientiert und 
sich von außen angesprochen und gehalten weiß. 

In diesem Zusammenhang setzt Bonhoeffers Bild von der Polyphonie 
Akzente für eine Einordnung des Verhältnisses zur Welt. In dem oben 
angeführten Bild vom großen Kontrapunkt wird von den verschiedenen 
Themata gesprochen, die sich immer stärker häufen und von denen Bon- 
hoeffer hofft, daß sie wenigstens eine kurze Zeit zusammenstimmen. Es 
sind die Bausteine, die sich in früheren Zeiten zu einem Ganzen zusammen- 
fügen ließen. Die Zeitumstände lassen es zu diesem Ganzen nicht mehr 
kommen, doch werden die Bausteine damit nicht wertlos. Der Kontra- 
punkt, der vom Anfang bis zum Ende durchgehalten wird, schlingt sich 
wie ein Band um die Einzelelemente. 

In einem Brief vom 20. 5. 44 greift Bonhoeffer das Bild wieder auf, 
variiert es und läßt es plastischer werden. Er spricht von der Ehe seines 
Freundes Bethge und der Belastung, welcher sie durch den Fronteinsatz 
Bethges ausgesetzt ist. Die Sehnsucht der Ehepartner nach körperlicher 
Nähe wird von Bonhoeffer in den größeren Zusammenhang der mensch- 
lichen Tendenz eingegliedert, eine beglückende Erfahrung verabsolutie- 
ren zu wollen. Die fruchtbare Spannung, die das Leben reich macht, 
wird in Richtung auf Eindimensionalität aufgelöst. •Es ist ... die Gefahr 
in aller starken erotischen Liebe, daß man über ihr - ich möchte sagen: die 
Polyphonie des Lebens verliert (WE 331). 

Bonhoeffer erläutert diese Polyphonie im Hinblick auf das biblische 
Doppelgebot der Liebe. Die Gottesliebe aus ganzem Herzen will nicht 
die Nächstenliebe beeinträchtigen, doch lassen sich diese beiden Weisen 
der einen Liebe nicht so aufeinander reduzieren, daß sie sich ineinander 
auflösen. Die Gottesliebe verhält sich zur Nächstenliebe wie der cantus 
firmus zu den kontrapunktischen Themen der Musik. Den kontrapunkti- 
schen Themen eignet volle Selbständigkeit, aber sie sind doch immer 



Albert Altenähr 206 

auf den cantus firmus bezogen. Nicht Zufälligkeit verbindet die beiden 
Elemente, sondern innere Notwendigkeit, so daß sie nicht voneinander 
getrennt werden können. Bonhoeffer unterstreicht seine Gedanken mit 
der christologischen Formel des Konzils von Chalkedon - •ungetrennt und 
doch geschieden" -, als deren musikalisches Abbild er die Polyphonie 
deutet (WE 331). 

Eines der kontrapunktischen Themen ist die erotische Liebe, die in ihrer 
ganzen Dynamik bejaht und gelebt werden darf, wo der cantus firmus 
deutlich erklingt. Diese erotische Liebe braucht dann nicht ängstlich 
temperiert zu werden, sondern darf sich so gewaltig entfalten wie nur 
möglich. Biblisches Zeugnis einer so erlebten Liebesfülle ist das Hohe 
Lied, das Bonhoeffer unter dem Vorzeichen des cantus firmus in seiner 
menschlichen Leidenschaftlichkeit voll bejaht. Bonhoeffer faßt seine Ge- 
danken zusammen, indem er den Freund beschwörend auffordert: •laßt in 
Eurem Zusammensein den cantus firmus recht deutlich erklingen, erst 
dann gibt es den vollen und ganzen Klang und der Kontrapunkt weiß 
sich immer getragen, er kann nicht abgleiten, er kann sich nicht lösen und 
bleibt doch ein Eigenes, Ganzes, ganz für sich. Wenn man in dieser Poly- 
phonie steht, dann wird das Leben erst ganz und zugleich weiß man, daß 
nichts Unheilvolles geschehen kann, solange der cantus firmus durchgehal- 
ten wird" (WE 331 f). 

Einen Tag nach diesem Brief, am 21. 5. 44, greift Bonhoeffer das Thema 
der Polyphonie noch einmal auf. Ohne die Begriffe •Kontrapunkt" und 
•cantus firmus" zu erwähnen, ordnet er ihnen hier den Schmerz und die 
Freude zu. Beide gehören zur Polyphonie des Lebens; beide stehen 
selbständig nebeneinander (WE 333 f). Der Grundton der Freude, als 
deren Quell Bonhoeffer den geistigen Werteschatz in seiner Familie er- 
kennt, wird Sorgen und Traurigkeit ertragen helfen (Mai 44, WE 323). 

Wenn wir diese Andeutungen in musikalischen Bildern überschauen, 
dann wird deutlich, daß Bonhoeffers Ja zum Leben gehalten ist vom Ja 
zu Gott. Die Vertikale trägt die Horizontale. Ohne die Vertikale gleitet das 
Leben ab ins Unheilvolle, die nicht mehr ausgehaltene Traurigkeit wird 
zum selbstmörderischen Selbstmitleid. 

Das Wegziel des Leidens 

An verschiedenen Stellen von •Widerstand und Ergebung" taucht ein 
Verweis auf Jer 45 auf. Die Verse Jer 45, 3 ff sind ein Gerichts- und 
Trostwort zugleich. Sie werden von Jahwe dem Propheten gegeben, da- 
mit er sie Baruch in dessen Schmerz und Klage zuspricht. Auch bei Bon- 
hoeffer tauchen sie in Situationen auf, in denen er mit sich um ein Ja 



Das Ganze im Fragment 207 

zum Willen Gottes ringen muß, z. B. anläßlich von Todesnachrichten, 
bei Sorgen um die Verwandten in den Luftangriffen auf Berlin, nach dem 
gescheiterten Putsch vom 20. Juli 1944. Den Vers 5 nimmt Bonhoeffer sich 
besonders zu Herzen: •Und du begehrst dir große Dinge? Begehre es 
nicht! Denn ich will Unglück kommen lassen über alles Fleisch, spricht 
der Herr; aber deine Seele will ich dir zur Beute geben, an welchen Ort du 
ziehest". Zu Vers 3b •Ich seufze mich müde und finde keine Ruhe" finden 
wir in Bonhoeffers Bibel die Randnotiz: •Seufzen nicht zur Kraft und zur 
Stille. Kein Seufzen zu Gott!" 

Diese Verse rufen zur Selbstbescheidung auf und zur Erkenntnis des 
Wesentlichen. Wesentlich aber ist in Zeiten des Zusammenbruchs, daß 
der Kern des Ich keinen Schaden leidet. Der Schmelzprozeß des Zusammen- 
sturzes soll das Echte freilegen. In der Taufansprache für seinen Neffen 
deutet Bonhoeffer den Jeremia-Text in diesem Sinn: •Wenn wir aus dem 
Zusammenbruch der Lebensgüter unsere lebendige Seele unversehrt da- 
vontragen, dann wollen wir uns damit zufriedengeben. Wenn der Schöp- 
fer selbst sein Werk zerstört, dürfen wir dann über die Zerstörung unserer 
Werke jammern? Es wird nicht die Aufgabe unserer Generation sein, 
noch einmal ,große Dinge zu begehren', sondern unsere Seele aus dem 
Chaos zu retten und zu bewahren und in ihr das einzige zu erkennen, das 
wir wie eine ,Beute' aus dem brennenden Hause tragen" (Mai 44, 
WE 325). 

Wie ist eine solche Haltung zu bewerten? Sie kann den Anschein der 
Resignation vermitteln. Als solche wäre sie das letzte Aufbäumen eines 
tödlich Getroffenen, der noch in der Niederlage den Trotz wagt, sich 
als Unbesiegten zu bezeichnen. Ist es aber wirklich das Symptom einer 
Gefängnisneurose nach 14 Monaten der Haft? Das wäre zu kurzschlüssig 
geurteilt. Bonhoeffer spricht hier aus der Freiheit des Gefangenen heraus, 
der wirklich Mehrdimensionalität lebt. Die Sehnsucht nach körperlicher 
Freiheit mit ihren Möglichkeiten zur Tat besteht in ihrer ganzen Stärke 
ungebrochen weiter, aber sie lebt in der Ruhe eines letzten Geborgenseins 
(vgl. die Losungen vom 20./21. 7. 44, WE 402: Ps 20, 8; Rom 8, 31; Ps 
23, l;JohlO, 14). 

Das Wissen um die letzte Geborgenheit schenkt dem Gefangenen die 
Freiheit, den allgemeinen Tatendrang und den besonderen Selbstgestal- 
tungsdrang aufzugeben und sich Gott und seinem Wirken zu überlassen. 
Der Gefangene hat sich nicht in Unruhe und Erschöpfung hineingeseufzt, 
sondern zu jener Kraft und Stille hin, welche ungebrochen zur Tat schrei- 
ten können, wo ihnen die äußeren Möglichkeiten dazu wieder gegeben 
werden. In der Übergabe an Gott gliedert sich der Mensch erst wirklich 
dem Diesseits mit seinen vielen Facetten ein. Er nimmt das Leben als ein 



Albert Altenähr 208 

Geschenk Gottes an. Es bleibt ihm auch dann Geschenk, wenn es in die 
Erfahrung des Leidens führt. Diese Haltung ist dem Sich-Gott-Uberge- 
benden möglich, weil er in allem persönlichen Leiden Gottes Leiden an der 
Welt erkennt. Sein Leiden ist ein Mitleiden mit Christi Leiden, ein Hin- 
eingerissenwerden in das messianische Leiden (vgl. 18. 7. 44, WE 395). 
In den Worten Bonhoeffers am Tage der großen Enttäuschung, dem 21. 
7. 44, klingt das folgendermaßen: •Wenn man völlig darauf verzichtet 
hat, aus sich selbst etwas zu machen - sei es einen Heiligen oder einen 
bekehrten Sünder oder einen Kirchenmann (eine sogenannte priesterliche 
Gestalt!), einen Gerechten oder einen Ungerechten, einen Kranken oder 
Gesunden - und dies nenne ich Diesseitigkeit, nämlich in der Fülle der Auf- 
gaben, Fragen, Erfolge und Mißerfolge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten 
leben, - dann wirft man sich Gott ganz in die Arme, dann nimmt man 
nicht mehr die eigenen Leiden, sondern die Leiden Gottes in der Welt 
ernst, dann wacht man mit Christus in Gethsemane, und ich denke, das ist 
Glaube, das ist [igrdvoia; und so wird man ein Mensch, ein Christ (Vergl. 
Jer 45!). Wie sollte man bei Erfolgen übermütig oder an Mißerfolgen irre 
werden, wenn man im diesseitigen Leben Gottes Leiden mitleidet?" 
(WE 402). 

Dichterisch konzentriert hat Bonhoeffer die Spannung von Tat und Lei- 
den, von befreiendem Engagement und von der größeren Freiheit aus Gott 
in seinem Gedicht •Stationen auf dem Wege zur Freiheit" eingefangen 
(WE 403). Dieses Gedicht hat eine stilistische Steigerung vom Imperativ 
in den ersten beiden Strophen (Zucht, Tat) über die ruhige Aussage in der 
dritten Strophe (Leiden) zum bittenden Gebet in der vierten Strophe (Tod). 
Die beiden mittleren Strophen interessieren hier besonders: 

Tat 
Nicht das Beliebige, sondern das Rechte tun und wagen, / nicht im 
Möglichen schweben, das Wirkliche tapfer ergreifen, / nicht in der 
Flucht der Gedanken, allein in der Tat ist die Freiheit. 
Tritt aus ängstlichem Zögern heraus in den Sturm des Geschehens, 
/ nur von Gottes Gebot und deinem Glauben getragen, / und die Frei- 
heit wird deinen Geist jauchzend empfangen. 

Leiden 
Wunderbare Verwandlung. Die starken, tätigen Hände / sind dir 
gebunden. Ohnmächtig, einsam siehst du das Ende / deiner Tat. Doch 
atmest du auf und legst das Rechte / still und getrost in stärkere Hand 
und gibst dich zufrieden. / Nur einen Augenblick berührtest du selig 
die Freiheit, / dann übergabst du sie Gott, damit er sie herrlich voll- 
ende. 



Das Ganze im Fragment 209 

Der Wechsel vom fordernden Imperativ in die zurückhaltende Aussage 
läßt ahnend aufleuchten, daß die befreiende Kraft des Leidens nicht mehr 
Menschenwerk ist, sondern Gabe Gottes an den, der im Leiden gelernt hat, 
die Tat aus der Hand zu geben. Die Wortwahl der Strophen macht deut- 
lich, daß starke Tat und ohnmächtiges Leiden nicht beziehungslos neben- 
einander oder gar gegeneinander stehen. Vielmehr ist es die bejahte An- 
nahme der Ohnmacht, welche das Leiden zu einer Vollendung der Tat 
werden läßt. Bonhoeffer selbst hat diese Deutung seinem Gedicht gege- 
ben. Seine Interpretation ist richtungweisend, weil sie das Spezifische 
einer •christlichen" Tat herausstellt. Die Tat ist dann eine Sache des 
Glaubens, wenn sie das Leiden als ihre Fortsetzung bejaht: •Die Befrei- 
ung liegt im Leiden darin, daß man seine Sache ganz aus den eigenen 
Händen geben und in die Hände Gottes legen darf. In diesem Sinne ist 
der Tod die Krönung der menschlichen Freiheit. Ob die menschliche Tat 
eine Sache des Glaubens ist oder nicht, entscheidet sich darin, ob der 
Mensch sein Leiden als eine Fortsetzung seiner Tat, als eine Vollendung 
der Freiheit versteht oder nicht" (28. 7. 44, WE 407). 

Das Vorletzte und das Letzte 

Ein Versuch, diese mehr existentiellen als theoretischen Äußerungen Bon- 
hoeffers zur vita christiana aufzuarbeiten, kann auf die Kategorie des 
Vorletzten und Letzten zurückgreifen, die Bonhoeffer in der •Ethik" an- 
gerissen hat und an die er sich in •Widerstand und Ergebung" erinnert. 
Das Letzte ist der Bereich Gottes. Es ist Gott selbst und sein Wort in der 
Tat der Rechtfertigung. Hinter dieser letzten Wirklichkeit gibt es keine 
weitere •allerletzte" Wirklichkeit. Ebenso eindeutig wie er Gott die 
Letztlichkeit zuschreibt, erkennt Bonhoeffer der Welt den Charakter des 
Letzten ab; sie ist Vorletztes. 

•Christliches Leben ist Anbruch des Letzten in mir, das Leben Jesu 
Christi in mir"3. Das Leben des Christen ist als solches nur durch ein 
Hinübergreifen des Letzten in die menschliche Lebenssphäre möglich, 
ja, christliches Leben ist eigentlich dieses Hinübergreifen. Es gibt keine 
Methode, keinen menschlichen Weg in die Rechtfertigung, denn das recht- 
fertigende Wort ist allein Gottes Wort, das alles Vorletzte abbricht (E 
131, 133). 

Dennoch ist zu sagen, daß das christliche Leben ein Leben im Vorletzten 
ist. Es ist ein Leben, das auf das Letzte wartet. •Das Vorletzte wird ver- 
schlungen vom Letzten und doch behält es seine Notwendigkeit und sein 

s D. Bonhoeffer, Ethik, München 71969 (= E), 150. 



Albert Altenähr 210 

Recht, solange die Erde steht" (E 150). Seine Aufgabe ist es, wegberei- 
tend für das Letzte zu wirken. Christus bahnt sich zwar selbst einen Weg, 
damit aber die Gewalt seines Kommens die Menschen nicht im Zorn nie- 
derschlage, sondern sie als demütig Wartende antreffe, darum geht dem 
Einzug der Ruf zur Wegbereitung voraus (E 143). Kurz gesagt geht es 
darum, die irdischen Widerstände, die das Glauben erschweren, abzu- 
bauen. Das verlangt, daß das Menschenmögliche getan wird, um jenes 
Menschliche zu verwirklichen, welches offenes Gefäß für das Göttliche sein 
soll (E 142-147). 

Bonhoeffer erkennt innerhalb der Wegbereitung eine Dynamik der 
Schritte. Nicht immer scheint es möglich zu sein, den vollen Glauben, d. h. 
den Glauben in seiner nächsten Annäherung an das Letzte zu praktizieren 
und zu verkünden. Darf es aber im Leben des Christen vorletztes Verhal- 
ten geben oder hat allein letztes Verhalten ein Recht? •Warum", so fragt 
Bonhoeffer, •verschließt sich uns oftmals der Mund, der das Letzte zum 
Ausdruck bringen sollte und entschließe ich mich zu einer durchaus vor- 
letzten menschlichen Solidarität?" (E 134). In der Antwort bejaht Bon- 
hoeffer eine pastorale Arkandisziplin. Sie dient dem Schutz des letzten 
Wortes, das Gott zu seiner Zeit (freilich durch Menschenmund) sagt. Sie 
läßt dieses letzte Wort als teures Wort erkennen, das dem Menschen nicht 
jederzeit handlich zur Verfügung steht. Das bewußte Verharren im Vor- 
letzten kann darum hier und da - und nicht nur im Einzelfall - der ech- 
tere Hinweis auf das Letzte sein. 

Mutatis mutandis gelten diese Hinweise auch für das Verhältnis von 
Tat und Leiden, von Freude und Sorge, von Widerstand und Ergebung. 
Zucht, Tat, Leiden und Tod sind nicht-austauschbare Stationen auf dem 
Wege zur Freiheit. Es sind Schritte in notwendiger Reihenfolge. Stehen 
Zucht und Tat im Licht des wegbereitenden Vorletzten, so wird im 
Leiden der Einbruch des Letzten deutlicher, der sich schließlich im Tod 
volle freie Bahn schafft. Die Freiheit der einzelnen Strophen des Gedich- 
tes •Stationen" bekommt ihre jeweilig höhere Vollendung durch die Frei- 
heit der folgenden Station. Je stärker das Ringen um Freiheit zum Gebet 
der Eingliederung in Gott wird, desto intensiver wird die Freiheit. 

Die Ergebung, zu der Bonhoeffer vorstößt, ist letztes Tun der Wegbe- 
reitung. Es gilt von ihr das Wort aus einem Dezember-Brief des Jahres 
1943: •Wer zu schnell und zu direkt neutestamentlich sein und empfin- 
den will, ist m. E. kein Christ. . . Man kann und darf das letzte Wort nicht 
vor dem vorletzten sprechen" (5. 12. 43, WE 176). Ganz ähnlich klingen 
die Zeilen Bonhoeffers an die Mutter seiner Braut aus der Osterzeit 1944: 
•Schon richtet sich unser Blick auf das Letzte, aber noch haben wir unsere 
Aufgaben, unsere Freuden und unsere Schmerzen auf dieser Erde und 



Das Ganze im Fragment 211 

die Kraft des Lebens ist uns durch Ostern zuteil ... Auch ich will mit 
Maria (Bonhoeffers Braut; d. Verf.) diesen Weg gehen, ganz bereit für 
das Letzte, für die Ewigkeit und doch ganz gegenwärtig für die Aufgaben, 
für die Schönheiten und für die Nöte dieser Erde. Nur auf diesem Wege 
können wir miteinander ganz froh und ruhig werden. Mit ausgestreckten 
offenen Händen wollen wir empfangen, was Gott uns schenkt und uns 
daran freuen aus ganzem Herzen, und mit stillem Herzen wollen wir 
hingeben, was Gott uns noch nicht gewährt oder nimmt" (10. 4. 44, WE 
277). 

Ein letzter Hinweis auf einen Bonhoeffer-Text in diesem Zusammen- 
hang soll noch einmal seine volle Bejahung irdischen Glücks fern eines 
jeden falsch-frommen Dolorismus herausstellen. Die Erkenntnis, •daß 
diese arme Erde nicht unsere Heimat ist", ist eine allerletzte Erkenntnis, 
die uns die irdische Freude nicht madig machen darf. In drastischer 
Formulierung: •daß ein Mensch in den Armen seiner Frau sich nach dem 
Jenseits sehnen soll, das ist, milde gesagt, eine Geschmacklosigkeit und 
jedenfalls nicht Gottes Wille". Alles muß zu seiner Zeit Geltung haben 
und das bedeutet, •daß man mit Gott Schritt hält und ihm nicht immer 
schon einige Schritte vorauseilt, allerdings auch keinen Schritt hinter ihm 
zurückbleibt" (18. 11. 43, WE 189; vgl. d. ganzen Textzusammenhang). 

Das Gebet als Übergabe an Gott 

Gleichsam als Nagelprobe auf die Haltbarkeit der hier dargestellten Ge- 
danken Bonhoeffers zur vita christiana ist die Frage zu stellen, wie sich 
Bonhoeffers Äußerungen zum Gebet in sie einordnen. Ohne Rückhalt ist zu 
sagen, daß Bonhoeffer das Beten als menschlich letztes Tun mit dem Ziel 
der Eingliederung in das göttlich Letzte versteht. Gebet ist Übergabe 
des Menschen an Gott, damit er das Menschentum vollende und den Men- 
schen in seine Hand nehme. 

Durch den Krieg und die dadurch bedingte Einziehung vieler Pastoren 
trat die Frage der Vertretung der verhinderten Pfarrer als überschwere 
Aufgabe an die Zurückgebliebenen heran. Trotz allen persönlichen Ein- 
satzes mußte manches liegenbleiben. Deutlich wird in Bonhoeffers Ant- 
wort auf diese Situation der Charakter des Gebetes als eines befreienden 
Letzten herausgestellt. Er schreibt: •An manchen Stellen geht es fast über 
die Kraft der Brüder. Wo wir dann aber so deutlich an die Grenze unseres 
Dienstes stoßen, sollen wir uns auch nicht durch Skrupel aufreiben lassen. 
Hier tritt Gebet und Glaube in die Lücke und die Dankbarkeit für das, was 
wir noch tun können" (Mai 1940, Ges. Sehr. IV 565). Ähnlich kann Bon- 
hoeffer sprechen, wenn er das viel weniger •dramatische" Gebet am Abend 



Albert Altenähr 212 

eines normalen Arbeitstages bedenkt. In •Gemeinsames Leben" sagt er 
dazu: •Wann können wir tiefer um Gottes Macht und Wirken wissen als 
in der Stunde, da wir die Arbeit aus den Händen legen und uns seinen 
treuen Händen befehlen? Wann sind wir zum Gebet um Segen, Frieden 
und Bewahrung bereiter als dort, wo unser Tun am Ende ist? Wenn wir 
müde werden, tut Gott sein Werk"4. Dieselbe Einstellung läßt sich auch 
in Bonhoeffers Praxis der Fürbitte aufspüren. 

Aus dieser Betonung der Übergabe an Gott heraus sind für Bonhoeffer 
die zentralen Aussagen des Gebetes die ersten Bitten des Vater-Unsers. 
Die schweren Jahre des Kirchenkampfes und des Krieges eröffnen in be- 
sonderer Weise das Verständnis dieser Bitten. So schreibt Bonhoeffer 1937: 
•Dazu lernen wir in diesen Zeiten wohl auch wieder die ersten Bitten des 
Vater-Unsers beten ... An ihnen lernen wir uns selbst und unser persön- 
liches Ergehen vergessen und für gering achten. Wie sollen wir auch fest 
bleiben, solange wir uns selbst wichtig sind?" (24. 6. 37, Ges. Sehr. II 
517). 

Das Gebet ist als Selbstübergabe an Gott nichts anderes als Wort gewor- 
dener Glaube. •Glaube heißt nicht auf mich selbst, sondern allein auf den 
dreieinigen Gott vertrauen" (20. 10. 36, Ges. Sehr. II 349). Das Gegen- 
teil des Glaubens ist die Sorge; sie ist •Sache der Heiden, die nicht glau- 
ben, die sich auf ihre Kraft und Arbeit verlassen, aber nicht auf Gott"5. 
Im Glauben liefert sich der Mensch Gott aus. In den Meditationen zu Ps 
119 schreibt Bonhoeffer in diesem Sinn: •Gott fragt nicht nach unseren 
mehr oder weniger modernen Idealen von Jugendlichkeit, sondern er fragt 
allein danach, ob ein Leben sich seiner Herrschaft ausliefert oder nicht" 
(1939/40 Ges. Sehr. IV 525). 

Der Christ - ein •ästhetischer" Mensch 

Wenn wir in der Rückschau auf die hier herausgearbeiteten Perspektiven 
Bonhoeffers zur vita Christiana die Qualität der zu Wort gekommenen 
Texte abtasten, dann wird uns aufstoßen, daß Bonhoeffer vieles konkret 
sagt und in Bildern anklingen läßt. Der Leser seines Werkes wird die viel- 
fältigen Anmerkungen zur Musik, zur bildenden Kunst und zur Literatur 
registrieren. Es fällt ferner auf, daß in den Haftaufzeichnungen Gedichte 
auftauchen, die stilistisch erstaunlich ausgereift und inhaltlich außerordent- 
lich dicht sind. Wie sind diese Fakten zu werten? Ist es damit getan, hier 
eine persönliche Prägung Bonhoeffers zu erkennen, oder besteht ein Wech- 

4 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, München 121966, 62. 
5 D. Bonhoeffer, Nadifolge, München »1967,155. 



Das Ganze im Fragment 213 

seispiel von persönlicher Eigenart und theologischer Konzeption. Wir glau- 
ben, letzteres erkennen zu können. 

Schon 1932/33 fällt in einem Seminar Bonhoeffers über •Probleme einer 
theologischen Anthropologie" eine Bemerkung, die aufhorchen läßt: •Der 
Christ und der Künstler können von sich ab- und über sich hinaussehen 
und ,Gott' sagen" (Ges. Sehr. V 357). Die •Übungen" des christlichen Le- 
bens gehören nach diesem Seminar in erster Linie in den Bereich dieses 
Christlich-Künstlerischen und erst in zweiter Linie in den Bereich der 
Ethik. 

Im Zusammenhang mit Gedanken über die Freundschaft kontrastiert 
Bonhoeffer 1944 die ethische und die ästhetische Existenz. Die ästhetische 
Existenz schreitet den Spielraum der Freiheit aus und verteidigt ihn gegen 
die ethische Existenz (23. 1. 44, WE 216 f). Die ethische Existenzweise ist 
im Kampf der unterschiedlichen Ansprüche dem Tragischen verhaftet (vgl. 
E 245 f). Der Mensch der ästhetischen Existenz ist einfältig im Sinn der 
ungeteilten Ausrichtung auf Gott. Während Einfachheit ein Ziel mensch- 
licher Werdemöglichkeiten ist, ist Einfalt eine Wirklichkeit, die sich der 
Mensch nicht erringen kann, sondern schenken lassen muß (12. 2. 44, WE 
238). 

Die Ausprägung des ästhetischen Menschen ist das •Kind", das in sei- 
nem Gerichtetsein auf das von außen Zukommende den Eschata nahe ist. 
Das Kindsein ist für Bonhoeffer in dieser Sicht nicht ein durch die Mündig- 
keit zu überwindendes Entwicklungsstadium, sondern Ziel mündiger und 
letzter Redlichkeit (vgl. 16. 7. 44, WE 394). Das •Kind" ist der Mensch, 
dem die Eingliederung in Gott geschenkt wurde. 

In den hier angedeuteten Kategorien werden Wirklichkeiten ansichtig, 
von denen kaum ohne Gefahr von Mißverständnissen gesprochen werden 
kann. Nur in einem behutsamen Zugreifen erschließen sie sich dem Beob- 
achter. Ihre Zerbrechlichkeit rührt daher, daß sie nicht aus dem Kopf allein 
geboren sind, sondern uns etwas von den innersten Überzeugungen des 
sich mitteilenden Menschen sehen lassen. Instinktiv weiß der Sprechende, 
daß er sich im Sprechen preisgibt, ohne daß er für dieses Risiko die Sicher- 
heit als Gegengabe einhandeln könnte, daß das Gesagte das Gemeinte 
wirklich wiedergibt. In dieser Spannung behalten die gewählten Formu- 
lierungen und Bilder etwas zurückhaltend Andeutendes und unabge- 
schlossen Offenes. In einem solchen Schweben der theologischen Sprache 
tut sich kund, daß vom Letzten - wenn überhaupt - nur ahnend gesprochen 
werden kann. 




