Albert Altendhr 202

auf die Autoritat des bittenden Christus hin, ernstgenommen sind. Er fiihrt
vor dem Vater das bindende Wort, das Gott fiir die Menschen, fiir ihr
Leben und Schicksal einzunehmen nicht aufhért.

Zum Zweiten: Dafir, dafl Gott die Bitte in Rechnung stellt, sei hier zum
Schluf das oft zitierte Wort des hl. Augustinus angefithrt: Die Kirche hitte
keinen Paulus, wenn Stefanus nicht gebetet hitte. Und bei den Kirchen-
vitern finden wir die gewagte Uberlegung, ob nicht selbst die Fleisch-
werdung Gottes von den Propheten und den Heiligen des Alten Bundes
erbetet worden sei. Bindet so Gott die Mitteilung der allerhdchsten Giiter
an die Bitte? Wagen wir solches Beten? Und freuen wir uns, daff Gott uns
solches zutraut?

Das Ganze im Fragment
Zu Gedanken Bonhoeffers iiber die vita christiana

Albert Altenihr OSB, Abtei Gerleve

Das Werk Dietrich Bonhoeffers ist vielféltig abgeklopft worden. Obwohl
es nur wenige Buchbédnde umfafit, geht von ihm der Anreiz aus, immer wie-
der neue Aspekte herauszuarbeiten, welche die jeweilige theologische
Szene befruchten konnen. Die Fragen des Heute lassen Facetten aufleuch-
ten, welche gestern noch glanzlos im Verborgenen lagen. Frith wurden
Bonhoeffers aufreizend neue Formulierungen zur miindigen Welt, zur
nicht-religidsen Interpretation biblischer Begriffe, zur Gottesfrage iiber-
haupt gehort und bedacht; sie wurden positiv aufgenommen oder verwor-
fen. Der theologische Denker Bonhoeffer wurde ernst genommen. Er sprach
um so mehr an, als seine Aussagen durch seine Bereitschaft zum Tod das
Siegel des Lebenszeugnisses bekamen. Die Sehnsucht nach einer lebendigen
Theologie, fiir die sich zu sterben lohnte, hatte in ihm eine ahnende Ant-
wort erhalten.

Der existentielle Reichtum von Bonhoeffers Werk macht heute seinen
Namen in immer weiteren Kreisen bekannt. Auf Spruchkarten und Kalen-
derblittern und in den Gebetbiichern aller Konfessionen tauchen einzelne



Das Ganze im Fragment 203

Sitze und kurze Passagen aus seinen Schriften auf. Hier wird Bonhoeffer
nicht so sehr als wissenschaftlicher Theologe gesehen, sondern als Meister
geistlicher Erfahrung, der uns, die wir nach solcher Erfahrung suchen,
Wege in die Tiefe weisen kann. Der vorliegende Beitrag versucht, einige
Grundaspekte der geistlichen Lehre Bonhoeffers zu erhellen*.

Leben im Fragment

Bonhoeffer spricht uns Heutige an. Sein Werk ist ein Fragment geblieben,
aber es scheint, dafl es gerade dieses Fragmentarische ist, was uns immer
wieder anlockt. Die grofle Synthese hat etwas Erhabenes an sich, aber sie
ist doch auch abschreckend. In ihr begegnet etwas Fertiges, vor dem der
Lesende stehen bleiben mufi. Er erkennt, daf hier ein Denker einen Weg
zu Ende gegangen ist. Wenn er sich diese Synthese zu eigen machen will,
dann muf} er diesen Weg nachgehen, sich ganz in die Schule des Lehrers
begeben und auf manche Moglichkeit, eigene Wege zu versuchen, verzich-
ten. Die Synthese fordert in die Entscheidung des Ja oder Nein.

Das Fragment ist einladend. Der Betrachter ahnt, dafl er im Fragment
einem Suchenden begegnet, wie er selbst ein Suchender ist. Er fihlt sich
aufgefordert, das Unvollendete aufzugreifen und in einem personlichen
Lebensversuch weiterzufithren. Die Phantasie ist angesprochen, das Ange-
deutete auszuzeichnen, aber dabei bleibt ihr der Spielraum eigener Wege.
Das Fragment ist darum mehr faszinierend und zwingt nicht so stark in die
vorgezeichneten Bahnen der Synthese.

Bonhoeffer erkennt schmerzlich, daf} die Zeitumstinde sein und seiner
Altersgefdhrten Leben im Fragmentarischen belassen werden. Er iber-
windet aber den Schmerz und 138t kein Selbstmitleid aufkommen. Der Sieg
der Gewalt macht die duflere Vollendung unmoglich, kann jedoch die Qua-
litdt der Bausteine und die Ahnung des Ganzen nicht antasten. Der be-
wuflte und bejahte Verzicht auf das Ganze 6ffnet dem Fragment den Aus-
blick auf eine andere Vollendung hin: ,gerade das Fragment“, bekennt
Bonhoeffer, ,kann ja auch wieder auf eine menschlich nicht mehr zu lei-
stende Vollendung hinweisen®*.

Nicht jedes Fragment hat die erwédhnte Kraft, iiber sich selbst hinauszu-
weisen. ,Es gibt Fragmente, die nur noch auf den Kehrichthaufen gehoren
(selbst eine anstindige ,Holle* ist noch zu gut fiir sie)* (21. 2. 44, WE 246).

* Umfassender ist der Verfasser diesen Gedanken in seinem Buch nachgegangen: Dietrich
Bonhoeffer — Lehrer des Gebets. Grundlagen fiir eine Theologie des Gebets bei Dietrich
Bonhoeffer, Wiirzburg (Echter-Verlag). Das Werk wird im Herbst 1976 erscheinen.

1 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Minchen 1970 (Neuausgabe) (= WE), 242
(20. 2. 44.).



Albert Altenéhr 204

Es gibt also keinen billigen und schnellen Trost, wenn etwas unvollendet
bleibt oder bleiben mufl. Auf der anderen Seite gibt es Fragmente, die
Fragmente bleiben miissen, ,weil ihre Vollendung nur eine géttliche Sache
sein kann“ (ebd.). Im kiinstlerischen Bereich denkt Bonhoeffer hier an J. S.
Bachs ,Kunst der Fuge“. Aus der frithen Zeit Bonhoeffers, als er zu Beginn
der dreifliger Jahre noch als Dozent in Berlin wirken konnte, berichtet ein
damaliger Student Bonhoeffers, W.-D. Zimmermann, eine Episode, die
hier als Beispiel fir ein religids notwendiges Fragment angefithrt werden
kann. Zimmermann klagte, dafl bei seinem Beten nie etwas Richtiges her-
auskomme. Bonhoeffers Antwort ist bezeichnend in ihrer ruhigen Weite:
»Mit unseren Gebeten ist das immer sehr unvollkommen; aber es kommt
gar nicht so sehr auf unsere Gebete an; denn unser Beten lebt allein vom
Beten Jesu Christi“2,

Uber dem notwendigen Fragment liegt in dieser Perspektive die Span-
nung eines ungebrochenen und unzerbrechlichen Werdeprozesses. Es kann
und darf vom Menschen nicht aufgelést werden, wenn es seine Kraft nicht
verlieren soll. Jeder Versuch, das Fragment ein Stiick weiter zu vollenden,
wird sich daran messen lassen miissen, ob es ihm gelingt, offen zu bleiben
fir weiteres Werden.

Wenn Bonhoeffer sein Leben und Wirken als ein Fragment charakteri-
siert, dann tut er es in der Gewifheit, dafl er auf dem festen Boden Gottes
steht. Es ist dies eine Gewifheit ohne Sicherheit, die geprigt ist von der
Hoffnung, dafl er in seinem Glauben nah genug an Gott herangekommen
ist, ohne sich am Geheimnis Gottes vergriffen zu haben. Diese Haltung ist
fern jeder beruhigten Passivitit. Der Schmerz bleibt Schmerz, aber er fiihrt
nicht in die Resignation. Ganz im Gegenteil. Die glaubensgewisse Hoff-
nung iberstrahlt das Lebensfragment und 148t Bonhoeffer auch am Un-
vollendeten froh werden. Er schreibt: ,, Wenn unser Leben auch nur ein
entfernter Abglanz eines solchen (notwendigen; d. Verf.) Fragmentes ist,
in dem wenigstens eine kurze Zeit lang die sich immer stirker hdufenden
verschiedenen Themata zusammenstimmen und in dem der grofie Kontra-
punkt von Anfang bis zum Ende durchgehalten wird, . . . dann wollen wir
uns auch tber unser fragmentarisches Leben nicht beklagen, sondern daran
sogar froh werden. Jeremia 45 1dfit mich nicht mehr los“ (21. 2. 44, WE
946).

Zwei Hinweisen aus diesem Textabschnitt soll im folgenden weiter nach-
gegangen werden: dem musikalischen Bild vom grofien Kontrapunkt und
dem Verweis auf Jeremia 45.

* W.-D. Zimmermann, Berliner Jahre, in: Begegnungen mit Dietrich Bonhoeffer, hg. v.
W.-D. Zimmermann, Miinchen 41969, 58.



Das Ganze im Fragment 205

Die Polyphonie des Lebens

Die Musik ist fiir Bonhoeffer mehr als nur Lebensdekoration. Sie ist ihm
Ausdruck eines Existenzverstdndnisses. Beethoven gilt ihm dabei als Re-
prasentant des Menschen in seinen Leiden und Leidenschaften, Bach als
Kiinstler, der in seiner Musik einen unermiidlichen Lobpreis Gottes singen
will (22. 4. 34, Ges. Schr. V 513). Die hier angedeutete Spannung entdeckt
Bonhoeffer auch im Gesangbuch wieder, wo er die Lieder des Pietismus
mit den vor 1680 entstandenen kontrastiert. In dieser Wertung musikali-
scher Werke wird Bonhoeffers Verstindnis von allgemein-menschlicher
und von Glaubensqualitdt sichtbar. Der Mensch steht im Mittelpunkt, in-
sofern er von sich wegdenkt, d. h. insofern er nicht die Mitte beansprucht.
Er lebt Qualitit, indem er von sich absieht, sich nach auflen orientiert und
sich von auflen angesprochen und gehalten weifi.

In diesem Zusammenhang setzt Bonhoeffers Bild von der Polyphonie
Akzente fir eine Einordnung des Verhéltnisses zur Welt. In dem oben
angefihrten Bild vom groflen Kontrapunkt wird von den verschiedenen
Themata gesprochen, die sich immer starker hiufen und von denen Bon-
hoeffer hofft, dafl sie wenigstens eine kurze Zeit zusammenstimmen. Es
sind die Bausteine, die sich in fritheren Zeiten zu einem Ganzen zusammen-
fiigen lieflen. Die Zeitumstinde lassen es zu diesem Ganzen nicht mehr
kommen, doch werden die Bausteine damit nicht wertlos. Der Kontra-
punkt, der vom Anfang bis zum Ende durchgehalten wird, schlingt sich
wie ein Band um die Einzelelemente.

In einem Brief vom 20. 5. 44 greift Bonhoeffer das Bild wieder auf,
variiert es und 1488t es plastischer werden. Er spricht von der Ehe seines
Freundes Bethge und der Belastung, welcher sie durch den Fronteinsatz
Bethges ausgesetzt ist. Die Sehnsucht der Ehepartner nach korperlicher
Nihe wird von Bonhoeffer in den groferen Zusammenhang der mensch-
lichen Tendenz eingegliedert, eine beglickende Erfahrung verabsolutie-
ren zu wollen. Die fruchtbare Spannung, die das Leben reich macht,
wird in Richtung auf Eindimensionalitdt aufgelost. ,Es ist . . . die Gefahr
in aller starken erotischen Liebe, daf man iiber ihr — ich méchte sagen: die
Polyphonie des Lebens verliert (WE 331).

Bonhoeffer erldutert diese Polyphonie im Hinblick auf das biblische
Doppelgebot der Liebe. Die Gottesliebe aus ganzem Herzen will nicht
die Nichstenliebe beeintrichtigen, doch lassen sich diese beiden Weisen
der einen Liebe nicht so aufeinander reduzieren, dafl sie sich ineinander
auflosen. Die Gottesliebe verhélt sich zur Nachstenliebe wie der cantus
firmus zu den kontrapunktischen Themen der Musik. Den kontrapunkti-
schen Themen eignet volle Selbstédndigkeit, aber sie sind doch immer



Albert Altendhr 206

auf den cantus firmus bezogen. Nicht Zufalligkeit verbindet die beiden
Elemente, sondern innere Notwendigkeit, so dall sie nicht voneinander
getrennt werden konnen. Bonhoeffer unterstreicht seine Gedanken mit
der christologischen Formel des Konzils von Chalkedon — ,,ungetrennt und
doch geschieden® —, als deren musikalisches Abbild er die Polyphonie
deutet (WE 331).

Eines der kontrapunktischen Themen ist die erotische Liebe, die in ihrer
ganzen Dynamik bejaht und gelebt werden darf, wo der cantus firmus
deutlich erklingt. Diese erotische Liebe braucht dann nicht &dngstlich
temperiert zu werden, sondern darf sich so gewaltig entfalten wie nur
moglich. Biblisches Zeugnis einer so erlebten Liebesfille ist das Hohe
Lied, das Bonhoeffer unter dem Vorzeichen des cantus firmus in seiner
menschlichen Leidenschaftlichkeit voll bejaht. Bonhoeffer faft seine Ge-
danken zusammen, indem er den Freund beschworend auffordert: ,ladt in
Eurem Zusammensein den cantus firmus recht deutlich erklingen, erst
dann gibt es den vollen und ganzen Klang und der Kontrapunkt weifl
sich immer getragen, er kann nicht abgleiten, er kann sich nicht 16sen und
bleibt doch ein Eigenes, Ganzes, ganz fiir sich. Wenn man in dieser Poly-
phonie steht, dann wird das Leben erst ganz und zugleich weifl man, daf}
nichts Unbeilvolles geschehen kann, solange der cantus firmus durchgehal-
ten wird“ (WE 331 {).

Einen Tag nach diesem Brief, am 21. 5. 44, greift Bonhoeffer das Thema
der Polyphonie noch einmal auf. Ohne die Begriffe ,Kontrapunkt“ und
ycantus firmus® zu erwahnen, ordnet er ithnen hier den Schmerz und die
Freude zu. Beide gehdren zur Polyphonie des Lebens; beide stehen
selbstindig nebeneinander (WE 333 f). Der Grundton der Freude, als
deren Quell Bonhoeffer den geistigen Werteschatz in seiner Familie er-
kennt, wird Sorgen und Traurigkeit ertragen helfen (Mai 44, WE 323).

Wenn wir diese Andeutungen in musikalischen Bildern wiberschauen,
dann wird deutlich, dafl Bonhoeffers Ja zum Leben gehalten ist vom Ja
zu Gott. Die Vertikale tragt die Horizontale. Ohne die Vertikale gleitet das
Leben ab ins Unheilvolle, die nicht mehr ausgehaltene Traurigkeit wird
zum selbstmoérderischen Selbstmitleid.

Das Wegziel des Leidens

An verschiedenen Stellen von ,Widerstand und Ergebung® taucht ein
Verweis auf Jer 45 auf. Die Verse Jer 45,3 ff sind ein Gerichts- und
Trostwort zugleich. Sie werden von Jahwe dem Propheten gegeben, da-
mit er sie Baruch in dessen Schmerz und Klage zuspricht. Auch bei Bon-
hoeffer tauchen sie in Situationen auf, in denen er mit sich um ein Ja



Das Ganze im Fragment 207

zum Willen Gottes ringen muf}, z. B. anlifilich von Todesnachrichten,
bei Sorgen um die Verwandten in den Luftangriffen auf Berlin, nach dem
gescheiterten Putsch vom 20. Juli 1944. Den Vers 5 nimmt Bonhoeffer sich
besonders zu Herzen: ,Und du begehrst dir grofe Dinge? Begehre es
nicht! Denn ich will Ungliick kommen lassen tber alles Fleisch, spricht
der Herr; aber deine Seele will ich dir zur Beute geben, an welchen Ort du
ziehest®. Zu Vers 8b , Ich seufze mich miide und finde keine Ruhe® finden
wir in Bonhoeffers Bibel die Randnotiz: ,Seufzen nicht zur Kraft und zur
Stille. Kein Seufzen zu Gott!“

Diese Verse rufen zur Selbstbescheidung auf und zur Erkenntnis des
Wesentlichen. Wesentlich aber ist in Zeiten des Zusammenbruchs, daf
der Kern des Ich keinen Schaden leidet. Der Schmelzprozef des Zusammen-
sturzes soll das Echte freilegen. In der Taufansprache fiir seinen Neffen
deutet Bonhoeffer den Jeremia-Text in diesem Sinn: , Wenn wir aus dem
Zusammenbruch der Lebensgiiter unsere lebendige Seele unversehrt da-
vontragen, dann wollen wir uns damit zufriedengeben. Wenn der Schop-
fer selbst sein Werk zerstort, diirfen wir dann iiber die Zerstérung unserer
Werke jammern? Es wird nicht die Aufgabe unserer Generation sein,
noch einmal ,grofle Dinge zu begehren®, sondern unsere Seele aus dem
Chaos zu retten und zu bewahren und in ibr das einzige zu erkennen, das
wir wie eine ,Beute’ aus dem brennenden Hause tragen® (Mai 44,
WE 325).

Wie ist eine solche Haltung zu bewerten? Sie kann den Anschein der
Resignation vermitteln. Als solche wire sie das letzte Aufbiumen eines
todlich Getroffenen, der noch in der Niederlage den Trotz wagt, sich
als Unbesiegten zu bezeichnen. Ist es aber wirklich das Symptom einer
Gefangnisneurose nach 14 Monaten der Haft? Das wire zu kurzschliissig
geurteilt. Bonhoeffer spricht hier aus der Freiheit des Gefangenen heraus,
der wirklich Mehrdimensionalitdt lebt. Die Sehnsucht nach kérperlicher
Freiheit mit ihren Moglichkeiten zur Tat besteht in ihrer ganzen Stirke
ungebrochen weiter, aber sie lebt in der Ruhe eines letzten Geborgenseins
(vgl. die Losungen vom 20./21. 7. 44, WE 402: Ps 20, 8; Rém 8, 31; Ps
98,1; Joh 10, 14).

Das Wissen um die letzte Geborgenheit schenkt dem Gefangenen die
Freiheit, den allgemeinen Tatendrang und den besonderen Selbstgestal-
tungsdrang aufzugeben und sich Gott und seinem Wirken zu iiberlassen.
Der Gefangene hat sich nicht in Unruhe und Erschopfung hineingeseufzt,
sondern zu jener Kraft und Stille hin, welche ungebrochen zur Tat schrei-
ten konnen, wo ihnen die dufleren Moglichkeiten dazu wieder gegeben
werden. In der Ubergabe an Gott gliedert sich der Mensch erst wirklich

dem Diesseits mit seinen vielen Facetten ein. Er nimmt das Leben als ein



Albert Altendihr 208

Geschenk Gottes an. Es bleibt ihm auch dann Geschenk, wenn es in die
Erfahrung des Leidens fiihrt. Diese Haltung ist dem Sich-Gott-Uberge-
benden méoglich, weil er in allem personlichen Leiden Gottes Leiden an der
Welt erkennt. Sein Leiden ist ein Mitleiden mit Christi Leiden, ein Hin-
eingerissenwerden in das messianische Leiden (vgl. 18. 7. 44, WE 395).
In den Worten Bonhoeffers am Tage der groflen Enttauschung, dem 21.
7. 44, klingt das folgendermaflen: ,Wenn man véllig darauf verzichtet
hat, aus sich selbst etwas zu machen - sei es einen Heiligen oder einen
bekehrten Siinder oder einen Kirchenmann (eine sogenannte priesterliche
Gestalt!), einen Gerechten oder einen Ungerechten, einen Kranken oder
Gesunden — und dies nenne ich Diesseitigkeit, ndmlich in der Fiille der Auf-
gaben, Fragen, Erfolge und Miflerfolge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten
leben, — dann wirft man sich Gott ganz in die Arme, dann nimmt man
nicht mehr die eigenen Leiden, sondern die Leiden Gottes in der Welt
ernst, dann wacht man mit Christus in Gethsemane, und ich denke, das ist
Glaube, das ist perévora; und so wird man ein Mensch, ein Christ (Vergl.
Jer 45!). Wie sollte man bei Erfolgen ibermiitig oder an MifRerfolgen irre
werden, wenn man im diesseitigen Leben Gottes Leiden mitleidet?“
(WE 402).

Dichterisch konzentriert hat Bonhoeffer die Spannung von Tat und Lei-
den, von befretendem Engagement und von der grofieren Freiheit aus Gott
in seinem Gedicht ,Stationen auf dem Wege zur Freiheit® eingefangen
(WE 4038). Dieses Gedicht hat eine stilistische Steigerung vom Imperativ
in den ersten beiden Strophen (Zucht, Tat) tiber die ruhige Aussage in der
dritten Strophe (Leiden) zum bittenden Gebet in der vierten Strophe (Tod).
Die beiden mittleren Strophen interessieren hier besonders:

Tat

Nicht das Beliebige, sondern das Rechte tun und wagen, / nicht im
Moglichen schweben, das Wirkliche tapfer ergreifen, / nicht in der
Flucht der Gedanken, allein in der Tat 1st die Freiheit.

Tritt aus dngstlichem Zdgern heraus in den Sturm des Geschehens,
/ nur von Gottes Gebot und deinem Glauben getragen, / und die Frei-
heit wird deinen Geist jauchzend empfangen.

Leiden

Wunderbare Verwandlung. Die starken, titigen Hande / sind dir
gebunden. Ohnmichtig, einsam sichst du das Ende / deiner Tat. Doch
atmest du auf und legst das Rechte / still und getrost in stiarkere Hand
und gibst dich zufrieden. / Nur einen Augenblick beriihrtest du selig
die Freiheit, / dann Gbergabst du sie Gott, damit er sie herrlich voll-
ende.



Das Ganze im Fragment 209

Der Wedhsel vom fordernden Imperativ in die zuriickhaltende Aussage
1483t ahnend aufleuchten, daf} die befreiende Kraft des Leidens nicht mehr
Menschenwerk ist, sondern Gabe Gottes an den, der im Leiden gelernt hat,
die Tat aus der Hand zu geben. Die Wortwahl der Strophen macht deut-
lich, daf} starke Tat und ohnmaichtiges Leiden nicht beziehungslos neben-
einander oder gar gegeneinander stehen. Vielmehr ist es die bejahte An-
nahme der Ohnmadht, welche das Leiden zu einer Vollendung der Tat
werden 1afit. Bonhoeffer selbst hat diese Deutung seinem Gedicht gege-
ben. Seine Interpretation ist richtungweisend, weil sie das Spezifische
einer ,christlichen® Tat herausstellt. Die Tat ist dann eine Sache des
Glaubens, wenn sie das Leiden als ihre Fortsetzung bejaht: ,Die Befrei-
ung liegt im Leiden darin, daf man seine Sache ganz aus den eigenen
Handen geben und in die Hinde Gottes legen darf. In diesem Sinne ist
der Tod die Krénung der menschlichen Freiheit. Ob die menschliche Tat
eine Sache des Glaubens ist oder nicht, entscheidet sich darin, ob der
Mensch sein Leiden als eine Fortsetzung seiner Tat, als eine Vollendung
der Freiheit versteht oder nicht“ (28. 7. 44, WE 407).

Das Vorletzte und das Letzte

Ein Versudh, diese mehr existentiellen als theoretischen Auflerungen Bon-
hoeffers zur vita christiana aufzuarbeiten, kann auf die Kategorie des
Vorletzten und Letzten zuriickgreifen, die Bonhoeffer in der ,Ethik“ an-
gerissen hat und an die er sich in , Widerstand und Ergebung“ erinnert.
Das Letzte ist der Bereich Gottes. Es ist Gott selbst und sein Wort in der
Tat der Rechtfertigung. Hinter dieser letzten Wirklichkeit gibt es keine
weitere ,allerletzte Wirklichkeit. Ebenso eindeutig wie er Gott die
Letztlichkeit zuschreibt, erkennt Bonhoeffer der Welt den Charakter des
Letzten ab; sie ist Vorletztes.

»,Christliches Leben ist Anbruch des Letzten in mir, das Leben Jesu
Christi in mir“%, Das Leben des Christen ist als solches nur durch ein
Hiniibergreifen des Letzten in die menschliche Lebenssphare moglich,
ja, christliches Leben ist eigentlich dieses Hiniibergreifen. Es gibt keine
Methode, keinen menschlichen Weg in die Rechtfertigung, denn das recht-
fertigende Wort ist allein Gottes Wort, das alles Vorletzte abbricht (E
131, 133).

Dennoch ist zu sagen, dafl das christliche Leben ein Leben im Vorletzten
ist. Es ist ein Leben, das auf das Letzte wartet. ,Das Vorletzte wird ver-
schlungen vom Letzten und doch behilt es seine Notwendigkeit und sein

3 D. Bonhoeffer, Ethik, Minchen 71969 (= E), 150.



Albert Altendhr 210

Recht, solange die Erde steht“ (E 150). Seine Aufgabe ist es, wegberei-
tend fiir das Letzte zu wirken. Christus bahnt sich zwar selbst einen Weg,
damit aber die Gewalt seines Kommens die Menschen nicht im Zorn nie-
derschlage, sondern sie als demiitig Wartende antreffe, darum geht dem
Einzug der Ruf zur Wegbereitung voraus (E 148). Kurz gesagt geht es
darum, die irdischen Widerstinde, die das Glauben erschweren, abzu-
bauen. Das verlangt, dafl das Menschenmaigliche getan wird, um jenes
Menschliche zu verwirklichen, welches offenes Gefaf fiir das Gottliche sein
soll (E 142-147).

Bonhoeffer erkennt innerhalb der Wegbereitung eine Dynamik der
Schritte. Nicht immer scheint es moglich zu sein, den vollen Glauben, d. h.
den Glauben in seiner néchsten Anndherung an das Letzte zu praktizieren
und zu verkiinden. Darf es aber im Leben des Christen vorletztes Verhal-
ten geben oder hat allein letztes Verhalten ein Recht? ,Warum¥, so fragt
Bonhoeffer, ,verschlieft sich uns oftmals der Mund, der das Letzte zum
Ausdruck bringen sollte und entschliefe ich mich zu einer durchaus vor-
letzten menschlichen Solidaritat?“ (E 184). In der Antwort bejaht Bon-
hoeffer eine pastorale Arkandisziplin. Sie dient dem Schutz des letzten
Wortes, das Gott zu seiner Zeit (freilich durch Menschenmund) sagt. Sie
148t dieses letzte Wort als teures Wort erkennen, das dem Menschen nicht
jederzeit handlich zur Verfigung steht. Das bewufite Verharren im Vor-
letzten kann darum hier und da — und nicht nur im Einzelfall — der ech-
tere Hinweis auf das Letzte sein.

Mutatis mutandis gelten diese Hinweise auch fiir das Verhiltnis von
Tat und Leiden, von Freude und Sorge, von Widerstand und Ergebung.
Zudcht, Tat, Leiden und Tod sind nicht-austauschbare Stationen auf dem
Wege zur Freiheit. Es sind Schritte in notwendiger Reihenfolge. Stehen
Zucht und Tat im Licht des wegbereitenden Vorletzten, so wird im
Leiden der Einbruch des Letzten deutlicher, der sich schlieflich im Tod
volle freie Bahn schafft. Die Freiheit der einzelnen Strophen des Gedich-
tes ,Stationen“ bekommt ihre jeweilig hohere Vollendung durch die Frei-
heit der folgenden Station. Je stirker das Ringen um Freiheit zum Gebet
der Eingliederung in Gott wird, desto intensiver wird die Freiheit.

Die Ergebung, zu der Bonhoeffer vorstofit, ist letztes Tun der Wegbe-
reitung. Es gilt von ihr das Wort aus einem Dezember-Brief des Jahres
1943: ,Wer zu schnell und zu direkt neutestamentlich sein und empfin-
den will, ist m. E. kein Christ . . . Man kann und darf das letzte Wort nicht
vor dem vorletzten sprechen® (5. 12. 43, WE 176). Ganz dhnlich klingen
die Zeilen Bonhoeffers an die Mutter seiner Braut aus der Osterzeit 1944:
~Schon richtet sich unser Blick auf das Letzte, aber noch haben wir unsere
Aufgaben, unsere Freuden und unsere Schmerzen auf dieser Erde und



Das Ganze im Fragment 211

die Kraft des Lebens ist uns durch Ostern zuteil ... Auch ich will mit
Maria (Bonhoeffers Braut; d. Verf.) diesen Weg gehen, ganz bereit fir
das Letzte, fiir die Ewigkeit und doch ganz gegenwirtig fiir die Aufgaben,
fiir die Schonheiten und fiir die Note dieser Erde. Nur auf diesem Wege
konnen wir miteinander ganz froh und ruhig werden. Mit ausgestreckten
offenen Hinden wollen wir empfangen, was Gott uns schenkt und uns
daran freuen aus ganzem Herzen, und mit stillem Herzen wollen wir
hingeben, was Gott uns noch nicht gewéhrt oder nimmt* (10. 4. 44, WE
277).

Ein letzter Hinweis auf einen Bonhoeffer-Text in diesem Zusammen-
hang soll noch einmal seine volle Bejahung irdischen Gliicks fern eines
jeden falsch-frommen Dolorismus herausstellen. Die Erkenntnis, ,dafl
diese arme Erde nicht unsere Heimat ist“, ist eine allerletzte Erkenntnis,
die uns die irdische Freude nicht madig machen darf. In drastischer
Formulierung: ,dafl ein Mensch in den Armen seiner Frau sich nach dem
Jenseits sehnen soll, das ist, milde gesagt, eine Geschmadklosigkeit und
jedenfalls nicht Gottes Wille“. Alles mufl zu seiner Zeit Geltung haben
und das bedeutet, ,dafl man mit Gott Schritt hdlt und ihm nicht immer
schon einige Schritte vorauseilt, allerdings auch keinen Schritt hinter ihm
zuriickbleibt“ (18. 11. 43, WE 189; vgl. d. ganzen Textzusammenhang).

Das Gebet als Ubergabe an Gott

Gleichsam als Nagelprobe auf die Haltbarkeit der hier dargestellten Ge-
danken Bonhoeffers zur vita christiana ist die Frage zu stellen, wie sich
Bonhoeffers Aulerungen zum Gebet in sie einordnen. Ohne Riickhalt ist zu
sagen, dafl Bonhoeffer das Beten als menschlich letztes Tun mit dem Ziel
der Eingliederung in das gottlich Letzte versteht. Gebet ist Ubergabe
des Menschen an Gott, damit er das Menschentum vollende und den Men-
schen in seine Hand nehme.

Durch den Krieg und die dadurch bedingte Einziehung vieler Pastoren
trat die Frage der Vertretung der verhinderten Pfarrer als iiberschwere
Aufgabe an die Zuriickgebliebenen heran. Trotz allen persénlichen Ein-
satzes mufite manches liegenbleiben. Deutlich wird in Bonhoeffers Ant-
wort auf diese Situation der Charakter des Gebetes als eines befreienden
Letzten herausgestellt. Er schreibt: ,An manchen Stellen geht es fast iiber
die Kraft der Briider. Wo wir dann aber so deutlich an die Grenze unseres
Dienstes stofen, sollen wir uns auch nicht durch Skrupel aufreiben lassen.
Hier tritt Gebet und Glaube in die Liicke und die Dankbarkeit fiir das, was
wir noch tun konnen® (Mai 1940, Ges. Schr. IV 565). Ahnlich kann Bon-

hoeffer sprechen, wenn er das viel weniger ,dramatische“ Gebet am Abend



Albert Altendhr 212

eines normalen Arbeitstages bedenkt. In ,Gemeinsames Leben® sagt er
dazu: , Wann konnen wir tiefer um Gottes Macht und Wirken wissen als
in der Stunde, da wir die Arbeit aus den Hinden legen und uns seinen
treuen Hinden befehlen? Wann sind wir zum Gebet um Segen, Frieden
und Bewahrung bereiter als dort, wo unser Tun am Ende ist? Wenn wir
miide werden, tut Gott sein Werk“4. Dieselbe Einstellung 148t sich auch
in Bonhoeffers Praxis der Fiirbitte aufspiiren.

Aus dieser Betonung der Ubergabe an Gott heraus sind fiir Bonhoeffer
die zentralen Aussagen des Gebetes die ersten Bitten des Vater-Unsers.
Die schweren Jahre des Kirchenkampfes und des Krieges erffnen in be-
sonderer Weise das Verstidndnis dieser Bitten. So schreibt Bonhoeffer 1937:
»Dazu lernen wir in diesen Zeiten wohl auch wieder die ersten Bitten des
Vater-Unsers beten . .. An ihnen lernen wir uns selbst und unser person-
liches Ergehen vergessen und fiir gering achten. Wie sollen wir auch fest
bleiben, solange wir uns selbst wichtig sind?“ (24. 6. 87, Ges. Schr. 1I
517).

Das Gebet ist als Selbstiibergabe an Gott nichts anderes als Wort gewor-
dener Glaube. ,Glaube heifit nicht auf mich selbst, sondern allein auf den
dreieinigen Gott vertrauen® (20. 10. 36, Ges. Schr. II 849). Das Gegen-
teil des Glaubens ist die Sorge; sie ist ,Sache der Heiden, die nicht glau-
ben, die sich auf ihre Kraft und Arbeit verlassen, aber nicht auf Gott“s.
Im Glauben liefert sich der Mensch Gott aus. In den Meditationen zu Ps
119 schreibt Bonhoeffer in diesem Sinn: ,Gott fragt nicht nach unseren
mehr oder weniger modernen Idealen von Jugendlichkeit, sondern er fragt
allein danach, ob ein Leben sich seiner Herrschaft ausliefert oder nicht®
(1939/40 Ges. Schr. IV 525).

Der Christ — ein ,,asthetischer Mensch

Wenn wir in der Riickschau auf die hier herausgearbeiteten Perspektiven
Bonhoeffers zur vita christiana die Qualitit der zu Wort gekommenen
Texte abtasten, dann wird uns aufstoffen, dafl Bonhoeffer vieles konkret
sagt und in Bildern anklingen 146t. Der Leser seines Werkes wird die viel-
faltigen Anmerkungen zur Musik, zur bildenden Kunst und zur Literatur
registrieren. Es fallt ferner auf, daf in den Haftaufzeichnungen Gedichte
auftauchen, die stilistisch erstaunlich ausgereift und inhaltlich aufierordent-
lich dicht sind. Wie sind diese Fakten zu werten? Ist es damit getan, hier
eine personliche Pragung Bonhoeffers zu erkennen, oder besteht ein Wech-

4 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, Miinchen 121966, 62.
8 D. Bonhoeffer, Nachfolge, Miinchen 1967, 155.



Das Ganze im Fragment 213

selspiel von personlicher Eigenart und theologischer Konzeption. Wir glau-
ben, letzteres erkennen zu konnen.

Schon 1932/33 fallt in einem Seminar Bonhoeffers itber , Probleme einer
theologischen Anthropologie“ eine Bemerkung, die aufhorchen 14fit: ,Der
Christ und der Kinstler kénnen von sich ab- und iber sich hinaussehen
und ,Gott‘ sagen“ (Ges. Schr. V 357). Die ,Ubungen® des christlichen Le-
bens gehdren nach diesem Seminar in erster Linie in den Bereich dieses
Christlich-Kiinstlerischen und erst in zweiter Linie in den Bereich der
Ethik.

Im Zusammenhang mit Gedanken iiber die Freundschaft kontrastiert
Bonhoeffer 1944 die ethische und die dsthetische Existenz. Die isthetische
Existenz schreitet den Spielraum der Freiheit aus und verteidigt ihn gegen
die ethische Existenz (23. 1. 44, WE 216 f). Die ethische Existenzweise ist
im Kampf der unterschiedlichen Anspriiche dem Tragischen verhaftet (vgl.
E 245 ). Der Mensch der &sthetischen Existenz ist einfiltig im Sinn der
ungeteilten Ausrichtung auf Gott. Wihrend Einfachheit ein Ziel mensch-
licher Werdemaglichkeiten ist, ist Einfalt eine Wirklichkeit, die sich der
Mensch nicht erringen kann, sondern schenken lassen muf§ (12. 2. 44, WE
238).

Die Ausprigung des dsthetischen Menschen ist das ,Kind“, das in sei-
nem Gerichtetsein auf das von auflen Zukommende den Eschata nahe ist.
Das Kindsein ist fiir Bonhoeffer in dieser Sicht nicht ein durch die Miindig-
keit zu fiberwindendes Entwicklungsstadium, sondern Ziel miindiger und
letzter Redlichkeit (vgl. 16. 7. 44, WE 394). Das ,Kind“ ist der Mensch,
dem die Eingliederung in Gott geschenkt wurde.

In den hier angedeuteten Kategorien werden Wirklichkeiten ansichtig,
von denen kaum ohne Gefahr von Miflverstindnissen gesprochen werden
kann. Nur in einem behutsamen Zugreifen erschlieflen sie sich dem Beob-
achter. Thre Zerbrechlichkeit rithrt daher, daf sie nicht aus dem Kopf allein
geboren sind, sondern uns etwas von den innersten Uberzeugungen des
sich mitteilenden Menschen sehen lassen. Instinktiv weiff der Sprechende,
dafl er sich im Sprechen preisgibt, ohne dafd er fiir dieses Risiko die Sicher-
heit als Gegengabe einhandeln kdnnte, dafl das Gesagte das Gemeinte
wirklich wiedergibt. In dieser Spannung behalten die gewihlten Formu-
lierungen und Bilder etwas zuriikhaltend Andeutendes und unabge-
schlossen Offenes. In einem solchen Schweben der theologischen Sprache
tut sich kund, dafl vom Letzten — wenn tiberhaupt — nur ahnend gesprochen
werden kann.





