EINUBUNGUND WEISUNG

Vom ,,.Dringen des Geistes«

Anregungen zur Meditation

Im BeschluR der Gemeinsamen Synode der Didzesen in der Bundesrepublik
Deutschland iiber ,die Orden und andere geistliche Gemeinschaften® heifit es im
theologischen Grundsatzkapitel: ,Jeder Getaufte muf als Jinger Christi zuerst
das Reich Gottes suchen (vgl. Mt 6, 33) und aus dem Geist der Liebe Jesu leben,
die keine Riicksicht anf sich selbst und kein Maf kennt (vgl. Jo 13, 15). Hier aber
verpflichtet sich eine ganze Gemeinschaft 6ffentlich auf diesen Anspruch des Evan-
geliums und stellt sich unter eine bestimmte Lebensordnung, um in gegenseitiger
Verantwortung und Ermutigung dem Drdngen des Geistes besser nachzukom-
men® (2.1.2). Was ist es um dieses ,Dringen des Geistes“, wie kann man es
niher umschreiben? Offenbar gebt es hier um etwas, das jedes christliche Leben,
jede christliche Gruppe und Gemeinschaft, nicht zuletzt die Gemeinschaft der Ehe
und Familie betrifft und fiir die Verwirklichung der Botschaft Jesu von entschei-
dender Bedeutung ist. Dazu zunichst einige Schrifttexte:

Da erhob sich plotzlich vom Himmel her ein Brausen, wie wenn ein gewal-
tiger Sturm daherfahrt, und erfillte das ganze Haus, in dem sie weilten.
Und es erschienen ihnen Zungen wie von Feuer, die sich verteilten; und der
Heilige Geist liefs sich auf jeden von ihnen nieder. Alle wurden mit heili-
gem Geist erfiillt und begannen in fremden Zungen zu reden, wie der Geist
thnen zu verkiinden eingab. Apg 2, 2—4

Wenn wir im Geist leben, so wollen wir uns auch nach dem Geist ausrich-
ten. Gal 5,25

Die im folgenden dargelegten fiinf Gedanken kénnen jeweils den Stoff fiir eine
eigene Meditation bieten. Nur so wird die geheimnisvolle Wirklichkeit des Hei-
ligen Geistes in der Tiefe des Herzens zu einer Quelle jenes neuen Lebens, das
Christus verheiflen und geschenkt hat.

1. Der Geist Gottes als Kraft.

Im ganzen AT und noch weithin im NT bedeutet ,Geist® im religidsen Kontext
cine gottliche Kraft, jene Kraft, mit der Gott schopferisch wirkt (,der Geist Gottes
schwebte iiber den Wassern [der Urflut] “, Gen 1, 2), Leben spendet (,ich lege
meinen Geist in euch, dafl ihr lebendig werdet“, Ez 37, 14) und machtvoll in die
Geschichte der Volker, seines Volkes, eingreift, Gericht halt und Wundertaten
vollbringt (,Erbebt ihr Sorglosen, zittert ihr Zuversichtlichen . . ., bis sich iiber uns
ergieft ein Geist aus der Hohe“, Jes 82, 11. 15). Das deutsche Wort ,Geist® gibt
zwar die urspriingliche Wortbedeutung des hebriischen ,rtach“: Wind, Hauch,
Atem, Sturm, Brausen nicht unmittelbar wieder (schon die griech. und lat. Uber-



Einiibung und Weisung 215

setzung von ,rGach: sveTpa, spiritus, fafit deren Sinnbreite nicht mehr ganz); es
hat eine andere Sprachwurzel, ist westgermanischer Herkunft. Aber das dynami-
sche Element des Geistes als Gotteskraft kommt in ihm doch in besonderer Weise
zum Ausdruck: es besagt einen inneren Erregungszustand bis zum Zorn, der an-
treiben, aufler Fassung bringen und Schrecken hervorrufen kann.

Wenn der Geist im AT einzelne Menschen, vor allem die Fithrer des Volkes
und die Propheten, crgreift und ihnen Kraft zu groflen Taten und mutigem
Reden verleiht, so setzt sich dieser Vorgang im NT fort, ja kommt hier zur
Vollendung, in Jesus Christus. Weil auf ihm der Geist Gottes in messianischer
Endgiiltigkeit und Fille lag (Lk 4, 18), konnte er, wie keiner vor ihm, lehren,
»wie einer der Macht hat® (Mt 7, 29), und grofle Zeichen wirken (Apg 2, 22).
An Christi Geistfiille nehmen nun auch seine Jiinger teil, nicht nur einzelne, wie
Stephanus, der ,erfilllt vom Heiligen Geist* vor seinen Widersachern ohne
Furcht Zeugnis ablegte (Apg 7, 55); Gott ,schilttet scinen Geist iiber alles
Fleisch, iiber das ganze endzeitliche Gottesvolk aus, wie Petrus am Pfingsttag nach
cinem alttestamentlichen Prophetenwort der Menge verkiindet (Apg 2, 17). Die
Zeit pach Christi Tod und Auferweckung ist darum cine Zeit des Geistes, in der
Gottes Kraft mit Macht sich durchzusetzen beginnt.

2. Der Geist als Dynamik in der Tiefe des menschlichen Herzens

Dort, wo im NT der personale Charakter des Heiligen Geistes erkannt zu werden
beginnt, Geist als Person in den Blick kommt (vor allem bei Paulus und Jo-
hannes), da riickt die Geistbegabung in die Weise personaler Begegnung und Ge-
meinschaft, aber in einem eigenen und einzigartigen Sinn. Der Geist wird vom
Vater durch den Sohn in die Herzen der Menschen gesandt (Jo 14, 16; 15, 26; 16, 7;
Gal 4, 6) und wohnt darin (Rém 8, 4; 1 Kor 3, 11), nicht als ein eigenes Gegen-
iiber zum menschlichen Geist, sondern als der Geist des Vaters und des Sohnes, als
jener géttliche Geist, der den Vater und den Sohn im Herzen des Glaubenden als
eins in der Liebe anwesend macht und den Zugang zu ihnen bereitet, zu ikrer im-
mer tieferen Erkenntnis hinfithrt (Jo 14, 20; 15, 26). Hier liegt darum auch der
Sinn seines Namens als eines ,Beistandes®. Er verbindet sich dem menschlichen
Geist zu so inniger Gemeinschaft, dafl es oft schwer ist, zu sagen, ob Paulus dort,
wo er von der Einwohnung und dem Wirken des Geistes spricht, den géttlichen
oder den menschlichen Geist meint. Der Geist nimmt sich ,der Schwachheit® des
Menschen an (R6m 8, 26), er versichert ihn seines Angenommenseins durch Gott
den Vater, 1aft ihn in der Tiefe des Herzens den Vaternamen vernehmen oder
ahnen (Gal 4, 6; Rom 8, 15) und weckt in ihm dic Schnsucht nach dem Endgiiltigen
und Ewigen, nach dem kommenden Herrn, der die licbende Gemeinschaft mit
Gott offenkundig machen wird (Offb 22, 17. 20).

Mit einem Wort: Der géttliche Geist ist die innerste Dynamik eines Menschen,
den Gott einmal gerufen hat und der nun unterwegs ist, auf der Suche nach sich
selbst, nach seiner Vollendung, die er nur iiber sich hinaus, in Gott finden kann.
Er ist die ewige Unruhe in der Tiefe des Herzens, die erst dann aufhért, wenn
der Mensch in Gott zur Ruhe gekommen ist (Augustinus).



Eintibung und Weisung 216

3. Die Umwandlung zum ,neuen Menschen durch den Geist

»Der inwendige Mensch wird von Gott getrieben und von der natiirlichen Nei-
gung, die er zu Gott hat“, sagt Tauler (Predigten 43, 21, ed. Vetter). Obwohl der
Mensch schon von seiner Geistnatur her iiber sich hinausweist und auch -verlangt,
kommt er aus dem Kerker seines selbstsiichtigen Ich nicht heraus, kann er die
»Selbstverkriimmung®, die aus der Sinde stammt, nicht zur Heilung bringen und
aufheben. Dazu bedarf es der Gnade, des einwohnenden géttlichen Geistes. Wo
nur eine Bereitschaft fir ibn da ist, da sprengt er allmahlich von innen, vom
Grunde her den Kerker auf, zerbricht den Panzer, mit dem sich der ,alte* Mensch
gegen jeden Anruf, jede Anforderung von auflen, die seine Existenz betrifft, ab-
schirmt. Er knipft dabei an die ,natiirliche Neigung, die der Mensch zu Gott
hat“, an und er6ffnet ihm damit einen neuen Horizont, einen ,offenen Himmel“
an dem , die Herrlichkeit Gottes“ erscheint (Apg 7, 55).

Aber bis zum Sehen dieser Herrlichkeit, zur Anbetung Gottes ,in Geist und
Wabhrheit“ (Jo 4, 23 f), ist ein langer und schmerzlicher Prozef. Denn wenn der
Geist zur ,vollen Wahrheit* hinfihren soll (Jo 16, 18), dann wird er auf den
gekreuzigten Gott hinweisen, der nur so der verherrlichte ist. War doch der, den
der Geist auferweckt hat (Rom 8,11), gerade in seiner frei iibernommenen
Ohnmacht, in seiner Entduferung und Erniedrigung (Phil 2, 7 f) die Fiille der
Liebe, Glanz und Herrlichkeit, ,Geist und Freiheit* (2 Kor 3,17), unter der
Verhiillung der Todesnot.

Eben von diesem Geheimnis, der Mitte der christlichen Botschaft her lockt der
Geist, der Geist der Liebe, den Glaubenden immerzu. Was man in der katholi-
schen Uberlieferung die ,evangelischen Rite“ genannt hat, liegt ganz auf dieser
Linie; sie sind eine Erfahrung jedes christlichen Lebens, das seines Namens wert
ist. Nicht ein Gesetz schafft den ,,neuen Menschen®, der nach Christus gebildet ist
(2 Kor 3, 18), sondern nur jene Liebe, die aus dem Nichts-mehr-haben-wollen
kommt, jene Freiheit, die aus der Bereitschaft zur Hingabe des Lebens fiir an-
dere stammt. Zu solcher Freiheit der Liebe dringt der Geist.

4. Das ,Dringen des Geistes” zu Verkiindigung und Diakonie

Wenn Luther Rom 8, 14 iibersetzt: , Welche der Geist Gottes treibt (und neuere
Ubersetzer folgen ihm wieder darin; so O. Kuss: ,Alle, die durch den Geist Gottes
getrieben werden . . .“), die sind S6hne Gottes“, dann findet das seine Bestati-
gung in dem, was Markus (1, 12) von dem Sohn Gottes, von Christus, schreibt:
»Der Geist Gottes (der sich bei der Taufe durch Johannes Jesus kundgetan hatte)
trieb ihn in die Wiiste“. Nach Paulus bezeugt sich die Wirklichkeit des gottlichen
Geistes dem Glaubenden geradezu in der Erfahrung, von einer unabweisbaren
inneren Kraft, von einem Ruf aus der Tiefe gedringt, ja gezwungen zu werden.
Dabei wird seine Freiheit, die Freiheit zur Selbstentscheidung nicht angetastet.
Das betont Augustinus zu Rém 8, 14 ausdrticklich, wenn er schreibt: ,Da sagt mir
einer: Wir werden getrieben und handeln also nicht selbst. Ich antworte: Viel
mehr, du handelst und wirst zugleich getrieben, ja du handelst dann gut, wenn du
vom Guten getrieben wirst; der Geist nimlich, der dich treibt, hilft dir zu deinem
Handeln“ (Serm. 156, 11).



Einiibung und Weisung 217

Dieses ,Dringen des Geistes® beschriankt sich nicht auf innere Haltungen,
deren Friichte in Gal 5,22 aufgezihlt werden. Der Christ steht vor allem unter
dem Imperativ, Christi Botschaft weiterzusagen und den Dienst der Liebe in Kirche
und Gesellschaft zu tun. Einen solchen Zwang erfuhren die Junger Jesu nach
der Auferstehung des Gekreuzigten und nach der Mitteilung seines Geistes
am Pfingsttag immer wieder: den Zwang zur Verkiindigung trotz An-
drohung schwerer Strafe: ,Wir konnen unméglich schweigen von dem, was wir
gesehen und gehort haben“ (Apg 4, 20); den Zwang, ihre Pline und Wege plétz-
lich zu 4dndern: ,Der Geist sprach zu Philippus: ,Geh und schliefle dich diesem
Wagen (des Athiopiers) an*“ (Apg 8, 29); dhnlich bei Paulus, dem ,vom Heiligen
Geist verwehrt wurde, das Wort in Asia zu predigen“, und dem ein Mann in einem
Gesicht zurief: ,Komm heriiber nach Mazedonien und hilf uns!“ (Apg 16, 6.9).
Nach dem Ausweis der Apostelgeschichte gab es in den urchristlichen Gemeinden
kaum etwas Bedeutsames, das nicht aus der Erfahrung und unter dem Antrieb des
Heiligen Geistes geschah. Prototypisch mag dafiir der Brief des ,Apostelkonzils®
an die Gemeinden in der Zerstreuung stehen, der mit den Worten beginnt: ,Es
hat dem Heiligen Geist und uns gefallen* (Apg 15, 28). Aus solcher Geisterfah-
rung konnte denn auch Paulus an die Gemeinde in Korinth schreiben: ,Meine
Rede und meine Predigt bestand nicht in iiberredenden Worten der Weisheit,
sondern in Erweis von Geist und Kraft“ (1 Kor 2, 4). Dabei ging es um die Predigt
vom Gekreuzigten!

5. Sich einlassen auf die Stimme des Geistes

,Um in gegenseitiger Verantwortung und Ermutigung dem Drédngen des Geistes
besser nachzukommen®, hief es in dem oben zitierten Synodenbeschlufl. Es ist hier
von Gemeinschaften die Rede. Soll ihnen (und das gilt, wie oben gesagt, von
allen Gemeinschaften und Gruppen in der Kirdhe, nicht zuletzt auch von der Ehe)
eine Erneucrung und Vertiefung aus der Erfahrung des Geistes gelingen, dann
muf sich zunichst einmal jeder einzelne darin einitben, die Stimme des Geistes
zu vernchmen, sein Dringen zu verspiiren. Das mufl schon mitten im Alltag ge-
schehen, indem er alle Dinge und Ereignisse vor sich kommen lafit und ihnen nicht
answeicht, nicht sofort urteilt und mit vorgefafiten Meinungen sich den Blick dafiir
verstellt, ob und wieweit darin vielleicht Gott auf ihn zukommt. Er mufl still
werden, vor allem in Gebet und Meditation, von sich wegzudenken lernen, sich
und seine Gedanken zuriickstellen. Es braucht dazu nicht unbedingt der Versen-
kung in das Nichts — das kénnte sogar fehl am Platze sein; aber alle Anforderun-
gen und Anliegen sind in das Licht jenes zentralen Christusgeheimnisses zu halten,
das Gott als den ohnmichtig Liebenden, als den Verachteten und Verworfenen
ansichtig macht. Erst wo einer von diesem Geheimnis her denkt und urteilt und
lebt, kann er zu der Erkenntnis kommen, was Gott hier und jetzt von ihm will,
kann die Stimme des Geistes, sein Ziehen und Dringen verspurt werden.

Wo diese Voraussetzungen nicht in irgendeinem Mafle gegeben sind, gibt es
auch in einer Gemeinschaft und Gruppe keine gegenseitige Ermutigung und
Hilfe auf Geisterkenntnis hin, weil es an einem Grundeinverstindnis fehlt. Je-



Einiibung und Weisung 218

dem Gesprich miteinander iiber das, was zu tun ist und was Gott von einer Ge-
meinschaft verlangt, mufl das Gebet beigesellt sein, auch wenn es nur in einem
kurzen, stillen Verweilen besteht oder ein geistliches Wort vorausgeschickt wird.
Auch hier gibt es einen Prozef, von ersten Versuchen bis zur Reifung, ehe man das
Wort aus der Johannesoffenbarung anwenden kann: ,Der Geist spricht zu den
Gemeinden®. Ob es viele solcher Gemeinden gibt? Oder bleiben die meisten Ver-
suche dieser Art in den Anfingen stecken? Der Testfall sind wohl nicht die
sogen. charismatischen Gruppen — deren Wert hier nicht in Frage gestellt werden
soll —, deren Mitglieder zusammenkommen und wieder auseinandergehen, son-
dern jene Gemeinschaften, deren Mitglieder sich zu einer dauerhaften Bindung
in einem gemeinsamen Leben (und Arbeiten) zusammengefunden haben, wie in
den Orden oder in der Ehe, die durch das tigliche Beisammensein groferen Be-
lastungen ausgesetzt sind. Sie werden nicht daran vorbeikommen, es immer wieder
von neuem zu versuchen. Wo das aber geschieht, wo man nicht aufgibt, da ist schon
das ,Dringen des Geistes“ am Werk, da geht schon von einer Gemeinschaft cine
Kraft aus, die sich auf andere iibertragt, da wird Zuversicht und Ermutigung
vermittelt, geschieht Heilung und ereignet sich ein Stiick jenes Neuen, das ,Reich
Gottes” heifdt. Friedrich Wulf S]

Religitser Umgang mit Bildern

Zur Praxis der Bildmeditation

Die Urspriinge des modernen religiés-meditativen Umgangs mit Bildern sind
vielfiltig: C. G. Jungs ,aktive Imagination“, wo der Patient mit den Phanta-
siebildern seines Unterbewufitseins frei spielt; das therapeutische Malen?, das die
tiefenpsychologische Technik fortsetzt; die Shakra-Meditation des Kundalini-
Yoga?, wo der Bewuftseinsfortschritt in konzentrischen Lotos-Bildern meditiert
wird; die Symbolmeditation, wie sie A. Rosenberg beschreibt, wo das Bild
»im Gegensatz zu den durch jhre Form seelenergreifenden Kunstwerken . ..

! Das Wichtigste steht im zweiten Band von Mysterium Coniunctionis, Olten-Freiburg
19722, Z. B. 268 f: ... man betrachtet diese Bilder wie Szenen auf der Bithne. Mit ande-
ren Worten, man triumt mit offenen Augen. .. Er fiihlt sich . .. gedréingt oder wird von
seinem Arzte dazu ermahnt, selber sich in das Schauspiel zu mengen und aus dem anfing-
lichen Theaterstiick eine wirkliche Auseinandersetzung mit seinem eigenen Gegeniiber zu
machen ... Es ist nicht nur zwedmifig, sondern wichtig und durchaus angezeigt, diese
ganze Prozedur im Moment ihres Entstehens schriftlich zu fixieren®.

% Das imponierendste und zugleich erschreckendste Zeugnis fand ich in: Abdul Mati Klar-
wein, Milk n’ Honey. An autobiography of Jeezus Krisst translated from the Scrolls of
life and illustrated with pictures from the Aleph Sanctuary, New York, 1973.

® Das Aufsteigen des Bewufitseins von der Sitzfliche des Kérpers bis iiber das Haupt
hinaus geschieht im Gleichklang mit der erst sich konzentrierenden und dann iiberreich
entfaltenden Lotus-Bliite.





