
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Vom •Drängen des Geistes" 

Anregungen zur Meditation 

Im Beschluß der Gemeinsamen Synode der Diözesen in der Bundesrepublik 
Deutschland über •die Orden und andere geistliche Gemeinschaften" heißt es im 
theologischen Grundsatzkapitel: •Jeder Getaufte muß als Jünger Christi zuerst 
das Reich Gottes suchen (vgl. Mt 6, 33) und aus dem Geist der Liebe Jesu leben, 
die keine Rücksicht auf sich selbst und kein Maß kennt (vgl. Jo 13, 15). Hier aber 
verpflichtet sich eine ganze Gemeinschaft öffentlich auf diesen Anspruch des Evan- 
geliums und stellt sich unter eine bestimmte Lebensordnung, um in gegenseitiger 
Verantwortung und Ermutigung dem Drängen des Geistes besser nachzukom- 
men" (2. 1. 2). Was ist es um dieses •Drängen des Geistes", wie kann man es 
näher umschreiben? Offenbar geht es hier um etwas, das jedes christliche Leben, 
jede christliche Gruppe und Gemeinschaft, nicht zuletzt die Gemeinschaft der Ehe 
und Familie betrifft und für die Verwirklichung der Botschaft Jesu von entschei- 
dender Bedeutung ist. Dazu zunächst einige Schrifttexte: 

Da erhob sich plötzlich vom Himmel her ein Brausen, wie wenn ein gewal- 
tiger Sturm daherfährt, und erfüllte das ganze Haus, in dem sie weilten. 
Und es erschienen ihnen Zungen wie von Feuer, die sich verteilten; und der 
Heilige Geist ließ sich auf jeden von ihnen nieder. Alle wurden mit heili- 
gem Geist erfüllt und begannen in fremden Zungen zu reden, wie der Geist 
ihnen zu verkünden eingab. Apg 2, 2-4 

Wenn wir im Geist leben, so wollen wir uns auch nach dem Geist ausrich- 
ten. Gal 5, 25 

Die im folgenden dargelegten fünf Gedanken können jeweils den Stoff für eine 
eigene Meditation bieten. Nur so wird die geheimnisvolle Wirklichkeit des Hei- 
ligen Geistes in der Tiefe des Herzens zu einer Quelle jenes neuen Lebens, das 
Christus verheißen und geschenkt hat. 

1. Der Geist Gottes als Kraft. 

Im ganzen AT und noch weithin im NT bedeutet •Geist" im religiösen Kontext 
eine göttliche Kraft, jene Kraft, mit der Gott schöpferisch wirkt (•der Geist Gottes 
schwebte über den Wassern [der Urflut]", Gen 1, 2), Leben spendet (•ich lege 
meinen Geist in euch, daß ihr lebendig werdet", Ez 37, 14) und machtvoll in die 
Geschichte der Völker, seines Volkes, eingreift, Gericht hält und Wundertaten 
vollbringt (•Erbebt ihr Sorglosen, zittert ihr Zuversichtlichen ..., bis sich über uns 
ergießt ein Geist aus der Höhe", Jes 32, 11. 15). Das deutsche Wort •Geist" gibt 
zwar die ursprüngliche Wortbedeutung des hebräischen •rüaeh": Wind, Hauch, 
Atem, Sturm, Brausen nicht unmittelbar wieder (schon die griech. und lat. Über- 



Einübung und Weisung 215 

Setzung von •rüach": jtveiiu«, Spiritus, faßt deren Sinnbreite nicht mehr ganz); es 
hat eine andere Sprachwurzel, ist westgermanischer Herkunft. Aber das dynami- 
sche Element des Geistes als Gotteskraft kommt in ihm doch in besonderer Weise 
zum Ausdruck: es besagt einen inneren Erregungszustand bis zum Zorn, der an- 
treiben, außer Fassung bringen und Schrecken hervorrufen kann. 

Wenn der Geist im AT einzelne Menschen, vor allem die Führer des Volkes 
und die Propheten, ergreift und ihnen Kraft zu großen Taten und mutigem 
Reden verleiht, so setzt sich dieser Vorgang im NT fort, ja kommt hier zur 
Vollendung, in Jesus Christus. Weil auf ihm der Geist Gottes in messianischer 
Endgültigkeit und Fülle lag (Lk 4, 18), konnte er, wie keiner vor ihm, lehren, 
•wie einer der Macht hat" (Mt 7, 29), und große Zeichen wirken (Apg 2, 22). 
An Christi Geistfülle nehmen nun auch seine Jünger teil, nicht nur einzelne, wie 
Stephanus, der •erfüllt vom Heiligen Geist" vor seinen Widersachern ohne 
Furcht Zeugnis ablegte (Apg 7,55); Gott •schüttet seinen Geist über alles 
Fleisch", über das ganze endzeitliche Gottesvolk aus, wie Petrus am Pfingsttag nach 
einem alttestamentlichen Prophetenwort der Menge verkündet (Apg 2,17). Die 
Zeit nach Christi Tod und Auferweckung ist darum eine Zeit des Geistes, in der 
Gottes Kraft mit Macht sich durchzusetzen beginnt. 

2. Der Geist als Dynamik in der Tiefe des menschlichen Herzens 

Dort, wo im NT der personale Charakter des Heiligen Geistes erkannt zu werden 
beginnt, Geist als Person in den Blick kommt (vor allem bei Paulus und Jo- 
hannes), da rückt die Geistbegabung in die Weise personaler Begegnung und Ge- 
meinschaft, aber in einem eigenen und einzigartigen Sinn. Der Geist wird vom 
Vater durch den Sohn in die Herzen der Menschen gesandt (Jo 14, 16; 15, 26; 16, 7; 
Gal 4, 6) und wohnt darin (Rom 8, 4; 1 Kor 3, 11), nicht als ein eigenes Gegen- 
über zum menschlichen Geist, sondern als der Geist des Vaters und des Sohnes, als 
jener göttliche Geist, der den Vater und den Sohn im Herzen des Glaubenden als 
eins in der Liebe anwesend macht und den Zugang zu ihnen bereitet, zu ihrer im- 
mer tieferen Erkenntnis hinführt (Jo 14, 20; 15, 26). Hier liegt darum auch der 
Sinn seines Namens als eines •Beistandes". Er verbindet sich dem menschlichen 
Geist zu so inniger Gemeinschaft, daß es oft schwer ist, zu sagen, ob Paulus dort, 
wo er von der Einwohnung und dem Wirken des Geistes spricht, den göttlichen 
oder den menschlichen Geist meint. Der Geist nimmt sich •der Schwachheit" des 
Menschen an (Rom 8, 26), er versichert ihn seines Angenommenseins durch Gott 
den Vater, läßt ihn in der Tiefe des Herzens den Vaternamen vernehmen oder 
ahnen (Gal 4, 6; Rom 8, 15) und weckt in ihm die Sehnsucht nach dem Endgültigen 
und Ewigen, nach dem kommenden Herrn, der die liebende Gemeinschaft mit 
Gott offenkundig machen wird (Offb 22, 17. 20). 

Mit einem Wort: Der göttliche Geist ist die innerste Dynamik eines Menschen, 
den Gott einmal gerufen hat und der nun unterwegs ist, auf der Suche nach sich 
selbst, nach seiner Vollendung, die er nur über sich hinaus, in Gott finden kann. 
Er ist die ewige Unruhe in der Tiefe des Herzens, die erst dann aufhört, wenn 
der Mensch in Gott zur Ruhe gekommen ist (Augustinus). 



Einübung und Weisung 216 

3. Die Umwandlung zum •neuen Menschen" durch den Geist 

•Der inwendige Mensch wird von Gott getrieben und von der natürlichen Nei- 
gung, die er zu Gott hat", sagt Tauler (Predigten 43, 21, ed. Vetter). Obwohl der 
Mensch schon von seiner Geistnatur her über sich hinausweist und auch -verlangt, 
kommt er aus dem Kerker seines selbstsüchtigen Ich nicht heraus, kann er die 
•Selbstverkrümmung", die aus der Sünde stammt, nicht zur Heilung bringen und 
aufheben. Dazu bedarf es der Gnade, des einwohnenden göttlichen Geistes. Wo 
nur eine Bereitschaft für ihn da ist, da sprengt er allmählich von innen, vom 
Grunde her den Kerker auf, zerbricht den Panzer, mit dem sich der •alte" Mensch 
gegen jeden Anruf, jede Anforderung von außen, die seine Existenz betrifft, ab- 
schirmt. Er knüpft dabei an die •natürliche Neigung, die der Mensch zu Gott 
hat", an und eröffnet ihm damit einen neuen Horizont, einen •offenen Himmel'' 
an dem •die Herrlichkeit Gottes" erscheint (Apg 7, 55). 

Aber bis zum Sehen dieser Herrlichkeit, zur Anbetung Gottes •in Geist und 
Wahrheit" (Jo 4, 23 f), ist ein langer und schmerzlicher Prozeß. Denn wenn der 
Geist zur •vollen Wahrheit" hinführen soll (Jo 16, 13), dann wird er auf den 
gekreuzigten Gott hinweisen, der nur so der verherrlichte ist. War doch der, den 
der Geist auferweckt hat (Rom 8, 11), gerade in seiner frei übernommenen 
Ohnmacht, in seiner Entäußerung und Erniedrigung (Phil 2, 7 f) die Fülle der 
Liebe, Glanz und Herrlichkeit, •Geist und Freiheit" (2 Kor 3, 17), unter der 
Verhüllung der Todesnot. 

Eben von diesem Geheimnis, der Mitte der christlichen Botschaft her lockt der 
Geist, der Geist der Liebe, den Glaubenden immerzu. Was man in der katholi- 
schen Überlieferung die •evangelischen Räte" genannt hat, liegt ganz auf dieser 
Linie; sie sind eine Erfahrung jedes christlichen Lebens, das seines Namens wert 
ist. Nicht ein Gesetz schafft den •neuen Menschen", der nach Christus gebildet ist 
(2 Kor 3, 18), sondern nur jene Liebe, die aus dem Nichts-mehr-haben-wollen 
kommt, jene Freiheit, die aus der Bereitschaft zur Hingabe des Lebens für an- 
dere stammt. Zu solcher Freiheit der Liebe drängt der Geist. 

4. Das •Drängen des Geistes" zu Verkündigung und Diakonie 

Wenn Luther Rom 8,14 übersetzt: •Welche der Geist Gottes treibt (und neuere 
Übersetzer folgen ihm wieder darin; so O. Kuss: •Alle, die durch den Geist Gottes 
getrieben werden..."), die sind Söhne Gottes", dann findet das seine Bestäti- 
gung in dem, was Markus (1, 12) von dem Sohn Gottes, von Christus, schreibt: 
•Der Geist Gottes (der sich bei der Taufe durch Johannes Jesus kundgetan hatte) 
trieb ihn in die Wüste". Nach Paulus bezeugt sich die Wirklichkeit des göttlichen 
Geistes dem Glaubenden geradezu in der Erfahrung, von einer unabweisbaren 
inneren Kraft, von einem Ruf aus der Tiefe gedrängt, ja gezwungen zu werden. 
Dabei wird seine Freiheit, die Freiheit zur Selbstentscheidung nicht angetastet. 
Das betont Augustinus zu Rom 8,14 ausdrücklich, wenn er schreibt: •Da sagt mir 
einer: Wir werden getrieben und handeln also nicht selbst. Ich antworte: Viel 
mehr, du handelst und wirst zugleich getrieben, ja du handelst dann gut, wenn du 
vom Guten getrieben wirst; der Geist nämlich, der dich treibt, hilft dir zu deinem 
Handeln" (Serm. 156, 11). 



Einübung und Weisung 217 

Dieses •Drängen des Geistes" beschränkt sich nicht auf innere Haltungen, 
deren Früchte in Gal 5, 22 aufgezählt werden. Der Christ steht vor allem unter 
dem Imperativ, Christi Botschaft weiterzusagen und den Dienst der Liebe in Kirche 
und Gesellschaft zu tun. Einen solchen Zwang erfuhren die Jünger Jesu nach 
der Auferstehung des Gekreuzigten und nach der Mitteilung seines Geistes 
am Pfingsttag immer wieder: den Zwang zur Verkündigung trotz An- 
drohung schwerer Strafe: •Wir können unmöglich schweigen von dem, was wir 
gesehen und gehört haben" (Apg 4, 20); den Zwang, ihre Pläne und Wege plötz- 
lich zu ändern: •Der Geist sprach zu Philippus: ,Geh und schließe dich diesem 
Wagen (des Äthiopiers) an'" (Apg 8, 29); ähnlich bei Paulus, dem •vom Heiligen 
Geist verwehrt wurde, das Wort in Asia zu predigen", und dem ein Mann in einem 
Gesicht zurief: •Komm herüber nach Mazedonien und hilf uns!" (Apg 16, 6. 9). 
Nach dem Ausweis der Apostelgeschichte gab es in den urchristlichen Gemeinden 
kaum etwas Bedeutsames, das nicht aus der Erfahrung und unter dem Antrieb des 
Heiligen Geistes geschah. Prototypisch mag dafür der Brief des •Apostelkonzils" 
an die Gemeinden in der Zerstreuung stehen, der mit den Worten beginnt: •Es 
hat dem Heiligen Geist und uns gefallen" (Apg 15, 28). Aus solcher Geisterfah- 
rung konnte denn auch Paulus an die Gemeinde in Korinth schreiben: •Meine 
Rede und meine Predigt bestand nicht in überredenden Worten der Weisheit, 
sondern in Erweis von Geist und Kraft" (1 Kor 2, 4). Dabei ging es um die Predigt 
vom Gekreuzigten! 

5. Sich einlassen auf die Stimme des Geistes 

•Um in gegenseitiger Verantwortung und Ermutigung dem Drängen des Geistes 
besser nachzukommen", hieß es in dem oben zitierten Synodenbeschluß. Es ist hier 
von Gemeinschaften die Rede. Soll ihnen (und das gilt, wie oben gesagt, von 
allen Gemeinschaften und Gruppen in der Kirche, nicht zuletzt auch von der Ehe) 
eine Erneuerung und Vertiefung aus der Erfahrung des Geistes gelingen, dann 
muß sich zunächst einmal jeder einzelne darin einüben, die Stimme des Geistes 
zu vernehmen, sein Drängen zu verspüren. Das muß schon mitten im Alltag ge- 
schehen, indem er alle Dinge und Ereignisse vor sich kommen läßt und ihnen nicht 
ausweicht, nicht sofort urteilt und mit vorgefaßten Meinungen sich den Blick dafür 
verstellt, ob und wieweit darin vielleicht Gott auf ihn zukommt. Er muß still 
werden, vor allem in Gebet und Meditation, von sich wegzudenken lernen, sich 
und seine Gedanken zurückstellen. Es braucht dazu nicht unbedingt der Versen- 
kung in das Nichts - das könnte sogar fehl am Platze sein; aber alle Anforderun- 
gen und Anliegen sind in das Licht jenes zentralen Christusgeheimnisses zu halten, 
das Gott als den ohnmächtig Liebenden, als den Verachteten und Verworfenen 
ansichtig macht. Erst wo einer von diesem Geheimnis her denkt und urteilt und 
lebt, kann er zu der Erkenntnis kommen, was Gott hier und jetzt von ihm will, 
kann die Stimme des Geistes, sein Ziehen und Drängen verspürt werden. 

Wo diese Voraussetzungen nicht in irgendeinem Maße gegeben sind, gibt es 
auch in einer Gemeinschaft und Gruppe keine gegenseitige Ermutigung und 
Hilfe auf Geisterkenntnis hin, weil es an einem Grundeinverständnis fehlt. Je- 



Einübung und Weisung 218 

dem Gespräch miteinander über das, was zu tun ist und was Gott von einer Ge- 
meinschaft verlangt, muß das Gebet beigesellt sein, auch wenn es nur in einem 
kurzen, stillen Verweilen besteht oder ein geistliches Wort vorausgeschickt wird. 
Auch hier gibt es einen Prozeß, von ersten Versuchen bis zur Reifung, ehe man das 
Wort aus der Johannesoffenbarung anwenden kann: •Der Geist spricht zu den 
Gemeinden". Ob es viele solcher Gemeinden gibt? Oder bleiben die meisten Ver- 
suche dieser Art in den Anfängen stecken? Der Testfall sind wohl nicht die 
sogen, charismatischen Gruppen - deren Wert hier nicht in Frage gestellt werden 
soll -, deren Mitglieder zusammenkommen und wieder auseinandergehen, son- 
dern jene Gemeinschaften, deren Mitglieder sich zu einer dauerhaften Bindung 
in einem gemeinsamen Leben (und Arbeiten) zusammengefunden haben, wie in 
den Orden oder in der Ehe, die durch das tägliche Beisammensein größeren Be- 
lastungen ausgesetzt sind. Sie werden nicht daran vorbeikommen, es immer wieder 
von neuem zu versuchen. Wo das aber geschieht, wo man nicht aufgibt, da ist schon 
das •Drängen des Geistes" am Werk, da geht schon von einer Gemeinschaft eine 
Kraft aus, die sich auf andere überträgt, da wird Zuversicht und Ermutigung 
vermittelt, geschieht Heilung und ereignet sich ein Stück jenes Neuen, das •Reich 
Gottes" heißt. Friedrich Wulf SJ 

Religiöser Umgang mit Bildern 

Zur Praxis der Bildmeditation 

Die Ursprünge des modernen religiös-meditativen Umgangs mit Bildern sind 
vielfältig: G. G. Jungs •aktive Imagination"1, wo der Patient mit den Phanta- 
siebildern seines Unterbewußtseins frei spielt; das therapeutische Malen2, das die 
tiefenpsychologische Technik fortsetzt; die Shakra-Meditation des Kundalini- 
Yoga3, wo der Bewußtseinsfortschritt in konzentrischen Lotos-Bildern meditiert 
wird; die Symbolmeditation, wie sie A. Rosenberg beschreibt, wo das Bild 
•im Gegensatz zu den durch ihre Form seelenergreifenden Kunstwerken ... 

1 Das Wichtigste steht im zweiten Band von Mysterium Coniunctionis, Olten-Freiburg 
19722. Z. B. 268 f: •... man betrachtet diese Bilder wie Szenen auf der Bühne. Mit ande- 
ren Worten, man träumt mit offenen Augen... Er fühlt sich ... gedrängt oder wird von 
seinem Arzte dazu ermahnt, selber sich in das Schauspiel zu mengen und aus dem anfäng- 
lichen Theaterstück eine wirkliche Auseinandersetzung mit seinem eigenen Gegenüber zu 
machen... Es ist nicht nur zweckmäßig, sondern wichtig und durchaus angezeigt, diese 
ganze Prozedur im Moment ihres Entstehens schriftlich zu fixieren". 
2 Das imponierendste und zugleich erschreckendste Zeugnis fand ich in: Abdul Mati Klar- 
wein, Milk n Honey. An autobiography of Jeezus Krisst translated from the Scrolls of 
life and illustrated with pictures from the Aleph Sanctuary, New York, 1973. 
3 Das Aufsteigen des Bewußtseins von der Sitzfläche des Körpers bis über das Haupt 
hinaus geschieht im Gleichklang mit der erst sich konzentrierenden und dann überreich 
entfaltenden Lotus-Blüte. 




