
Einübung und Weisung 218 

dem Gespräch miteinander über das, was zu tun ist und was Gott von einer Ge- 
meinschaft verlangt, muß das Gebet beigesellt sein, auch wenn es nur in einem 
kurzen, stillen Verweilen besteht oder ein geistliches Wort vorausgeschickt wird. 
Auch hier gibt es einen Prozeß, von ersten Versuchen bis zur Reifung, ehe man das 
Wort aus der Johannesoffenbarung anwenden kann: •Der Geist spricht zu den 
Gemeinden". Ob es viele solcher Gemeinden gibt? Oder bleiben die meisten Ver- 
suche dieser Art in den Anfängen stecken? Der Testfall sind wohl nicht die 
sogen, charismatischen Gruppen - deren Wert hier nicht in Frage gestellt werden 
soll -, deren Mitglieder zusammenkommen und wieder auseinandergehen, son- 
dern jene Gemeinschaften, deren Mitglieder sich zu einer dauerhaften Bindung 
in einem gemeinsamen Leben (und Arbeiten) zusammengefunden haben, wie in 
den Orden oder in der Ehe, die durch das tägliche Beisammensein größeren Be- 
lastungen ausgesetzt sind. Sie werden nicht daran vorbeikommen, es immer wieder 
von neuem zu versuchen. Wo das aber geschieht, wo man nicht aufgibt, da ist schon 
das •Drängen des Geistes" am Werk, da geht schon von einer Gemeinschaft eine 
Kraft aus, die sich auf andere überträgt, da wird Zuversicht und Ermutigung 
vermittelt, geschieht Heilung und ereignet sich ein Stück jenes Neuen, das •Reich 
Gottes" heißt. Friedrich Wulf SJ 

Religiöser Umgang mit Bildern 

Zur Praxis der Bildmeditation 

Die Ursprünge des modernen religiös-meditativen Umgangs mit Bildern sind 
vielfältig: G. G. Jungs •aktive Imagination"1, wo der Patient mit den Phanta- 
siebildern seines Unterbewußtseins frei spielt; das therapeutische Malen2, das die 
tiefenpsychologische Technik fortsetzt; die Shakra-Meditation des Kundalini- 
Yoga3, wo der Bewußtseinsfortschritt in konzentrischen Lotos-Bildern meditiert 
wird; die Symbolmeditation, wie sie A. Rosenberg beschreibt, wo das Bild 
•im Gegensatz zu den durch ihre Form seelenergreifenden Kunstwerken ... 

1 Das Wichtigste steht im zweiten Band von Mysterium Coniunctionis, Olten-Freiburg 
19722. Z. B. 268 f: •... man betrachtet diese Bilder wie Szenen auf der Bühne. Mit ande- 
ren Worten, man träumt mit offenen Augen... Er fühlt sich ... gedrängt oder wird von 
seinem Arzte dazu ermahnt, selber sich in das Schauspiel zu mengen und aus dem anfäng- 
lichen Theaterstück eine wirkliche Auseinandersetzung mit seinem eigenen Gegenüber zu 
machen... Es ist nicht nur zweckmäßig, sondern wichtig und durchaus angezeigt, diese 
ganze Prozedur im Moment ihres Entstehens schriftlich zu fixieren". 
2 Das imponierendste und zugleich erschreckendste Zeugnis fand ich in: Abdul Mati Klar- 
wein, Milk n Honey. An autobiography of Jeezus Krisst translated from the Scrolls of 
life and illustrated with pictures from the Aleph Sanctuary, New York, 1973. 
3 Das Aufsteigen des Bewußtseins von der Sitzfläche des Körpers bis über das Haupt 
hinaus geschieht im Gleichklang mit der erst sich konzentrierenden und dann überreich 
entfaltenden Lotus-Blüte. 



Einübung und Weisung 219 

keinen formalen Eigenwert (besitzt) - seine Bedeutung liegt vielmehr in seinem 

instrumentalen Charakter begründet"4. 
In der abendländischen Kultur spielt das Bild eine selbständigere Rolle. Es 

ist nicht nur Verdeutlichung der eigenen archetypischen Seelentiefe des Meditie- 
renden; es bringt - gleichsam von außen her - eine Botschaft. Der Künstler - auch 
die Natur ist ein Kunstwerk Gottes - macht durch Motiv und künstlerische Ge- 
staltung eine •Aussage" an den Betrachter. •Das Kunstwerk entrückt mich zu sich 
selbst hin" (G. Heinz-Mohr), zu der Aussage des Künstlers, und bringt den 
Meditierenden deshalb in ein neues Verhältnis zu ihm selbst. 

Die biblische Botschaft verstärkt diesen Akzent. Im Neuen Testament ist nur 
Jesus Christus •das Ebenbild Gottes" (Kol 1,15; 2 Kor 4, 4). Die Selbstfindung 
des Christen geschieht durch die Umgestaltung, durch die •Verklärung in sein 
Bild von einer Herrlichkeit zur anderen" (2 Kor 3,18), •bis daß Christus (der 
Gekreuzigte und Auferstandene, Rom 6, 4 f) in euch Gestalt gewinne". Nur auf 
diesem Weg der Gnade, der zu empfangenden Botschaft durch •die Erneuerung 
im Heiligen Geist" (Tit 3, 5) und durch •die Neugeburt von oben her" (Joh 3, 3) 
führt die biblische Botschaft den Menschen zu sich selbst, zu seiner eigenen Tiefe. 

Die christliche Bildwelt weist den Menschen deshalb stets in beide Richtungen: 
zuerst zur Botschaft des Neuen, von Gott Geschenkten: •Ich sah die heilige Stadt, 
das neue Jerusalem, von Gott aus dem Himmel herabfahren" (Offb 21, 2 f), und 
dann zu sich selbst, als dem neuen Menschen: •Ist jemand in Christus, so ist er 

eine neue Kreatur" (2 Kor 5, 17). 
Die christliche Bildmeditation sollte diese Schritte nachvollziehen. 

I. Hinführung zur •Bildmeditation" 

Dem evangelischen Pfarrer Gerd Heinz-Mohr verdanken wir die wohl beste 
Hinführung zur christlichen Bildmeditation5. 

Er unterscheidet zwischen einem Publikum, das noch offen ist für neue Ein- 
drücke (Jugendliche, alte Menschen ohne kunsthistorische [Ver-] Bildung) - für 
sie schlägt er vor: erst entdecken lassen, in Stille und Selbstfindung -, und dem 
normalen Publikum, das eine schon festgelegte Bildwelt mit sich herumträgt und 
deshalb nicht mehr •offen" ist für das Neue. Ihm müssen - nach einem ersten 
ruhigen Umblicken im Bild - Informationen und Sehhilfen gegeben werden: In- 
formation, nicht zuletzt um die •Neugier zu befriedigen", und Sehhilfen, die die 
künstlerische und kerygmatische Aussage des Bildes aufschließen. •Diese Infor- 
mationen und Sehhilfen tragen dazu bei, daß wenigstens für gewisse Zeit die 
seh-ungewohnten Teilnehmer ,im Bilde bleiben'. Nach dieser ,Aufwärmung' 
sollte man Zeit zum persönlichen Schauen geben". 
4 Christliche Bildmeditation, München 1974, 29-33. 
5 In: Meditation, Versuche, Wege, Erfahrungen, Göttingen/Regensburg 1975, 94-99. 
Außer in thematisch als solchen deklarierten Büchern finden sich Einführungen bei J. 
Bours, Bildmeditation. Erfahrungen zur Praxis, in: Strukturen christlicher Existenz, 
Würzburg 1968, 223-232; J. Bill, Im Schauen erfahren. Biblische Bildmeditation, in: 
Aus der Mitte leben, Wege biblischer Meditation, Stuttgart 1973, 109-121; K. Fütterer, 
Anregungen zur Durchführung von Bildmeditationen in der Gemeinde (in Gruppen), in: 
Lebendige Seelsorge, 27, 1976, 50-54. 



Einübung und Weisung 220 

Drei erprobte Formen stellt er vor. 
1. Bildmeditation im engeren Sinn: Im Mittelpunkt steht ein Bild, •in welchem 
man, eventuell unterstützt durch Detailaufnahmen, umhergehen kann". Der Teil- 
nehmerkreis ist klein, in positiver Erwartungshaltung. Beginn mit einem Gebet 
oder einem Leitsatz; stille Schau; einzelne, improvisierte meditative Hinweise; 
das Abtasten der Einzelheiten wächst zur Schau zusammen; ein abschließendes 
Gebet, •das auf jeden Fall einen Hingabefaktor enthält". 
2. Bildbetrachtung in Gesprächsform: Es geht um das gemeinsame Entdecken. 
Man macht sich gegenseitig aufmerksam auf meditative Werte im Bild. Diese 
Form ist sehr variabel. Heinz-Mohr warnt vor einer Umfunktionierung in einen 
Arbeitsprozeß, wie sie in der Zielvorstellung: •Das also ist das Ergebnis", zum 
Ausdruck käme. 

3. Bildpredigt, mit dem Leiter als maßgeblichem Akteur. Ein Einzelbild kann 
das Thema bilden und über Sacherklärungen meditativ angeeignet werden. Oder 
es wird eine •Ikonostase" aufgebaut; eine Reihe von Bildern (auch mit Verfrem- 
dungseffekten), die Glaubensaussagen, biblische Gehalte oder anthropologische 
Zusammenhänge (Leid, Gemeinschaft) erlebbar machen. •Diese .Einheit in Viel- 
falt' eignet sich besonders für nichthomogene Teilnehmerkreise, auch als abend- 
liche Ergänzung eines Tagungsthemas". 

II. Versuche einer Bildmeditation mit Diapositiven 

Bildmeditationen hängen ab vom konkreten Bild und von der konkreten Situa- 
tion, in der sie geschehen. Beides kann ein geschriebenes Referat nicht wieder- 
geben. Dennoch wird ein genaueres Aufzeigen der verschiedenen Möglichkeiten 
eine Hilfe sein, die dem Bild und der Gruppe gemäße Meditationsform zu 
finden. 

1. Information als Hinführung zu Meditation 
Der Referent sammelte über lange Jahre Diapositive von Bildern des Franzo- 
sen Georges Rouault6. Gezeigt wird zuerst eine Auswahl daraus, an deren Ablauf 
die Geschichte des großen Einzelgängers erzählt werden kann: sein soziales 
Engagement, sein bewußtes Christentum, seine besessene Malkunst, seine Kon- 
zentration auf wenige Themen. Darin fließt langsam eine Einführung ein in 
Thematik und Gestalt der Bilder. Rouault selbst hat es gelegentlich beschrie- 
ben: •Man muß - wie Dante - durch die Hölle der Verlorenheit gehen, um die 
Verlorenheit des Gottmenschen darzustellen". Hinweise werden gegeben auf die 
Malweise: die Monochromie (= Malen in einer einzigen Grundfarbe); das 
meditative Beharren bei einem Bildvorwurf, einer Kopfgestalt; das Herkom- 
men von der Glasmalerei und vom Symbolismus; die Gefaßtheit der Bilder (in 
Nischen, in mitgemalten Rahmen). Von selbst gliedern sich die gezeigten Dias: 
Die Hölle von Dirnen, von Richtern und Verbrechern, von Clowns und Akro- 
baten; die Vision des Schönen; die Darstellung des Antlitzes Jesu, ständig um 

6 Das grundlegende Buch von Pierre Courthion, Georges Rouault, ist in deutscher, eng- 
lischer und französischer Sprache zugänglich. 



Einübung und Weisung 221 

Karfreitag kreisend; der verhaltene Widerschein der Erlösung an einigen 
Köpfen. 

Den zweiten, eigentlich meditativen Gang leitet ein Gespräch ein: Was? Wa- 
rum? Wozu? Drei Dias werden zur Meditation ausgewählt. Normalerweise ein 
Clown, ein Kopf des leidenden Jesus und ein Menschengesicht im Widerglanz 
der Erlösung. Strawinskys Psalmen-Symphonie könnte direkt zu diesem Drei- 
klang komponiert sein. Diese letzten 25 Minuten mit den drei Bildern Rouaults 
und dem Tonwerk des russischen Meisters schenken das meditative Erleben. 

2. Gespräch als Erschließung des Bildes 
Der acht- oder sechs-gliedrige Kreuzweg von Alfred Manessier7 (Passion-Ostern) 
ist mit den Stilmitteln abstrakter Kunst gemalt; die Genauigkeit seiner Darstel- 
lung macht ihn zur Erschließung durch ein Gruppengespräch geeignet. 

Eine kurze Hinführung mittels einiger Bilder (das Bekehrungsbild des Salve 
Regina, oder seine Deutung des Johannes vom Kreuz) kann die Sensibilität wek- 
ken. Doch dann wird die geschlossene Diaserie gezeigt. 

Nun wird Bild für Bild durchgegangen, und gemeinschaftlich werden Stim- 
mung, Gemütsgehalt, Aussage erschlossen. Der Leiter kann mit Fragen weiter- 
helfen: Froher oder trauriger Ausdruck? Harter oder gesammelter Schmerz? 
Chaos oder Ruhe? Dann erst gezieltere Hilfen: Welche Szene wird dargestellt? 
Welches Bibelwort könnte darunter stehen? Und zuletzt erst (und sehr vorsichtig) 
Fragen an die eigene Biographie der Betrachter. 

Regelmäßig ist dabei eine Klippe zu überwinden: die assoziative Phantasie der 
Meditierenden greift vorschnell über das Bild hinaus und bringt Aspekte ins 
Gespräch, die vom Bild wegführen. Die Kunst der Gesprächsleitung besteht 
darin, ein gemeinsames Erleben - in der Vielfalt der Erlebenden - aufzubauen. 
Nur von der Sache, vom Bild und seiner Aussage her ist dies möglich. Deshalb 
muß die Empfindungswelt der Teilnehmer immer wieder auf das Bild in seiner 
objektiven Aussagekraft hingelenkt werden. 

Aber Manessier •spricht" in seiner Kunst so eindeutig, daß es niemals größere 
Schwierigkeiten bereitet hat, alle Gesprächsteilnehmer seiner •Botschaft" unter- 
zuordnen. So webt sich ein immer dichteres Netzwerk von Erfahrungen zusam- 
men, in dem der Gesprächsleiter zwar die Richtung des Gestaltwerdens weist, 
aber nicht selbst in diese Richtung vorangeht. 

Wiederum folgt auf diese meditative •Erarbeitung" die letzte Phase des me- 
ditativen •Verharrens". Der Zeitrhythmus richtet sich nach dem Publikum. Man 
darf ihm normalerweise viel mehr zutrauen, als man anfänglich vermutet. Aus- 
gewählte Musik: Choral, Bach, moderne Kammermusik, Solo-Instrumente, kann 
die meditative Sammlung unterstützen. 

7 Die kommentierte Dia-Reihe, Alfred Manessier, Passion-Ostern, Dias und Texte, 
herausgegeben von Ingrid Riedel, Freiburg/Gelnhausen 1974, hat leider viele überflüs- 
sige Detail-Aufnahmen und einen nicht immer hilfreichen Text. Vgl. dazu den Text- 
und Bildband von J. P. Hodin, Manessier, New York 1972. Außerdem: Der Passions- 
bericht des Matthäus mit Bildern von A. Manessier - acht vierfarbige Kunstdrucke. Stutt- 
gart 1976. 



Einübung und Weisung 222 

3. Symbolreichtum als Entfaltung der Aussage 
Die Stuppacher Madonna des Matthias Grünewald8 verlangt ein anderes Vorge- 
hen. Nach kurzem Bekanntmachen mit dem Werk (meist kennen es die Teilneh- 
mer) werden einzelne Bildausschnitte auf die Wand geworfen. Jeder Ausschnitt 
für sich ist schon eine Meditation. Die Hinweise auf den farblichen Reichtum 
und die symbolische Fülle laufen jedesmal wieder in meditative Ruhe aus. Die 
Gruppe ist normalerweise nicht in der Lage, den Symbolgehalt selbst zu er- 
schließen. Aber jedes gute Grünewald-Buch informiert darüber. 

Ein großer Gewinn ist es, wenn man mit zwei Bildwänden arbeiten kann. Auf 
der einen steht für die ganze Zeit das volle Bild. Auf der anderen erscheinen 
einzelne Bildausschnitte; sie werden im Dreier-Rhythmus von •Auf-sich-Wirken- 
Lassen, meditativer Hinweis, Meditation" erschlossen. Alle Elemente des Bildes 
weisen zur Mitte von Mutter und Kind: die offene Schale der Jungfräulichkeit, 
das blutrote Armband des Kindes, die Körbe der fleißig einsammelnden Bienen, 
der mystische Dreiklang der Blumen, der behütende Zaun mit der Tür in Ge- 
stalt des Kreuzes, der nur zu ahnende, fallende Schleier. Das Zentrum von Mutter 
und Kind schwingt noch einmal weiter: das Kind wird zur Mitte. 

Die Vielheit der Motive rundet sich zum Kosmos • zur Ordnung und zum 
Schmuck - des Heilsplans der Erlösung. 

Musik kann den ganzen Ablauf begleiten. Sie ist leicht zu finden; je nach 
Stimmung und Ziel als ein Kontrapunkt (das Engelkonzert aus Hindemiths 
Mathis der Maler) oder als Stimmungsraum (alte Marienlieder). 

III. Gruppenerfahrung mit Meditationskarten 

Ein Experiment mit Ordensfrauen, durchgeführt im Institut der VOD (Vereini- 
gung der Ordensoberinnen Deutschlands) in München, kann das Dargelegte 
nochmals konkretisieren. Jede der Teilnehmerinnen wählte sich irgendeine der 
weitverbreiteten Meditationskarten (Bild mit Text) aus und ging mit ihr etwa drei 
Monate (Sept.-Dez. 1975) betend und meditierend um. In gemeinsamer Aus- 
wertung wurden die Eindrücke ausgetauscht und besprochen. 

Es ging um kritische Stellungnahme: Als Hilfe wurden nur einige Fragen mit- 
gegeben. Ist der Text eine Hilfe zur Meditation oder bringt er nur Anregungen, 
die man selbst - nach kurzer Meditation - leicht gefunden hätte? Trifft der Text 
das Bild oder geht er daran vorbei? Hat der Text Eigenqualitäten, die sich als 
ein Gespräch mit dem Bild erweisen? Beim Durchsprechen der Ergebnisse wa- 
ren alle gleichermaßen überrascht über die Sicherheit und die Einmütigkeit der 
Stellungnahmen. Solch ein Gespräch läßt sich ohne das damals vorliegende Bild- 
material nur unvollkommen wiedergeben; deshalb wird hier nur fragmentarisch 
berichtet, werden konkrete Namen, die unter das negative Urteil fielen, nicht 
genannt. 
1. Das erste wichtige Ergebnis war die schon erwähnte Unterscheidung von Bild- 
und Symbol-Meditation. Symbole sind überindividuell; sie sind ablösbar von 

8 Vgl. die Besprechung in GuL 46 (1973) 480, über den Bildband: Die Stuppacher Madonna 
des Mathis Gothart Nithart - Matthias Grünewald, und ihre Botschafl, Stuppach 1972; 
Dias über den gleichen Verlag. 



Einübung und Weisung 223 

ihrer konkreten, bildhaften Darstellung. Die Individualität eines Künstlers kann 
zwar die Ausstrahlungskraft eines Symbols verstärken; aber seine meditative 
Kraft hat das Symbol aus einer allgemein-gültigen Struktur: Kreuz, Rad, Herz, 
Mandala, Auge, Labyrinth, Stern, Rose oder Lotos-Blume. 

Silja Walters •Das Sonnenrad"9 mit dem von ihr verfaßten Text war ein gutes 
Beispiel dieser Art von Meditationsvorlage. Ein einfaches Ursymbol: der Kreis, 
der im regenbogenfarbigen Strahlenkranz schwingende Sonnenball, wird durch 
Text und künstlerische Erfahrung vertieft und führt den Meditierenden vor 
Gottes lebendige Ewigkeit. Ein solches •Symbol" braucht Zeit des Verharrens, 
muß angegangen werden in bewußter Sammlung und Ablegung zerstreuender 
Alltagsumstände. 

Die an der gleichen Stelle wiedergegebene Meditation über ein Bild der 
•Wiener Genesis" (Syrische Miniatur) •Verheißung Abrahams" vereinigt Sym- 
bol- und Bild-Charakter. Abraham steht in der linken Bildhälfte vor einer offenen 
Tür; die rechte Bildhälfte öffnet sich weit ins Unbekannte. Aus einem blauen, wie 
ein Stern-mantel sich öffnenden Himmel weist eine Hand in die weite Offenheit. 
Die kritische Stellungnahme wurde erleichtert durch die erstaunende Beobach- 
tung, daß zwei andere Meditationen über das gleiche Bild es nur beschnitten wie- 
dergaben. Aus der waagerechten Öffnung in die Weite war eine betonte Bewe- 
gung nach oben geworden. Künstlerischer und auch meditativer Unverstand hatte 
die Bildkraft zur didaktischen Unterweisung umfunktioniert. Zur echten Vorlage 
hat Hans Schalk einen kurzen und genauen Text geschrieben. Er macht nur auf 
drei Spannungsfelder aufmerksam: Herausgetreten aus der heimischen Tür; be- 
reiter Schoß für die Botschaft aus der Höhe; weisend ins Unbekannte. Allgemein 
wurde dieser schlichte, aber wissende Text als vorzüglich empfunden. 

Jedes Bild hat Symbolkraft; bewußt oder unbewußt nimmt der Künstler allge- 
meingültige Zeichen wie Gerade, Kreis, Parabel usw. mit in die Bildgestalt hinein. 
Aber die meisten Bilder sind doch so geschaffen, daß die Symbolik sich in den 
Dienst der individuellen künstlerischen Intuition stellt. Man kann es an den gro- 
ßen russischen Ikonen, wie an der Dreifaltigkeit Rubeljews, ablesen; die tradi- 
tionelle symbolträchtige Gestalt der drei Männer vor Abrahams Zelt ist so durch- 
formt von der künstlerischen Individualität, daß die Allgemeinheit des Symbols 
aufgesogen wird von der unverwechselbaren Einzigartigkeit dieses Bildes. Ein 
solches Bild muß entgegengesetzt zur Symbolmeditation Rosenbergs meditiert 
werden: Man muß aus sich heraus und auf die Individualität des Künstlers zu- 
gehen. Man muß das Über-Allgemeine, das Einzelne und Einzigartige des Bildes 
betrachten; nur diese Hingabe an die Intuition des einmaligen Künstlers öffnet 
den Raum der Meditation. Vor einem Ghristuskopf von Georges Rouault beginnt 
auch der Nicht-Informierte zu ahnen, daß sein Maler sozial engagiert war, leiden- 
schaftlich besorgt um das Leid der Unterdrückten, von Leben und Gesellschaft 
Benachteiligten. Die Biographie des Malers, die beim reinen Symbol unwesent- 
lich und hindernd ist, spielt eine zentrale Rolle. 

' Als Beilage in: Meditation, Blätter für weltoffene Christen, 1975 Heft I (mit falscher 
Auszeichnung im Inhaltsverzeichnis). 



Einübung und Weisung 224 

2. Eine ähnliche Sehhilfe brachte die Unterscheidung zwischen geistig geformten 
und gemüthafi erlebten Bildern. Auch sie darf nicht gepreßt werden, da jedes 
große Bild vom ganzen Menschen mit Geist und Gemüt gestaltet ist. 

Der Farbholzschnitt •Emmanuel" von Kyrilla Spiecker (die auch den Text ver- 
faßte) ist ein gutes Beispiel für Geist und Form: Zwei Gesichter - Profilsicht und 
Vordersicht - sind ineinander komponiert. Die Strenge des Holzschnitts und die 
Zweifarbigkeit (Gelb und Braun, wie Licht und Schatten wirkend) geben dem 
Bild Zucht und Klarheit. Der Text selbst ist dicht: •Du aber warst Licht und 
schautest mich an..." Die Meditationskarte ist der naheliegenden Gefahr einer 
Intellektualisierung nicht erlegen, weil sie durch und durch persönlich gestaltet 
ist. Der Meditierende wird zuerst zum Denken und Entdecken gezwungen; er geht 
Beziehungen nach, erhält Antworten und läßt Fragen von neuem offen dastehen. 
Aber alles dies zieht ihn ins Bild hinein, läßt ihn eine Mitte finden. Die von man- 
chen Meditations-Kreisen gepflegte Flucht vor der Vernunft ins Irrationale ist 
hier ad absurdum geführt. 

Josef Bills Meditation zum •Großen Gärtner" von Emil Nolde geht den ent- 
gegengesetzten Weg. Man ist von Anfang an hineingezogen in die Erlebniswelt 
des Malers: Zuwendung und Vertrauen, Wärme und Geborgenheit - und alles in 
der gewaltigen Perspektive des Schöpfer- und Erhalter-Gottes, des Vaters, des 
guten Gärtners. Seine um eine Blume besorgte Hand umfaßt •mich". Hier werden 
keine Fragen gestellt; keine geistigen Einsichten blitzen auf, sondern Text und 
Bild strömen Wärme aus. Aber dem Meditierenden bleibt nicht verborgen, daß 
auch dieser Text geboren ist aus Wissen um den Künstler und Mühen um die 
rechte Textgestalt. 
3. Beide Meditationskarten machten auch auf die Gefahren aufmerksam, denen 
ein großer Teil des vorliegenden Materials erlegen war. Das erfreuliche Ergebnis 
der Gruppe war, daß man ohne Angst vor großen Namen sehr deutlich die Qua- 
litätsunterschiede empfand und auch aussprach. 

Die Gefahr der Intellektualisierung: Erschreckend viele der vorgelegten Medi- 
tationskarten ersparen sich das Eingehen auf die künstlerische Intention des 
Bildes und ebenso auf die existentielle Ansprechbarkeit des Betrachters; sie trei- 
ben Theologie - oft sehr länglich - oder sammeln Bibelstellen (mit Hilfe einer 
Konkordanz). Dadurch wird das Bild selbst abgewertet; es steht als Illustration 
neben einem theologisch tief-sein-wollenden Text. Aber auch die Eigentätigkeit 
des Meditierenden wird unterdrückt: alles ist schon im Text gesagt, und er darf 
nur den vom Text ausgefahrenen Bahnen nachgehen. 

Die Gefahr des Subjektivismus: Hier trifft man auf Meditationstexte, die 
•nett" sind. Eine Schwester berichtete, daß sie im ersten Augenblick angesprochen 
war. Aber bei längerem Kontakt mit dem Bild spürte sie Leere; der Text ver- 
mittelte nichts, was sie nicht selbst hätte ebenso gut schreiben können. Und am 
Schluß stand die Frage, warum Geld ausgeben für den Text, wo doch die beige- 
legte Kunstpostkarte allein genügt hätte. 

Dieser inhaltslose, gefühlshafte Zugang zu einem Bild birgt auch die Gefahr in 
sich, daß man das Bild verfehlt. Was für den privaten Gebrauch nicht zu bean- 
standen ist - warum soll ich mir das Bild nicht auslegen, wie ich es möchte? -, wird 



Einübung und Weisung 225 

in einer kommerziellen Veröffentlichung zwielichtig. Muß nicht jemand, der den 
Käufer nicht betrügen will, sich intensiv um das Bild selbst (und nicht um seine 
persönliche Stimmung) bemühen? 

Der leichtfertige Umgang mit der Ikonographie war der am meisten beanstan- 
dete Mangel am Großteil der Meditationskarten. Die immer wiederkehrende 
Hand Gottes auf alten Miniaturen ist zuerst einmal eine Erinnerung an das alt- 
testamentliche Bilderverbot: Du sollst (und kannst) dir von Gott kein Bild ma- 
chen; nur Jesus ist (nach Paulus) Bild Gottes. Die Weihnachtsikonographie mit 
der liegenden Mutter und - etwas abseits - dem Kind in der Krippe birgt die 
uralte Symbolik vom mystischen Traum Mariens (deshalb die offenen Augen), 
in dem ihr das Kind geschenkt wurde (wie damals dem schlafenden Adam die 
Eva). Die ummauerte Stadt der Pfingstminiaturen symbolisiert nicht Enge, son- 
dern das himmlische Jerusalem. Die Welt Chagalls ist ein weit aufgeschlagenes 
Bilderbuch; man muß immer wieder hier und dort nachschlagen und nachschauen, 
um eines seiner Werke entziffern zu können; das Kreuz Jesu hat z. B. bei ihm, 
dem vom Leiden seines Volkes herkommenden Juden, einen anderen Stellenwert 
als im Christentum. Erst dieser Stellenwert erschließt den Sinn seiner Fenster in 
christlichen Kirchen. Darf man die Konsolfigur aus einer gotischen Kirche (das 
Männlein oder Weiblein oder das Tier am Ende einer Säule) mit metaphysischem 
und theologischem Tiefsinn beladen, oder spricht aus ihr nur die lustige Phanta- 
sie des Künstlers? Bei einigen Bildmeditationen schien es der Gruppe sogar, daß 
der Verfasser das Bild nur •benutzte", um sein eigenes •geistreiches" Reden ins 
rechte Licht zu stellen. Hier ist der Sinn dieser Art von Frömmigkeit auf den 
Kopf gestellt worden. 

Die gemeinsamen Gespräche und Übungen zeigten, daß eine wahre, in die 
Mitte des Bildes führende Information niemals zum Ballast wurde, sondern das 
Meditieren existentieller (weil wissender!) gestaltete. 

4. Zur •Russischen Bettlerin" Ernst Barlachs (1907) fanden wir vier Meditations- 
texte - eine Tatsache, die zum Vergleich einlud. Eine der Schwestern hatte ohne 
Wissen der anderen einen fünften Text gemacht. Der Leiter testete den geistigen 
Austausch, indem er alle Texte zur Beurteilung vorlegte. Das Ergebnis brachte 
etwas Unerwartetes zu Tage. Der letzte Text, ohne Vorübung und ohne spezielle 
Ausbildung verfaßt, war nach übereinstimmendem Urteil der beste. In den ande- 
ren fand sich all das, was oben getadelt wurde: Weitschweifigkeit, Theologisieren, 
Sentimentalität oder ein Vorbeisehen am Kunstgegenstand: Kein Ruhmesblatt 
für das große Angebot an Meditationskarten! 

Aus den Gesprächen schälten sich verschiedene Ansichten heraus, die aber alle in 
der Doppelforderung übereinstimmten: Bezug zum Bild und Bezug zur Person 
des Meditierenden: Wahrhaftigkeit und Anspruch. Je nach Ausgangspunkt zeig- 
ten sich die Unterschiede. Um davon eine Vorstellung zu geben, seien die von 
einer Teilgruppe erarbeiteten Kriterien zur Beurteilung einer Bildmeditation wie- 
dergegeben: 

- Was spricht mich an (Text oder Bild)? Was trifft mich? Was nimmt mich •mit- 
hinein"? 



Literaturbericht 226 

- Nimmt der Text zum Bild Bezug? Ist er ikonographisdi in Ordnung? 
- Stimmt seine Theologie? 
- Sagt er Wesentliches? 
- Führt er tiefer ins Bild, als es mir allein gelänge? 
- Ist das Ganze (Bild mit Text) verständlich? 
- Ist das Thema (Bild, Überschrift usw.) getroffen vom Text? 
- Bin ich angeregt zur weiteren Entfaltung und Vertiefung? 
- Werde ich zum Gebet geführt? 

5. Das positive und hilfreiche Ergebnis dieses Experiments legte die Wetterfüh- 
rung zur aktiven Meditation nahe. Jede Schwester bekam die Postkarte ein und 
desselben, ihr unbekannten modernen Bildes in die Hand. Angeregt wurde ein 
selbständiger Meditationstext dazu. Nicht alle wagten sich daran. 

Aus dem gemeinsamen Gespräch über die Texte ergab sich ein überraschend 
reiches Spektrum von Ansatzpunkten: Nüchterne Beschreibung; geistreicher 
Aphorismus; phantasievolles Ausgestalten; Auswahl eines einzigen Aspektes; 
Parallelen aus der Schrift, einmal recht ungewohnt, aber treffend und hilfreich; 
eine Biographie des Entdeckern; Gebets-Sprache; der beste Text war ein lyrisches 
Kunstwerk. 

All dies bestärkte uns gemeinsam, daß ein kritischer und informativer Umgang 
mit Bildern und Texten kein Hindernis ist zur Meditation, daß der •sachliche, 
selbstlose Ausgang" zu den Bildern die religiöse SelbstfLndung nicht stört, sondern 
vertieft. Josef Sudbrack SJ 

LITERATURBERICHT 

Der Papst, das Papsttum und die Zeitgenossen 

Wer sich noch erinnert, wie im Herbst 1958 Pius XII. nach einem überaus ein- 
drucksvollen Trauerzug von Castel Gandolfo nach Rom fast wie ein antiker 
Herrscher beigesetzt wurde, und wie beim Heimgang Johannes' XXIII. wirklich 
alle Welt Trauer empfand und aussprach (von Moskau bis Washington, von 
Alaska bis Australien), wird nicht ohne Befremden festzustellen haben, daß 
Paul VI., der eigentlich das Erbe beider Vorgänger in sich vereinigen und ent- 
falten wollte, in eben derselben Welt ein eher zwiespältiges Echo findet. Es ist 
doch das gleiche Amt, das er verwaltet, die gleiche Würde, die ihn auszeichnet, 
und sicher auch das gleiche Verantwortungsbewußtsein, das ihn erfüllt, ebenso 
wie seine Vorgänger. Dazu kommt noch die Tatsache, daß er weit mehr als jene 
mit seinen ausgedehnten Reisen in der ganzen Kirche und ihrer jeweiligen Um- 
welt präsent zu sein versuchte und auch das Apostolat des gesprochenen Wortes 
in einem Ausmaß wahrnimmt, das die bereits beachtliche Leistung Pius' XII. 
in Schatten zu stellen beginnt. Trotzdem verbreitet sich die Meinung, als neh- 




