Einiibung und Weisung 218

dem Gesprich miteinander iiber das, was zu tun ist und was Gott von einer Ge-
meinschaft verlangt, mufl das Gebet beigesellt sein, auch wenn es nur in einem
kurzen, stillen Verweilen besteht oder ein geistliches Wort vorausgeschickt wird.
Auch hier gibt es einen Prozef, von ersten Versuchen bis zur Reifung, ehe man das
Wort aus der Johannesoffenbarung anwenden kann: ,Der Geist spricht zu den
Gemeinden®. Ob es viele solcher Gemeinden gibt? Oder bleiben die meisten Ver-
suche dieser Art in den Anfingen stecken? Der Testfall sind wohl nicht die
sogen. charismatischen Gruppen — deren Wert hier nicht in Frage gestellt werden
soll —, deren Mitglieder zusammenkommen und wieder auseinandergehen, son-
dern jene Gemeinschaften, deren Mitglieder sich zu einer dauerhaften Bindung
in einem gemeinsamen Leben (und Arbeiten) zusammengefunden haben, wie in
den Orden oder in der Ehe, die durch das tigliche Beisammensein groferen Be-
lastungen ausgesetzt sind. Sie werden nicht daran vorbeikommen, es immer wieder
von neuem zu versuchen. Wo das aber geschieht, wo man nicht aufgibt, da ist schon
das ,Dringen des Geistes“ am Werk, da geht schon von einer Gemeinschaft cine
Kraft aus, die sich auf andere iibertragt, da wird Zuversicht und Ermutigung
vermittelt, geschieht Heilung und ereignet sich ein Stiick jenes Neuen, das ,Reich
Gottes” heifdt. Friedrich Wulf S]

Religitser Umgang mit Bildern

Zur Praxis der Bildmeditation

Die Urspriinge des modernen religiés-meditativen Umgangs mit Bildern sind
vielfiltig: C. G. Jungs ,aktive Imagination“, wo der Patient mit den Phanta-
siebildern seines Unterbewufitseins frei spielt; das therapeutische Malen?, das die
tiefenpsychologische Technik fortsetzt; die Shakra-Meditation des Kundalini-
Yoga?, wo der Bewuftseinsfortschritt in konzentrischen Lotos-Bildern meditiert
wird; die Symbolmeditation, wie sie A. Rosenberg beschreibt, wo das Bild
»im Gegensatz zu den durch jhre Form seelenergreifenden Kunstwerken . ..

! Das Wichtigste steht im zweiten Band von Mysterium Coniunctionis, Olten-Freiburg
19722, Z. B. 268 f: ... man betrachtet diese Bilder wie Szenen auf der Bithne. Mit ande-
ren Worten, man triumt mit offenen Augen. .. Er fiihlt sich . .. gedréingt oder wird von
seinem Arzte dazu ermahnt, selber sich in das Schauspiel zu mengen und aus dem anfing-
lichen Theaterstiick eine wirkliche Auseinandersetzung mit seinem eigenen Gegeniiber zu
machen ... Es ist nicht nur zwedmifig, sondern wichtig und durchaus angezeigt, diese
ganze Prozedur im Moment ihres Entstehens schriftlich zu fixieren®.

% Das imponierendste und zugleich erschreckendste Zeugnis fand ich in: Abdul Mati Klar-
wein, Milk n’ Honey. An autobiography of Jeezus Krisst translated from the Scrolls of
life and illustrated with pictures from the Aleph Sanctuary, New York, 1973.

® Das Aufsteigen des Bewufitseins von der Sitzfliche des Kérpers bis iiber das Haupt
hinaus geschieht im Gleichklang mit der erst sich konzentrierenden und dann iiberreich
entfaltenden Lotus-Bliite.



Einiibung und Weisung 219

keinen formalen Eigenwert (besitzt) — scine Bedeutung liegt vielmehr in seinem
instrumentalen Charakter begriundet®4.

In der abendlindischen Kultur spielt das Bild eine selbstindigere Rolle. Es
ist nicht nur Verdeutlichung der eigenen archetypischen Seelentiefe des Meditie-
renden; es bringt — gleichsam von aufien her — eine Botschaft. Der Kiinstler — auch
die Natur ist ein Kunstwerk Gottes — macht durch Motiv und kiinstlerische Ge-
staltung eine ,,Aussage” an den Betradhter. ,,Das Kunstwerk entriickt mich zu sich
selbst hin“ (G. Heinz-Mohr), zu der Aussage des Kiinstlers, und bringt den
Mediticrenden deshalb in ¢in neues Verhiltnis zu ihm selbst.

Die biblische Botschaft verstirkt diesen Akzent. Im Neuen Testament ist nur
Jesus Christus ,,das Ebenbild Gottes* (Kol 1,15; 2 Kor 4, 4). Die Selbstfindung
des Christen geschieht durch die Umgestaltung, durch die ,,Verklarung in sein
Bild von ciner Herrlichkeit zur anderen* (2 Kor 3, 18), ,,bis dafl Christus (der
Gekreuzigte und Auferstandene, R6m 6, 4 ) in euch Gestalt gewinne®. Nur auf
diesem Weg der Guade, der zu empfangenden Botschaft durch ,.die Erneuerung
im Heiligen Geist“ (Tit 3, 5) und durch ,die Neugeburt von oben her* (Joh 3, 3)
fiihrt die biblische Botschaft den Menschen zu sich selbst, zu seiner eigenen Tiefe.

Die christliche Bildwelt weist den Menschen deshalb stets in beide Richtungen:
zuerst zur Botschaft des Neuen, von Gott Geschenkten: ,Ich sah die heilige Stadt,
das ncue Jerusalem, von Gott aus dem Himmel herabfahren® (Offb 21, 2 f), und
dann zu sich selbst, als dem neuen Menschen: ,Ist jemand in Christus, so ist er
eine neue Kreatur® (2 Kor 5, 17).

Die christliche Bildmeditation sollte diese Schritte nachvollziehen.

1. Hinfithrung zur ,Bildmeditation®

Dem evangelischen Pfarrer Gerd Heinz-Mohr verdanken wir die wohl beste
Hinfithrung zur christlichen Bildmeditation®.

Er unterscheidet zwischen einem Publikum, das noch offen ist fiir neve Ein-
driicke (Jugendliche, alte Menschen ohne kunsthistorische [Ver-]Bildung) — fir
sie schligt er vor: erst entdecken lassen, in Stille und Selbstfindung —, und dem
normalen Publikum, das eine schon festgelegte Bildwelt mit sich herumtrigt und
deshalb nicht mehr ,offen® ist fiir das Neue. IThm miissen — nach einem ersten
ruhigen Umblicken im Bild — Informationen und Sehhilfen gegeben werden: In-
formation, nicht zuletzt um die ,Neugier zu befriedigen®, und Sehhilfen, die die
kiinstlerische und kerygmatische Aussage des Bildes aufschliefen. ,Diese Infor-
mationen und Sehhilfen tragen dazu bei, dafl wenigstens fiir gewisse Zeit die
seh-ungewohnten Teilnehmer ,im Bilde bleiben’. Nach dieser ,2Aufwarmung’
sollte man Zeit zum personlichen Schauen geben®.

4 Christliche Bildmeditation, Miinchen 1974, 29-33.

5 [u: Meditation, Versuche, Wege, Erfahrungen, Gottingen/Regensburg 1975, 94-99.
Aufler in thematisch als solchen deklarierten Biichern finden sich Einfilhrungen bei J.
Bours, Bildmeditation. Erfahrungen zur Praxis, in: Strukturen christlicher Existenz,
Wiirzburg 1968, 223-232; J. Bill, Im Schauen erfahren. Biblische Bildmeditation, in:
Aus der Mitte leben, Wege biblischer Meditation, Stuttgart 1978, 109-121; K. Fiitterer,
Anregungen zur Durchfiihrung von Bildmeditationen in der Gemeinde (in Gruppen), in:
Lebendige Seelsorge, 27, 1976, 50-54.



Eindibung und Weisung 220

Drei erprobte Formen stellt er vor.

1. Bildmeditation im engeren Sinn: Im Mittelpunkt steht ein Bild, ,in welchem
man, eventuell unterstiitzt durch Detailaufnahmen, umhergehen kann“. Der Teil-
nehmerkreis ist klein, in positiver Erwartungshaltung. Beginn mit einem Gebet
oder einem Leitsatz; stille Schau; einzelne, improvisierte meditative Hinweise;
das Abtasten der Einzelheiten wichst zur Schau zusammen; ein abschlieendes
Gebet, ,das auf jeden Fall einen Hingabefaktor enthilt“,

2. Bildbetrachtung in Gesprichsform: Es geht um das gemeinsame Entdecken.
Man macht sich gegenseitig aufmerksam auf meditative Werte im Bild. Diese
Form ist sehr variabel. Heinz-Mohr warnt vor einer Umfunktionierung in einen
Arbeitsprozef}, wie sie in der Zielvorstellung: ,Das also ist das Ergebnis“, zum
Ausdruck kime.

8. Bildpredigt, mit dem Leiter als mafigeblichem Akteur. Ein Einzelbild kann
das Thema bilden und iiber Sacherkldrungen meditativ angeeignet werden. Oder
es wird eine ,Ikonostase“ aufgebaut; eine Reihe von Bildern (auch mit Verfrem-
dungseffekten), die Glaubensaussagen, biblische Gehalte oder anthropologische
Zusammenhinge (Leid, Gemeinschaft) erlebbar machen. ,Diese ,Einheit in Viel-
falt’ eignet sich besonders fiir nichthomogene Teilnehmerkreise, auch als abend-
liche Ergénzung eines Tagungsthemas®.

IL. Versuche einer Bildmeditation mit Diapositiven

Bildmeditationen hingen ab vom konkreten Bild und von der konkreten Situa-
tion, in der sie geschechen. Beides kann ein geschriebenes Referat nicht wieder-
geben. Dennoch wird ein genaueres Aufzeigen der verschiedenen Moglichkeiten

eine Hilfe sein, die dem Bild und der Gruppe gemifle Meditationsform zu
finden.

1. Information als Hinfiihrung zu Meditation

Der Referent sammelte tiber lange Jahre Diapositive von Bildern des Franzo-
sen Georges Rouaultt. Gezeigt wird zuerst eine Auswah] daraus, an deren Ablauf
die Geschichte des groflen Einzelgingers erzihlt werden kann: sein soziales
Engagement, sein bewufites Christentum, seine besessene Malkunst, seine Kon-
zentration auf wenige Themen. Darin fliefit langsam eine Einfiihrung ein in
Thematik und Gestalt der Bilder. Rouault selbst hat es gelegentlich beschrie-
ben: ,Man muff — wie Dante — durch die Hélle der Verlorenheit gehen, um die
Verlorenheit des Gottmenschen darzustellen“. Hinweise werden gegeben auf die
Malweise: die Monochromie (= Malen in einer einzigen Grundfarbe); das
meditative Beharren bei einem Bildvorwurf, einer Kopfgestalt; das Herkom-
men von der Glasmalerei und vom Symbolismus; die Gefafitheit der Bilder (in
Nischen, in mitgemalten Rahmen). Von selbst gliedern sich die gezeigten Dias:
Die Hoélle von Dirnen, von Richtern und Verbrechern, von Clowns und Akro-
baten; die Vision des Schonen; die Darstellung des Antlitzes Jesu, stindig um

¢ Das grundlegende Buch von Pierre Courthion, Georges Rouault, ist in deutscher, eng-
lischer und franzésischer Sprache zuginglich.



Einiibung und Weisung 221

Karfreitag kreisend; der verhaltene Widerschein der Erlosung an einigen
Képfen.

Den zweiten, cigentlich meditativen Gang leitet ein Gesprich ein: Was? Wa-
rum? Wozu? Drei Dias werden zur Meditation ausgewihlt. Normalerweise ein
Clown, ein Kopf des leidenden Jesus und ein Menschengesicht im Widerglanz
der Erlésung. Strawinskys Psalmen-Symphonie kénnte direkt zu diesem Drei-
klang komponiert sein. Diese letzten 25 Minuten mit den drei Bildern Rouaults
und dem Tonwerk des russischen Meisters schenken das meditative Erleben.

2. Gespridch als Erschlieung des Bildes

Der acht- oder sechs-gliedrige Kreuzweg von Alfred Manessier” (Passion-Ostern)
ist mit den Stilmitteln abstrakter Kunst gemalt; die Genauigkeit seiner Darstel-
lung macht ihn zur Erschliefung durch ein Gruppengesprich geeignet.

Eine kurze Hinfilhrung mittels einiger Bilder (das Bekehrungsbild des Salve
Regina, oder seine Deutung des Johannes vom Kreuz) kann die Sensibilitat wek-
ken. Doch dann wird die geschlossene Diaserie gezeigt.

Nun wird Bild fir Bild durchgegangen, und gemeinschaftlich werden Stim-
mung, Gemiitsgehalt, Aussage erschlossen. Der Leiter kann mit Fragen weiter-
helfen: Froher oder trauriger Ausdruck? Harter oder gesammelter Schmerz?
Chaos oder Ruhe? Dann erst gezieltere Hilfen: Welche Szene wird dargestellt?
Welches Bibelwort konnte darunter stchen? Und zuletzt erst (und sehr vorsichtig)
Fragen an die eigene Biographie der Betrachter.

Regelmifig ist dabei eine Klippe zu iiberwinden: die assoziative Phantasie der
Meditierenden greift vorschnell iiber das Bild hinaus und bringt Aspekte ins
Gesprich, die vom Bild wegfithren. Die Kunst der Gesprichsleitung hesteht
darin, ein gemeinsames Erleben — in der Vielfalt der Erlebenden — aufzubauen.
Nur von der Sache, vom Bild und seiner Aussage her ist dies méglich. Deshalb
mufl die Empfindungswelt der Teilnehmer immer wieder auf das Bild in seiner
objektiven Aussagekraft hingelenkt werden.

Aber Manessier ,spricht® in seiner Kunst so eindeutig, dafl es niemals gréfiere
Schwierigkeiten bereitet hat, alle Gesprichsteilnehmer seiner ,Botschaft“ unter-
zuordnen. So webt sich ein immer dichteres Netzwerk von Erfahrungen zusam-
men, in dem der Gesprachsleiter zwar die Richtung des Gestaltwerdens weist,
aber nicht selbst in diese Richtung vorangeht.

Wiederum folgt auf diese meditative ,Erarbeitung® die letzte Phase des me-
ditativen ,Verharrens“. Der Zeitrhythmus richtet sich nach dem Publikum. Man
darf ihm normalerweise viel mehr zutrauen, als man anfénglich vermutet. Aus-
gewihlte Musik: Choral, Bach, moderne Kammermusik, Solo-Instrumente, kann
die meditative Sammlung unterstiitzen.

7 Die kommentierte Dia-Reihe, Alfred Manessier, Passion-Ostern, Dias und Texte,
herausgegeben von Ingrid Riedel, Freiburg/Gelnhausen 1974, hat leider viele iiberfliis-
sige Detail-Aufnahmen und einen nicht immer hilfreichen Text. Vgl. dazu den Text-
und Bildband von J. P. Hodin, Manessier, New York 1972. Auflerdem: Der Passions-
bericht des Matthdus mit Bildern von A. Manessier — acht vierfarbige Kunstdrudke. Stutt-
gart 1976.



Etndibung und Weisung 222

3. Symbolreichtum als Entfaltung der Aussage

Die Stuppacher Madonna des Matthias Griinewald® verlangt ein anderes Vorge-
hen. Nach kurzem Bekanntmachen mit dem Werk (meist kennen es die Teilneh-
mer) werden einzelne Bildausschnitte auf die Wand geworfen. Jeder Ausschnitt
fiir sich ist schon eine Meditation. Die Hinweise auf den farblichen Reichtum
und die symbolische Fiille laufen jedesmal wieder in meditative Ruhe aus. Die
Gruppe ist normalerweise nicht in der Lage, den Symbolgehalt selbst zu er-
schlieRen. Aber jedes gute Griinewald-Buch informiert dariiber.

Ein grofler Gewinn ist es, wenn man mit zwei Bildwidnden arbeiten kann. Auf
der einen steht fiir die ganze Zeit das volle Bild. Auf der anderen erscheinen
einzelne Bildausschnitte; sie werden im Dreier-Rhythmus von ,, Auf-sich-Wirken-
Lassen, meditativer Hinweis, Meditation“ erschlossen. Alle Elemente des Bildes
weisen zur Mitte von Mutter und Kind: die offene Schale der Jungfraulichkeit,
das blutrote Armband des Kindes, die Korbe der fleiflig einsammelnden Bienen,
der mystische Dreiklang der Blumen, der behiitende Zaun mit der Tiir in Ge-
stalt des Kreuzes, der nur zu ahnende, fallende Schleier. Das Zentrum von Mutter
und Kind schwingt noch einmal weiter: das Kind wird zur Mitte.

Die Vielheit der Motive rundet sich zum Kosmos — zuar Ordnung und zum
Schmuck ~ des Heilsplans der Erlsung.

Musik kann den ganzen Ablauf begleiten. Sie ist leicht zu finden; je nach
Stimmung und Ziel als ein Kontrapunkt (das Engelkonzert aus Hindemiths
Mathis der Maler) oder als Stimmungsraum (alte Marienlieder).

111, Gruppenerfahrung mit Meditationskarten

Ein Experiment mit Ordensfrauen, durchgefiihrt im Institut der VOD (Vereini-
gung der Ordensoberinnen Deutschlands) in Miinchen, kann das Dargelegte
nochmals konkretisieren. Jede der Teilnehmerinnen wihlte sich irgendeine der
weitverbreiteten Meditationskarten (Bild mit Text) aus und ging mit ihr etwa drei
Monate (Sept.—Dez. 1975) betend und meditierend um. In gemeinsamer Aus-
wertung wurden die Eindriicke ausgetauscht und besprochen.

Es ging um kritische Stellungnahme: Als Hilfe wurden nur einige Fragen mit-
gegeben. Ist der Text eine Hilfe zur Meditation oder bringt er nur Anregungen,
die man selbst — nach kurzer Meditation — leicht gefunden hitte? Trifft der Text
das Bild oder geht er daran vorbei? Hat der Text Eigenqualititen, die sich als
ein Gesprach mit dem Bild erweisen? Beim Durchsprechen der Ergebnisse wa-
ren alle gleichermafen iiberrascht iiber die Sicherheit und die Einmiitigkeit der
Stellungnahmen. Solch ein Gesprich 14t sich ohne das damals vorliegende Bild-
material nur unvollkommen wiedergeben; deshalb wird hier nur fragmentarisch
berichtet, werden konkrete Namen, die unter das negative Urteil fielen, nicht
genannt,

1. Das erste wichtige Ergebnis war die schon erwahnte Unterscheidung von Bild-
und Symbol-Meditation. Symbole sind iberindividnell; sie sind ablésbar von

8 Vgl. die Besprechung in GuL 46 (1973) 480, iiber den Bildband: Die Stuppacher Madonna
des Mathis Gothart Nithart — Matthias Griinewald, und ikre Botschafl, Stuppach 1972;
Dias {iber den gleichen Verlag.



Einiibung und Weisung 223

ihrer konkreten, bildhaften Darstellung. Die Individualitit eines Kiinstlers kann
zwar die Ausstrahlungskraft eines Symbols verstirken; aber seine meditative
Kraft hat das Symbol aus einer allgemein-giiltigen Struktur: Kreuz, Rad, Herz,
Mandala, Auge, Labyrinth, Stern, Rose oder Lotos-Blume.

Silja Walters ,Das Sonnenrad“? mit dem von ihr verfaten Text war ein gutes
Beispiel dieser Art von Meditationsvorlage. Ein einfaches Ursymbol: der Kreis,
der im regenbogenfarbigen Strahlenkranz schwingende Sonnenball, wird durch
Text und kiinstlerische Erfahrung vertieft und fithrt den Meditierenden vor
Gottes lebendige Ewigkeit. Ein solches ,Symbol“ braucht Zeit des Verharrens,
mufl angegangen werden in bewufiter Sammlung und Ablegung zerstreuender
Alltagsumstinde.

Die an der gleichen Stelle wiedergegebene Meditation iiber ein Bild der
» Wiener Genesis“ (Syrische Miniatur) , Verheiflung Abrahams“ vereinigt Sym-
bol- und Bild-Charakter. Abraham steht in der linken Bildhilfte vor einer offenen
Tir; die rechte Bildhilfte 6ffnet sich weit ins Unbekannte. Aus einem blauen, wie
ein Stern-mantel sich 6ffnenden Himmel weist eine Hand in die weite Offenheit.
Die kritische Stellungnahme wurde erleichtert durch die erstaunende Beobach-
tung, dafl zwei andere Meditationen iiber das gleiche Bild es nur beschnitten wie-
dergaben. Aus der waagerechten Uffnung in die Weite war cine betonte Bewe-
gung nach oben geworden. Kiinstlerischer und auch meditativer Unverstand hatte
die Bildkraft zur didaktischen Unterweisung umfunktioniert. Zur echten Vorlage
hat Hans Schalk einen kurzen und genauen Text geschrieben. Er macht nur auf
drei Spannungsfelder aufmerksam: Herausgetreten aus der heimischen Tiir; be-
reiter Schof} fiir die Botschaft aus der Hohe; weisend ins Unbekannte, Allgemein
wurde dieser schlichte, aber wissende Text als vorziiglich empfunden.

Jedes Bild hat Symbolkraft; bewufit oder unbewuft nimmt der Kiinstler allge-
meingiltige Zeichen wie Gerade, Kreis, Parabel usw. mit in die Bildgestalt hinein.
Aber die meisten Bilder sind doch so geschaffen, dafl die Symbolik sich in den
Dienst der individuellen kiinstlerischen Intuition stellt. Man kann es an den gro-
Ben russischen Ikonen, wie an der Dreifaltigkeit Rubeljews, ablesen; die tradi-
tionelle symboltrichtige Gestalt der drei Minner vor Abrahams Zelt ist so durch-
formt von der kiinstlerischen Individnalitit, daf die Allgemeinheit des Symbols
anfgesogen wird von der unverwechselbaren Einzigartigkeit dieses Bildes. Ein
solches Bild mufl entgegengesetzt zur Symbolmeditation Rosenbergs meditiert
werden: Man muf) aus sich heraus und auf die Individualitit des Kiinstlers zu-
gehen. Man mufl das Uber-Allgemeine, das Einzelne und Einzigartige des Bildes
betrachten; nur diese Hingabe an die Intuition des einmaligen Kiinstlers 6ffnet
den Raum der Meditation. Vor einem Christuskopf von Georges Rouault beginnt
auch der Nicht-Informierte zu ahnen, daf sein Maler sozial engagiert war, leiden-
schaftlich besorgt um das Leid der Unterdriickten, von Leben und Gesellschaft
Benachteiligten. Die Biographie des Malers, die beim reinen Symbol unwesent-
lich und hindernd ist, spielt eine zentrale Rolle.

¥ Als Beilage in: Meditation, Blitter fiir weltoffene Christen, 1975 Heft 1 (mit falscher
Auszeichnung im Inhaltsverzeichnis).



Einiibung und Weisung 224

2. Eine dhnliche Sehhilfe brachte die Unterscheidung zwischen geistig geformten
und gemiithaft erlebten Bildern. Auch sie darf nicht gepreft werden, da jedes
grofe Bild vom ganzen Menschen mit Geist und Gemiit gestaltet ist.

Der Farbholzschnitt ,Emmanuel“ von Kyrilla Spiecker (die auch den Text ver-
fafite) ist ein gutes Beispiel fiir Geist und Form: Zwei Gesichter — Profilsicht und
Vordersicht — sind ineinander komponiert. Die Strenge des Holzschnitts und die
Zweifarbigkeit (Gelb und Braun, wie Licht und Schatten wirkend) geben dem
Bild Zucht und Klarheit. Der Text selbst ist dicht: ,Du aber warst Licht und
schautest mich an. ..“ Die Meditationskarte ist der naheliegenden Gefahr einer
Intellektualisierung nicht erlegen, weil sie durch und durch personlich gestaltet
ist. Der Meditierende wird zuerst zum Denken und Entdecken gezwungen; er geht
Beziehungen nach, erhilt Antworten und 148t Fragen von neuem offen dastehen.
Aber alles dies zieht ihn ins Bild hinein, 148t ihn eine Mitte finden. Die von man-
chen Meditations-Kreisen gepflegte Flucht vor der Vernunft ins Irrationale ist
hier ad absurdum gefiithrt.

Josef Bills Meditation zum ,Groflen Gértner” von Emil Nolde geht den ent-

gegengesetzten Weg. Man ist von Anfang an hineingezogen in die Erlebniswelt
des Malers: Zuwendung und Vertrauen, Warme und Geborgenheit — und alles in
der gewaltigen Perspektive des Schopfer- und Erhalter-Gottes, des Vaters, des
guten Gartners. Seine um eine Blume besorgte Hand umfafit ,mich“. Hier werden
keine Fragen gestellt; keine geistigen Einsichten blitzen auf, sondern Text und
Bild stromen Wirme aus. Aber dem Meditierenden bleibt nicht verborgen, daf}
auch dieser Text geboren ist aus Wissen um den Kiinstler und Mithen um die
rechte Textgestalt.
3. Beide Meditationskarten machten auch auvf die Gefahren aufmerksam, denen
ein grofler Teil des vorliegenden Materials erlegen war. Das erfreuliche Ergebnis
der Gruppe war, daf man ohne Angst vor grofien Namen sehr deutlich die Qua-
litdtsunterschiede empfand und auch aussprach.

Die Gefahr der Intellektualisierung: Erschreckend viele der vorgelegten Medi-
tationskarten ersparen sich das Eingehen auf die kiinstlerische Intention des
Bildes und ebenso auf die existentielle Ansprechbarkeit des Betrachters; sie trei-
ben Theologie — oft sehr linglich — oder sammeln Bibelstellen (mit Hilfe einer
Konkordanz). Dadurch wird das Bild selbst abgewertet; es steht als Illustration
neben einem theologisch tief-sein-wollenden Text. Aber auch die Eigentatigkeit
des Meditierenden wird unterdritckt: alles ist schon im Text gesagt, und er darf
nur den vom Text ausgefahrenen Bahnen nachgehen.

Die Gefahr des Subjektivismus: Hier trifft man auf Meditationstexte, die
,nett“ sind. Eine Schwester berichtete, daf} sie im ersten Augenblick angesprochen
war, Aber bei lingerem Kontakt mit dem Bild spiirte sie Leere; der Text ver-
mittelte nichts, was sie nicht selbst hatte ebenso gut schreiben kénnen. Und am
Schluf} stand die Frage, warum Geld ausgeben fiir den Text, wo doch die beige-
legte Kunstpostkarte allein geniigt hatte.

Dieser inhaltslose, gefiihlshafte Zugang zu einem Bild birgt auch die Gefahr in
sich, daf man das Bild verfehlt. Was fiir den privaten Gebrauch nicht zu bean-
standen ist — warum soll ich mir das Bild nicht auslegen, wie ich es méchte? —, wird



Einiibung und Weisung 225

in einer kommerziellen Veroffentlichung zwielichtig. Muf} nicht jemand, der den
Kiaufer nicht betriigen will, sich intensiv um das Bild selbst (und nicht um seine
personliche Stimmung) bemiihen?

Der leichtfertige Umgang mit der Ikonographie war der am meisten beanstan-
dete Mangel am Grofiteil der Meditationskarten. Die immer wiederkehrende
Hand Gottes auf alten Miniaturen ist zuerst einmal eine Erinnerung an das alt-
testamentliche Bilderverbot: Du sollst (und kannst) dir von Gott kein Bild ma-
chen; nur Jesus ist (nach Paulus) Bild Gottes. Die Weihnachtsikonographie mit
der liegenden Mutter und — etwas abseits — dem Kind in der Krippe birgt die
uralte Symbolik vom mystischen Traum Mariens (deshalb die offenen Augen),
in dem ihr das Kind geschenkt wurde (wie damals dem schlafenden Adam die
Eva). Die ummauerte Stadt der Pfingstminiaturen symbolisiert nicht Enge, son-
dern das himmlische Jerusalem. Die Welt Chagalls ist ein weit aufgeschlagenes
Bilderbuch; man mufl immer wieder hier und dort nachschlagen und nachschauen,
um eines seiner Werke entziffern zu konnen; das Kreuz Jesu hat z. B. bei ihm,
dem vom Leiden seines Volkes herkommenden Juden, einen anderen Stellenwert
als im Christentum. Erst dieser Stellenwert erschliet den Sinn seiner Fenster in
christlichen Kirchen. Darf man die Konsolfigur aus einer gotischen Kirche (das
Minnlein oder Weiblein oder das Tier am Ende einer Saule) mit metaphysischem
und theologischem Tiefsinn beladen, oder spricht aus ihr nur die lustige Phanta-
sie des Kiinstlers? Bei einigen Bildmeditationen schien es der Gruppe sogar, dafl
der Verfasser das Bild nur ,benutzte“, um sein eigenes ,geistreiches* Reden ins
rechte Licht zu stellen. Hier ist der Sinn dieser Art von Frommigkeit auf den
Kopf gestellt worden.

Die gemeinsamen Gespriache und Ubungen zeigten, daB eine wahre, in die
Mitte des Bildes fithrende Information niemals zum Ballast wurde, sondern das
Meditieren existentieller (weil wissender!) gestaltete.

4. Zur ,Russischen Bettlerin® Ernst Barlachs (1907) fanden wir vier Meditations-
texte — eine Tatsache, die zum Vergleich einlud. Eine der Schwestern hatte ohne
Wissen der anderen einen fiinften Text gemacht. Der Leiter testete den geistigen
Austausch, indem er alle Texte zur Beurteilung vorlegte. Das Ergebnis brachte
etwas Unerwartetes zu Tage. Der letzte Text, ohne Voriibung und ohne spezielle
Ausbildung verfafit, war nach iibereinstimmendem Utrteil der beste. In den ande-
ren fand sich all das, was oben getadelt wurde: Weitschweifigkeit, Theologisieren,
Sentimentalitit oder ein Vorbeisehen am Kunstgegenstand: Kein Ruhmesblatt
fir das groffe Angebot an Meditationskarten!

Aus den Gesprachen schilten sich verschiedene Ansichten beraus, die aber alle in
der Doppelforderung tibereinstimmten: Bezug zum Bild und Bezug zur Person
des Meditierenden: Wahrhaftigkeit und Anspruch. Je nach Ausgangspunkt zeig-
ten sich die Unterschiede. Um davon eine Vorstellung zu geben, seien die von
einer Teilgruppe erarbeiteten Kriterien zur Beurteilung einer Bildmeditation wie-
dergegeben:

— Was spricht mich an (Text oder Bild)? Was trifft mich? Was nimmt mich ,mit-
hinein“?



Literaturbericht 226

— Nimmt der Text zum Bild Bezug? Ist er ikonographisch in Ordnung?
— Stimmt seine Theologie?

Sagt er Wesentliches?

Fihrt er tiefer ins Bild, als es mir allein geldnge?

Ist das Ganze (Bild mit Text) verstindlich?

Ist das Thema (Bild, Uberschrift usw.) getroffen vom Text?

— Bin ich angeregt zur weiteren Entfaliung und Vertiefung?

— Werde ich zum Gebet gefiihrt?

|

5. Das positive und hilfreiche Ergebnis dieses Experiments legte die Weiterfiih-
rung zur gktiven Meditation nahe. Jede Schwester bekam die Postkarte ein und
desselben, ihr unbekannten modernen Bildes in die Hand. Angeregt wurde ein
selbstindiger Meditationstext dazu. Nicht alle wagten sich daran.

Aus dem gemeinsamen Gesprich iiber die Texte ergab sich ein iberraschend
reiches Spektrum von Ansatzpunkten: Nuchterne Beschreibung; geistreicher
Aphorismus; phantasievolles Ausgestalten; Auswahl cines einzigen Aspektes;
Parallelen aus der Schrift, einmal recht ungewohnt, aber treffend und hilfreich;
eine Biographie des Entdeckens; Gebets-Sprache; der beste Text war ein lyrisches
Kunstwerk.

All dies bestirkte uns gemeinsam, daf} ein kritischer und informativer Umgang
mit Bildern und Texten kein Hindernis ist zur Meditation, dafl der ,sachliche,
selbstlose Ausgang” zu den Bildern die religiose Selbstfindung nicht stort, sondern
vertieft. Josef Sudbrack S

LITERATURBERICHT

Der Papst, das Papsttum und die Zeitgenossen

Wer sich noch erinnert, wie im Herbst 1958 Pius XII. nach einem iiberaus ein-
drucksvollen Trauerzug von Castel Gandolfo nach Rom fast wie ein antiker
Herrscher beigesetzt wurde, und wie beim Heimgang Johannes’ XXIII. wirklich
alle Welt Trauer empfand und aussprach (von Moaskau bis Washington, von
Alaska bis Australien), wird nicht ohne Befremden festzustellen haben, dafl
Paul VI, der eigentlich das Erbe beider Vorginger in sich vereinigen und ent-
falten wollte, in eben derselben Welt ein eher zwiespiltiges Echo findet. Es ist
doch das gleiche Amt, das er verwaltet, die gleiche Wiirde, die ibn auszeichnet,
und sicher auch das gleiche Verantwortungsbewufitsein, das ihn erfullt, ebenso
wie seine Vorganger. Dazu kommt noch die Tatsache, dafl er weit mehr als jene
mit seinen ausgedehnten Reisen in der ganzen Kirche und ihrer jeweiligen Um-
welt prasent zu sein versuchte und auch das Apostolat des gesprochenen Wortes
in einem Ausmafl wahrnimmt, das die bereits beachtliche Leistung Pius’ XII.
in Schatten zu stellen beginnt. Trotzdem verbreitet sich die Meinung, als neh-





