
BUCHBESPRECHUNGEN 

Das christliche Gottesbild von heute 

Limbeck, Meinrad: Was Christsein aus- 
macht. Nachfolge Jesu als unverzicht- 
barer Weg. Stuttgart, Verlag Kathol. 
Bibelwerk (Reihe: •Geist und Leben"). 

142 S., kart. DM 18,-. 

Wie es einen Wandel des Christusbildes 
in Theologie und Frömmigkeit der kirchli- 
chen Überlieferung gibt, so auch einen 
Wandel des Gottesbildes. Denn die gläu- 
bige Vorstellung und das Sprechen des 
Glaubenden von Gott ist immer das Ergeb- 
nis des Handelns Gottes mit den Men- 
schen in ihrer je einmaligen geschichtli- 
chen Situation, und ebenso des Suchens und 
Ruf ens des Menschen nach Gott, so wie der 
Mensch sich und die Welt in jeder Epoche 
der Geschichte, entsprechend den verän- 
derten kulturellen, soziologischen, wirt- 
schaftlichen usw. Voraussetzungen, je neu 
versteht. Will man das heutige christliche 
Gottesbild in seiner vorbetonten Eigen- 
art kennzeichnen, dann spricht man von 
einem •Gott für die Menschen", von dem 
den Menschen zugewandten Gott, von je- 
nem Gott, der sozusagen vom unnahbaren 
Thron seiner Herrlichkeit herabgestiegen 
ist und sich auf die Seite der Menschen ge- 
stellt hat, um an ihrem Schicksal und ihrer 
Not Anteil zu nehmen. 

Von diesem Gottesbild ist auch die vor- 
liegende Studie des Exegeten M. Limbeck 
bestimmt. Schon die grundlegenden Kapi- 
telüberschriften zeigen es: Von der Men- 
schenfreundlichkeit Gottes (mit den Unter- 
titeln: Die Erfahrung der Barmherzigkeit; 
•Ich will Barmherzigkeit, nicht Opfer", Mt 
12, 7); Der Gott und Vater Jesu Christi 
(mit dem Hauptabschnitt: Gott ist anders: 
Gottes gnädige Herrschaft; Gottes Entge- 
genkommen ist radikal selbstlos). Dieser 
Akzent wird bis zum Schluß so konse- 
quent und fast einbahnig durchgehalten, 
daß man bisweilen an den •lieben Gott" 
erinnert wird, der niemandem etwas zu- 
leide tun kann. Aber das wäre ein Miß- 
verständnis.   Denn   der   hier   gezeichnete 

Gott, zu dem der Mensch ein schier unend- 
liches Vertrauen haben kann, auch und 
ganz besonders in seiner Schuld, fordert 
den Menschen auch wieder radikal an: er 
soll dem Nächsten gegenüber genau so 
handeln, wie Er, Gott, ihm gegenüber 
handelt. Das zwar unerreichbare und 
doch verpflichtende Vorbild dafür ist Jesus 
Christus. Was das bedeutet, mögen wieder 
einige Überschriften zeigen: Unbeirrt (d. h. 
trotz aller bitteren Erfahrungen mit Men- 
schen) das Gute tun; Die Torheit des Kreu- 
zes; Die Notwendigkeit der Selbstentäuße- 
rung; Das Leid als bleibende Zumutung. Es 
ist der •Kleine Weg" in der Nachfolge 
Christi, den nur der Geist erschließen 
kann und gehen läßt. Eben dieser Weg 
macht Christ-Sein aus. Der Vf. meint in 
einem Schlußkapitel, daß die Kirche in ih- 
rer gegenwärtigen Verfassung und Gestalt 
dieses Bild von Christ-sein in vieler Hin- 
sicht wenig zum Ausdruck bringe, weist 
aber ein Christ-sein ohne Kirche entschie- 
den zurück. Hier und gerade hier gelte das 
Wort vom Vergeben und vom Kleinen 
Weg. - Ein Buch, das nachdenken läßt und 
vor allem denen, die unter dieser Welt 
leiden, Vertrauen schenkt und neuen Mut 
macht. F. Wulf SJ 

Jüngel, Eberhard: Gott - für den gan- 
zen Menschen (Theologische Medita- 
tionen 39). Einsiedeln - Zürich - Köln, 
Benziger 1976. 64 S., br. DM 7,80. 

Eine kleine Sammlung von Predigten, von 
denen der Vf., Prof. für Systematische 
Theologie und Religionsphilosophie, vier 
in der Tübinger evangelischen Stiftskirche 
und eine in der katholischen Tübinger Jo- 
hanneskirche (ökumenischer Gottesdienst) 
gehalten hat; dazu eine Trauerpredigt 
(Bremen). Was ist mit dem Titel des 
schmalen Bändchens genauer gemeint? 
Trotz der Transzendenz des Gottes Jesu 
Christi, des Gottes der Gnade, die der Vf. 



Buchbesprechungen 234 

sehr betont, hat sich eben dieser Gott un- 
ter die Menschen gemischt, sich den Ver- 
achteten und den Verächtern liebend und 
vergebend zugesellt, hat er auch das All- 
täglichste im Leben des Menschen, bis in 
die Sinnen- und Leibhaftigkeit hinein, er- 
griffen und in sein Heilswirken einbezo- 
gen. Gott will den ganzen Menschen mit 
seiner Liebe erreichen, den Menschen mit 
seinen irdischen Bedürfnissen, mit seiner 
Hoffnung, seiner Angst, seiner Schuld und 
seiner Sehnsucht. Für den, der sich glau- 
bend auf diesen Gott, den Vater unseres 
Herrn Jesus Christus, einläßt, wird schon 
•angeldhaft" (Paulus) das •Reich Gottes", 
der •Neue Mensch" erfahrbar, in der gan- 
zen Breite des Hiesigen. In einer frischen, 
zupackenden Sprache und mit eingängigen 
Bildern schlägt der Prediger die Zuhörer 
in seinen Bann und lockt sie, mitzudenken 
und mitzutun. Auf diese Weise verwan- 
deln sich selbst Skepsis, Trauer und Angst 
in Zuversicht, die Hoffnung weckt, weil die 
Vermittlung glaubhaft ist und Wirklich- 
keit überträgt. - Eine anregende und be- 
freiende Lektüre. F. Wulf SJ 

Bamberg, Corona: Wer sich dem An- 
spruch stellt. Zum Gebetscharakter des 
Lebens (Reihe •Geist und Leben"). 
Würzburg, Echter-Verlag 1976. 158 S., 
kart. DM 16,80. 

Der Titel dieses Buches scheint auf ein an- 
deres Gottesbild hinzudeuten als das in 
den oben besprochenen Büchern gemeinte, 
auf den geheimnisvollen Gott, der sich ins 
Dunkel hüllt und nur auf geheimnisvolle 
Weise sich dem Menschen kundtut. Den- 
noch ist dieses Gottesbild - das unter- 
schwellig in aller Religiosität unserer Zeit 
anwesend ist - nur die Ergänzung des 
•Gottes-für-die-Menschen". Sein Gott ist 
schon da, bevor der Mensch zu ihm auf- 
wacht, von ihm weiß, sich auf ihn bezieht. 
Er macht den Menschen betroffen von jen- 
seits seiner selbst und rührt ihn zugleich 
in seiner innersten Existenz an. Er ist ihm, 
wie Augustinus gesagt hat, innerlicher als 
er sich selbst und gleichzeitig ihm ferner 
als die größtvorstellbare Ferne. Er ist die 
Entelechie, das Woraufhin, und die Dy- 
namik,  die  treibende  Kraft menschlichen 

Daseins und seiner Vollendung. Wer sich 
auf dieses letzte Geheimnis seines Lebens 
wachen Herzens einläßt, tritt in ein Aben- 
teuer ein, in einen auf- und abwogenden 
Prozeß, in dem sich das geheimnisvolle 
Wesen, Gott, zu enthüllen beginnt. Dieser 
Prozeß ist von ständigem Gebet begleitet, 
das bald diese, bald jene Form annimmt, 
je nach den Erfahrungen, die der sich zei- 
gende Gott auslöst. 

Die Autorin, der wir auch das schöne 
Buch •Was Menschsein kostet" verdanken, 
macht uns mit diesem Prozeß vertraut, dra- 
matisch und in zunehmender Dichte. Aus 
dem von Gott - noch unbewußt - ange- 
rührten Menschen wird der Gott-Suchende; 
der von Gott Herausgeforderte wird über 
Enttäuschung und Verlassenheit der Gott- 
Bekennende, der seine Entdeckung weiter- 
zugeben sich gedrängt fühlt denen, die ihm 
begegnen und sich mit ihm um den einen 
Herrn und Gott versammeln. Mit der grö- 
ßeren Nähe zu Gott wächst aber auch die 
Ferne, so daß das Gebet des Liebenden 
schließlich nur noch das Gebet der 
Sehnsucht ist, in dem der Mensch Aus- 
schau hält nach dem Offenbarwerden der 
Herrlichkeit seines Gottes in der Gemein- 
schaft der Heiligen. 

Wer wirklich wissen will, was es um das 
Gebet ist, das nicht aus eigenem Wollen 
aufsteigt, sondern Antwort gibt auf die 
Rufe Gottes in die verschiedensten Situa- 
tionen des Lebens hinein, der kann es hier 
lernen. Für den ist Gebet nicht mehr ein 
separater Bereich im Leben, sondern das 
Leben selbst in seiner Tiefe. Ein eminent 
geistliches und doch wieder ganz mensch- 
liches Buch, wie wir es nicht alle Tage ge- 
sdienkt bekommen. F. Wulf SJ 

Rahner, Karl: Glaube als Mut (Theo- 
logische Meditationen 41). Einsiedeln- 
Zürich-Köln, Benziger 1976. 37 S., 
kart. DM 7,80. 

Das epochale Gottesbild unserer Zeit ist 
für Rahner der •Gott der Hoffnung". Denn 
das Wort Hoffnung scheint ihm einer der 
Schlüsselbegriffe zu sein für den heutigen 
Menschen auf der Suche nach dem Sinn sei- 
ner Existenz. Nahe bei der Hoffnung findet 
sich der Mut. •Denn Mut ist letztlich Hoff- 



Buchbesprechungen 235 

nung, und Hoffnung ist nicht, wenn sie 
nicht mutig wäre" (15). Der nächste Schritt 
ist dann: •Wer wirklich und radikal hofft, 
der glaubt und liebt auch, weil Hoffnung 
immer auch ein Moment von Glaubenser- 
kenntnis konstitutiv in sich selber hat und 
nur zur eigenen Vollendung kommt, wo 
liebend für den anderen oder der andere 
gehofft wird" (ebd.). Von daher der Titel 
des schmalen Bändchens: •Glaube als 
Mut", als Mut nämlich der Hoffnung auf 
die absolute Zukunft. Je ferner uns Gott 
heute zu rücken scheint, um so radikaler ist 
diese Hoffnung aufgerufen. Sie kann schon 
in einem Menschenleben realisiert werden, 
das noch nichts von Jesus Christus und so- 

gar noch nichts von Gott weiß. Wo ein 
Mensch nur wirklich in letzter Tiefe sich 
mutig-hoffend einläßt auf das umfassende 
Grundgeheimnis seines Daseins, da kann 
schon Glaube gegeben sein, Glaube im theo- 
logischen, gnadenhaften Sinn. Klarer wird 
das allerdings, wo •Gott selbst (als) die in- 
nerste Dynamik (der) unbegrenzten Hoff- 
nung auf ihn selbst hin" (27) aus der Offen- 
barung in Christus glaubend erkannt wird. 
- Ein tiefes und überaus zeitgemäßes Wort, 
das anzeigt, wie der Autor auch noch in 
seinem Alter sich immer wieder von neuem 
einläßt auf die Ermöglichung und Ver- 
wirklichung christlicher Existenz heute. 

F. Wulf SJ 

Christliche Verkündigung in einer pluralen Welt 

Bsteh, Andreas (Hrsg.): Universales 
Christentum angesichts einer pluralen 
Welt. Mödling, Verlag St. Gabriel 
1976. 126 S., öst. S. 96,-. 

Die Beiträge dieses Buches gehen auf eine 
Studientagung zurück, die von der Phil.- 
Theol. Hochschule St. Gabriel S.V.D., 
Mödling bei Wien, vom 21. bis 24. Mai 
1975 ebendort veranstaltet wurde. Sie bil- 
den den 1. Band einer neuen Reihe: •Bei- 
träge zur Religionstheologie", die von den 
Professoren der Hochschule betreut wird. 
Eine ähnliche Studienwoche hatte Anfang 
Juli 1975 auch das Steyler •Missionswis- 
senschaftliche Institut St. Augustin" (bei 
Bonn) abgehalten; die dort gehaltenen 
Vorträge werden ebenso in einem Sam- 
melband der •Studia" des Instituts er- 
scheinen (vgl. den in dieser Zeitschrift ab- 
gedruckten Vortrag von Prof. Dr. H. Bürk- 
le: •Missionarische Spiritualität als Ant- 
wort auf Grunderfahrungen in den Reli- 
gionen", 48 [1975] 431 ff.). Die Themen 
beider Tagungen zeugen von dem tiefge- 
henden Wandel der Missionsarbeit der 
christlichen Kirchen. 

Nach einem einleitenden Referat von A. 
Vorbichler (einem der Herausgeber der 
Reihe) über •Das Heil im Verständnis der 
nichtchristlichen Welt" (aufgezeigt am Bei- 
spiel der afrikanischen Bantustämme, In- 
diens, Chinas und des Marxismus)  trägt 

W. Kasper (Tübingen) unter der Über- 
schrift: •Die Kirche als universales Sakra- 
ment des Heils" seine •Überlegungen zur 
Theologie der Mission" (unter Bezugnah- 
me auf das Missionsdekret des II. Vat. und 
neuerer Literatur) vor; eine sehr solide Ar- 
beit, die dem Problem der Inkulturation 
der christlichen Verkündigung in einer 
pluralen Welt nachgeht und dabei die Un- 
verzichtbarkeit des missionarischen Dien- 
stes der Kirche herausstellt, die ihre 
theol. Begründung in Person und Werk 
Jesu Christi hat, •der nach der Überzeu- 
gung des christlichen Glaubens das con- 
cretum universale, die konkrete Verwirk- 
lichung dessen ist, worauf alle Wirklich- 
keit hinaus will" (45). Genau daran knüpft 
der folgende Beitrag K. Rahners an: •Der 
eine Jesus Christus und die Universali- 
tät des Heils". In sehr subtilen, vorsichti- 
gen, aber überzeugenden Beweisgängen 
sucht er aufzuzeigen, daß Jesu geschichtli- 
ches Leben und seine einmalige Heilstat 
eine Beziehung zu allen Menschen hat, und 
umgekehrt: daß alle Menschen, wenn sie 
nach dem Heil fragen, das Heil in seiner 
letzten Tiefe suchen, auch wenn sie Chri- 
stus nicht kennen, unbewußt nach dem fra- 
gen und das suchen, was Christus gelebt 
und gewirkt hat. R. spricht in diesem Zu- 
sammenhang von einer •suchenden Chri- 
stologie", die er in der Verwirklichung der 
vollkommenen   Liebe,   im angenommenen 



Buchbesprechungen 236 

und bejahten Tod und in der eschatologi- 
sdien Hoffnung sieht. Schon um dieses Bei- 
trages willen lohnt es sich, das Buch zu le- 
sen. 

Den Abschluß des Bandes bilden die 
Vorträge des evangelischen Neutestament- 
lers F. Hahn: •Sendung des Geistes - Sen- 
dung der Jünger. Die pneumatologisdie 
Dimension des Missionsauftrages nach dem 
Zeugnis des NT", sowie des kath. Missio- 
logen J. Glazik: •Ortskirche - Weltkirche". 
Beide Vorträge bieten den in der konkre- 
ten Missionsarbeit Stehenden wesentliche 
spirituelle und pastorale Hilfen an. - Man 
kann in diesen Bemühungen einen Neu- 
aufbruch christlicher Missionsarbeit erblik- 
ken. F.Wulf SJ 

Lonergan, Bernard: Theologie im Plu- 
ralismus heutiger Kulturen. (Quaestio- 
nes Disputatae, Bd. 67). Freiburg-Basel 
-Wien, Herder 1975. 192 S. kart. DM 
29,50. 

In diesem Band werden einige Aufsätze 
und Vorträge des kanadischen Theologen 
Lonergan SJ gesammelt. Da der Vf. im 
deutschsprachigen Kulturraum bis heute 
weitgehend unbekannt geblieben ist, ist es 
angebracht, den Standort des vorliegenden 
Sammelbandes durch seinen Bezug zu den 
übrigen Hauptschriften desselben Autors 
zu bestimmen. 

Nach zwei Studien über Thomas von 
Aquin erschien im Jahre 1957 ein 800 Sei- 
ten starkes Buch, Insight. A Study of Hu- 
man Understanding, das wohl das bedeu- 
tendste Werk L's ist. Mit ihm setzte er sich 
das Ziel, dem Leser •zur persönlichen An- 
eignung des eigenen rationalen Selbstbe- 
wußtseins zu verhelfen". Ein Buch also 
mehr zum Üben als zum Lesen. In ihm wird 
eine ausführliche Intentionalitätsanalyse 
durchgeführt, mittels derer die verschiede- 
nen Stufen (empirische, einsichtige, rationa- 
le, sittliche) des menschlichen Bewußtseins 
zu Tage gefördert werden. Auf sie gründet 
dann L. seine Antwort auf die Frage, was 
das Erkennen ist. 

1972 erschien das lange in Vorbereitung 
gewesene Werk •Method in Theology". 
In ihm geht L. das Problem einer passen- 
den Methode der Theologie von zwei Vor- 

aussetzungen her an. Erstens von der nor- 
mativen Struktur unserer Intentionalität, 
wie sie die Untersuchung von Insight auf- 
gewiesen hatte. Zweitens von der Feststel- 
lung, daß die Kultur heute empirisch auf- 
gefaßt wird, nämlich als die Gesamtheit 
der Bedeutungen und Werte, die eine Le- 
bensweise bestimmen. Eine solche Methode 
hat, wie aus den zwei genannten Voraus- 
setzungen hervorgeht, eine allgemeine 
Tragweite, d. h. sie gilt für alle Geistes- 
wissenschaften, die die Vergangenheit einer 
Kultur untersuchen, um ihre Zukunft zu ge- 
stalten. Diese Methode aber wird eine spe- 
zifisch theologische, indem L. ihre Grund- 
legung (besser, die Grundlegung der zwei- 
ten Reihe der •funktionalen Spezialisierun- 
gen") in der religiösen Bekehrung ansetzt, 
d. h. in der Wirklichkeit des Theologen 
selbst, der sich zum Evangelium bekennt. 

Die hier gesammelten papers gehören zur 
Periode nach Insight und vor Method in 
Theology. Ihre Auswahl wurde mit der Ab- 
sicht getroffen, den Kern der Lehre von 
Insight wiederaufzunehmen (vor allem 
durch den wichtigen Aufsatz über die Er- 
kenntnisstruktur) und den Weg zu erschlie- 
ßen, den L. selbst gegangen ist, um zu sei- 
ner Methode in der Theologie zu gelangen. 
Dieser Weg führt von der Erhellung des 
normativen und unveränderlichen Schemas, 
in dem sich unsere Intentionalität vollzieht, 
zur Verwirklichung derselben Intentiona- 
lität in der Menschenwelt, in der Welt näm- 
lich, die der Mensch durch die von ihm 
entworfenen Bedeutungen und infolge der 
von ihm erstrebten Werte schafft. In dieser 
Welt vieler verschiedener und veränder- 
licher Bedeutungen und Werte muß die 
Theologie ihre Aufgabe erfüllen, die Offen- 
barung Gottes so zu artikulieren, daß eine 
menschliche Aneignung ihrer Heilsbotschaft 
den Menschen in den verschiedenen Kultu- 
ren möglich wird. 

Diese Aufgabe verlangt, wie aus den 
Ausführungen L's hervorgeht, keine neue 
Religion, keinen neuen Glauben, ja nicht 
einmal eine wesentlich neue Theologie; sie 
besteht vielmehr - und das macht ihre un- 
geheure Schwierigkeit aus - in einem nach- 
zuholenden sozialen und kulturellen Über- 
gang, dem Übergang nämlich vom allzu- 
lange festgehaltenen klassischen Kontext 
zur heutigen empirischen und deshalb plu- 
ralistischen Auffassung von Kultur. Es han- 



Buchbesprechungen 237 

delt sich dabei um einen Übergang, den L. 
in sich selbst, während seiner Ausbildung 
und seiner langen Lehrtätigkeit vollzogen 
hat. •Ich kann von der klassischen Kultur 
sprechen als von etwas, worin ich aufge- 
wachsen bin und über das ich allmählich 
hinauszugehen lernte". Auf dem Weg zu 
einer neuen Theologie brauchen wir nach 
L. keine Ablehnung der Vergangenheit en 

bloc, sondern eine deutlichere Wahrneh- 
mung ihrer Grenzen, damit wir sie über- 
winden können. Die positive Voraussetzung 
dazu aber ist eine menschliche und christ- 
liche Eigentlichkeit des Theologen und der 
ganzen Gemeinschaft der Gläubigen. Zu 
dieser Gedankenwelt können die hier vor- 
liegenden kleineren Schriften L's eine gute 
Einführung bieten. G. B. Sala SJ 

Religionsp sychologie 

Grom, Bernhard/Schmidt, Josef: Auf 
der Suche nach dem Sinn des Lebens 
(Herderbücherei 519). Freiburg i. Br. 
1975. 176 S., DM5,90. 

•Das vorliegende Buch will versuchen, die 
Frage nach dem Sinn des Lebens von ver- 
schiedenen Seiten anzugehen" (10) - es hat 
aber aufs Ganze gesehen eher den Charak- 
ter einer reichhaltigen Anthologie als eines 
systematischen Entwurfs. 

Bis auf einen stammen alle Beiträge aus 
der Feder von B. Grom (Professor für Re- 
ligionspsychologie und Religionspädagogik 
in München). Er referiert zunächst über die 
Frage nach Sinn und Sinnlosigkeit in der 
neueren Bewußtseinskritik, die mit dem 
Abschluß der Wiederaufbauphase nach 
dem 2. Weltkrieg einsetzte. Zitiert und 
kurz kommentiert werden Naturwissen- 
schaftler, Techniker, Wirtschaftler, Sozio- 
logen und Politiker aus dem westlichen 
und östlichen Lager, die sich zum Sinn- 
Defizit der heutigen Menschheit geäußert 
haben. Wohl die meisten betrachten die 
ethisch-religiöse Überlieferung als Quelle 
für die Neubestimmung verbindlicher Ziele 
und Normen (was natürlich nicht heißt, 
daß sie diese einfach bestätigen). Wie weit 
diese Zeugnisse allerdings geeignet sind, 
auch die •Schlafenden" und •Satten" zu 
provozieren, scheint außerhalb der Frage- 
stellung zu bleiben. Angesprochen werden 
vor allem die schon Suchenden. 

Gegenüber der vorher aufgestellten 
Forderung, sich die Zeitanalyse nicht leicht 
zu machen (36), wirkt der Beitrag über die 
christliche Offenbarung im ganzen zu tra- 

ditionell, obwohl G. zu zeigen versucht, 
wie Jesus, verglichen mit dem •normalen" 
Vertrauen der Religionen und Philoso- 
phien in der Geschichte und Gegenwart, 
aus einem •Mehr" an Sinn lebte (65) und 
der Begriff •Sinnerfüllung" für das •Le- 
bensgefühl" Jesu fast zu schwach sei. Es 
wird zwar •unterscheidend Christliches" 
herausgestellt, aber wen dies in der vorlie- 
genden Form anziehen soll, wird nicht 
recht klar. 

Interessanter und überzeugender ist das 
psychologische Kapitel, das sich mit den 
Grundrichtungen moderner Persönlich- 
keitstheorien befaßt und eigenständige 
Thesen zur Psychologie der Sinnsuche und 
Sinnerfahrung aufstellt. •Letztlich kann 
sich niemand den Sinn des Lebens selbst 
geben: er muß ihn suchen und empfangen" 
(114). 

Am wertvollsten scheinen mir die Anre- 
gungen für die eigene Praxis zu sein, die 
rund 37 Seiten des Buches einnehmen. Hier 
findet der Leser nicht bloß kritische Be- 
merkungen zur heutigen Meditationsbewe- 
gung (•Alle praktische Erfahrung und alle 
Meditationspsychologie spricht für eine 
Verbindung und Ergänzung von Innen- 
erleben und Außenerfahrung, von Versen- 
kung und Reflexion", 120), sondern ebenso 
eine Fülle von Konkretisierungen und 
Tests, die zur Sinnfindung durch Lebens- 
betrachtung anleiten, angefangen von 
Faszinationserlebnissen des Alltags bis zur 
Sinngewißheit über den Tod hinaus: •Ler- 
nen durch Nachahmung und Identifikation" 
(152). 

J. Schmidts im Unterschied zu Groms 
Ausführungen zitatenarmer und stilistisch 



Buchbesprechungen 238 

etwas leichtfüßiger Beitrag über die Sinn- 
frage und ihr Verhältnis zur Religion 
bringt die grundsätzlichen Überlegungen 
zum Sinnbegriff erst nach Abhandlung 
einiger Grunderfahrungen wie Liebe, sitt- 
liche Forderung, Schuld. Ober die Logik 
dieser Gedankenfolge kann man streiten, sie 
hat jedenfalls den Vorteil, daß sie den Le- 
ser nicht durch abgeschlossene Systematik 
zur Passivität verurteilt. Schade nur, daß 
der Zusammenhang von Sinnerfahrung 
und Leben in einer Gemeinschaft (z. B. der 
Kirche) insgesamt zu wenig deutlich wird. 

F. J. Steinmetz SJ 

Müller-Pozzi, Heinz: Psychologie des 
Glaubens. Versuch einer Verhältnisbe- 
stimmung von Theologie und Psycholo- 
gie. München-Mainz, Kaiser-Grüne- 
wald 1975. 192 S., kart. DM 22,-. 

Die Religionspsychologie führt noch im- 
mer ein Schattendasein. Die wenigen be- 
deutsamen Versuche, religiöses Verhal- 
ten und Erleben psychologisch zu erfor- 
schen, wurden - von ganz wenigen Aus- 
nahmen abgesehen - von protestantischer 
Seite unternommen. Ihre Ergebnisse haben 
zu einer Grundlegung der Religionspsy- 
chologie als Wissenschaft nicht ausgereicht. 
Freuds Ansatz einer Religionspsychologie 
geriet zu einer Pathologie und war deshalb 
indiskutabel. Jungs Versuch war zwar po- 
sitiver, schmeckte aber zu sehr nach Ein- 
verleibung der Theologie durch die Psy- 
chologie, um bei den Theologen bereite 
Ohren zu finden. 

Seit sich mit Paul Tillich ein professio- 
neller Theologe mit der Psychoanalyse be- 
schäftigte und Freuds Nachfahren die 
Triebanalyse durch eine Psychologie der 
Ich-Funktionen erweiterten, scheinen für 
die Religionspsychologie bessere Tage an- 
zubrechen. Jedenfalls bietet nach Meinung 
des Verfassers die Entdeckung der mensch- 
lichen Symbolisierungsfähigkeit durch die 
Psychoanalyse und psychoanalytische Sym- 
boltheorie, wie sie Ricoeur und Lorenzer 
entwickelt haben, in Verbindung mit Til- 
lichs theologischer Symboltheorie und sei- 
nem Verständnis des Glaubens als •das 
Ergriffensein von dem, was uns un- 
bedingt angeht",  ein fruchtbares Terrain 

für religionspsychologische Forschung. Die 
Symbolisierungsfähigkeit wird als Bedin- 
gung der Möglichkeit religiösen Glaubens 
erkannt. Damit ist der Brückenschlag zwi- 
schen Theologie und Psychologie erreicht. 
Beide können einander ohne gegenseitige 
Abwertung und ohne grundsätzliches Miß- 
trauen begegnen. Ich halte die Ausführun- 
gen des Verfassers trotz mancher apodik- 
tischer Formulierungen für überzeugend. 
Gegen eine Religionspsychologie, die sich 
als (psychologische) Hermeneutik religiö- 
ser Symbole und religösen Symbolverhal- 
tens versteht und sich darauf beschränkt, 
wird von Seiten der Theologie wohl kaum 
etwas einzuwenden sein. Unter diesen Vor- 
aussetzungen dürfte dem Theologen der 
gelegentliche Hinweis auf pathologische 
Formen des Religiösen durchaus willkom- 
men sein. Aber es wird der Zukunft über- 
lassen bleiben, inwieweit dem Verfasser 
eine allgemeine Grundlegung der Reli- 
gionspsychologie gelungen ist oder ob es 
sich nur um den Dialog zwischen Paul Til- 
lich und der Psychoanalyse handelt. Außer- 
dem ist die Frage nach dem Phänomen 
•Religion", das Gegenstand der Religions- 
psychologie sein soll, zu stellen. Freud 
hatte die Religion des gemeinen Mannes 
als Ausgangspunkt gewählt und war zur 
Ablehnung der Religion gelangt. Sein 
Fehler lag aber nicht in der Wahl des Ge- 
genstandes, sondern in der Unzulänglich- 
keit seiner Methode, und zwar weil er 
u. a. die Bedeutung der menschlichen Sym- 
bolisierungsfähigkeit nicht erkannte. Dies 
müßte auch zu einer Überprüfung seines 
Realitätsverständnisses führen, wie es im 
Realitätsprinzip vorausgesetzt wird. Diese 
Kritik wird aber vom Verfasser nicht vor- 
genommen. Stattdessen macht er sich auf 
die Suche nach einer Definition gesunder 
Religion und findet bei Tillich die bereits 
zitierte Definition christlicher Religion und 
christlichen Glaubens. Dadurch wird der 
Gegenstand der Religionspsychologie sehr 
eng gefaßt. Kann das Ergebnis mehr sein 
als eine Religionspsychologie des christli- 
chen Glaubens Tillichscher Prägung? Und 
wo bleiben die anderen, die nicht-christ- 
lichen Religionen? Sollen sie pauschal dem 
Verdikt pathologischer Religiosität über- 
antwortet werden? Das ist gewiß nicht die 
Absicht des Verfassers. Aber mir will 
scheinen, daß er dem aufklärerischen Pa- 



Buchbesprechungen 239 

thos von Freuds Religionspsychologie und 
Religionskritik, das mit seinem naiven, 
d. h. nicht genügend reflektierten Reali- 
tätsbegriff zusammenhängt, zu wenig Auf- 
merksamkeit geschenkt hat und deshalb 
einen ähnlichen Fehler nicht vermieden 
hat, nämlich das Realitätsverständnis einer 
christlichen Theologie, wie es sich in der 
Glaubensdefinition artikuliert, uneinge- 
schränkt zum Maßstab psychologisch echter, 
gesunder Religiosität überhaupt zu erhe- 
ben. 

Trotz dieser kritischen Bemerkungen 
zähle ich die Arbeit des Verfassers zu den 
interessantesten, die in den letzten Jah- 
ren auf dem Gebiet der Religionspsycho- 
logie veröffentlicht worden sind. Sie ver- 
dient eine gründliche Auseinandersetzung, 
gerade auch von Seiten der katholischen 
Theologie. N. Mulde SJ 

Riemann, Fritz: Die schizoide Gesell- 
schaft. München, Kaiser 1975 (Kaiser 
Traktate 15). 69 S., brosch., DM 7,80. 

Die Schizoidie gehört zu den vier Grund- 
typen von Neurose. Sie ist vor allem durch 
Schwierigkeiten im mitmenschlichen Kon- 
takt charakterisiert: Scheu vor gefühlsmä- 
ßiger Bindung bei gleichzeitigem Gefühl 
der Einsamkeit. Hinzu kommen eine über- 
mäßig stark ausgeprägte Rationalität, eine 
nur wenig differenzierte Affektivität sowie 
eine zuweilen starke Egozentrik. Nach den 
Ergebnissen der Psychoanalyse ist die Ur- 
sache für schizoides Erleben und Verhal- 
ten weniger in der Erbmasse als vielmehr 
in dem Fehler einer verläßlichen und tra- 
genden affektiven Bindung in den ersten 
Lebensmonaten des Kleinkindes zu suchen. 
Daran können äußere, schicksalhafte Um- 
stände wie Verlust der Bezugsperson, 
Krieg, Vertreibung u. ä., aber auch schi- 
zoides Verhalten der Bezugspersonen 
selbst, schuld sein. Nach Riemann nehmen 
die schizoiden Neurosen zu, und auch Ge- 
sunde zeigen häufiger als früher schizoide 
Verhaltensweisen. Daher liegt es nahe, 
nach der Existenz allgemein wirksamer 
schizoidisierender Faktoren zu fragen, de- 
nen wir alle ausgesetzt sind und mit denen 
wir uns auseinandersetzen müssen, um 
nicht psychisch zu verkümmern und krank 

zu werden. Riemann nennt drei: die allge- 
meine existentielle Bedrohtheit, die Reiz- 
überflutung in der technisierten Welt und 
den Verlust an Bindung und Verbindlich- 
keit. Aber Riemann ist weder Fatalist noch 
pessimistischer Kulturkritiker, sondern 
Therapeut. Darum sieht er weder in Re- 
signation noch in Weltflucht, sondern in 
der Mobilisierung der auch im schizoiden 
Menschen vorhandenen heilenden Gegen- 
kräfte den Ausweg. Er weiß, daß man nicht 
nur neurotisch schizoid, sondern auch •po- 
sitiv schizoid", •gesund schizoid" leben 
kann. Das bedeutet z. B., die ausgeprägte 
Rationalität nicht in Kritik um ihrer selbst 
willen oder in unrealistischen Reformplä- 
nen zu vergeuden, sondern zur Annahme 
und Bearbeitung der eigenen verdrängten 
Angst und zur Entwicklung besserer Kom- 
munikation mit den anderen zu verwen- 
den. Als Mittel gegen den kollektiven 
Schizoidisierungsprozeß empfiehlt Rie- 
mann die Entwicklung und Integration des 
Gefühlsbereichs (jemanden oder etwas 
liebgewinnen - etwas mit •Lust und Liebe" 
tun); die Pflege der Kommunikation, um 
Kontakte persönlicher zu gestalten; die 
Sprache nicht nur zur Information, sondern 
auch zur Mitteilung persönlichen Erle- 
bens zu gebrauchen; Gruppenerfahrungen 
(•vielleicht die größte Hilfe, die wir heute 
zur Verbesserung der mitmenschlichen Be- 
ziehungen haben"); erhöhte Selbstverant- 
wortung und Verantwortung für andere; 
Mut zur Selbstverwirklichung bei gleich- 
zeitiger sozialer Verpflichtung und Ver- 
antwortung; Rückbesinnung auf den reli- 
giös-metaphysischen Anteil unseres We- 
sens. 

Die Ausweitung der Individualdiagnose 
zur Sozialdiagnose schizoidisierender Um- 
weltbedingungen ist nicht nur gerecht- 
fertigt, sondern notwendig, und zwar 
aus zwei Gründen. Der schizoid Kranke 
dürfte mit einer gewissen Erleichterung 
feststellen, daß er mit seinen Schwie- 
rigkeiten nicht allein dasteht, und eher 
bereit sein, in Solidarität mit seiner Um- 
welt an der Bewältigung dieser Schwierig- 
keiten, die teils in ihm, teils in der Um- 
welt ihre Wurzeln haben, zu arbeiten. 
Zum andern kann die Gesellschaft aus die- 
ser Diagnose und aus den Ratschlägen des 
erfahrenen Therapeuten neue Erkennt- 
nisse und Impulse gewinnen, wie sie den 



Buchbesprechungen 240 

Gefahren moderner, sozialer Entwicklun- 
gen konstruktiv begegnen kann, zum Wohl 
der Gesellschaft wie auch des einzelnen. 
Wenn es richtig ist, daß die Entwicklung 
von Selbstverantwortung und Verantwor- 
tung für andere und der Abbau einer star- 
ren Moral des Entweder-Oder von Gut 
und Böse zu den zentralen Werten einer 
Ethik von morgen für die individuelle und 
soziale Gesundheit notwendig ist, dann 
werden auch religiöse Gemeinschaften - 
die Kirche und die Ordensgemeinschaften - 
gut daran tun, zu überprüfen, inwieweit 

gewisse Formen des Miteinander, wie z. B. 
der religiöse Gehorsam, die Armut in Ge- 
meinschaft, die hierarchische Struktur, nicht 
tatsächlich schizoidisierend wirken, •ekkle- 
siogene Neurosen" fördern und die Ent- 
faltung des einzelnen und der Gemeinschaft 
im Geist des Evangeliums beeinträchtigen 
oder gar verhindern. 

Riemanns Traktat ist keine komplette 
Anweisung zur Therapie der Krankheiten 
unserer Zeit. Aber er gibt viele Denkan- 
stöße und regt dazu an, eigene Lösungen 
zu suchen und zu erproben.     N. Mulde SJ 

Zen und das Christentum 

Shibayama, Zenkei: Zen in Gleichnis 
und Bild. Bern-München-Wien, Scherz 
Verlag für Otto Wilhelm Barth Verlag, 
1974. 208 S.,Ln DM 19,80. 

Zur authentischen Begegnung mit dem Zen- 
Buddhismus empfiehlt sich das Buch des 
Abtes des Nazenji-Klosters in Kyota. Es 
ist unmittelbar und konkret geschrieben: 
eine anekdotenreiche Einführung (Merk- 
male des Zen, Grundsätze, Schulung, Per- 
sönlichkeit); ein meditativer Kommentar 
zu Meister Hakuins (1685-1768) Preisge- 
sang des Zazen (55-118); und eine Erläu- 
terung der berühmten Ochsenbilder (123- 
208). Da Shibayama öfters auf christliche 
Bezüge verweist (z. B. 16. 39), sollen einige 
Zitate diese doch wohl authentische Stel- 
lung des Zen zum Christentum zeigen: 

Zen ist •nicht auf den Buddhismus be- 
schränkt, sondern Grundlage aller Reli- 
gionen und Philosophien" (16); es •über- 
steigt alle sektiererischen Unterscheidun- 
gen der Religionen und Philosophien" (17). 
•Alle (diese) religiösen Handlungen (wer- 
den), grundsätzlich betrachtet, letztendlich 
von Zen überdeckt werden und zu ihm 
zurückführen" (88). •Zen ... behauptet, 
daß das Wesen der Religion in der re- 
ligiösen Erfahrung liegt. Die frühen Zen- 
Meister . . . waren geniale Menschen im 
religiösen Bereich, die aus eigener Kraft 
satori (das Endziel der Erleuchtung) er- 
langten" (32). •Wenn die Schulung ihren 
Höhepunkt erreicht, sind alle mensch- 
lichen Befleckungen  vollständig   abgewa- 

schen" (156). •Der ethische Ausdruck ,Gut- 
und-Böse' wird (hier) gebraucht, um alle 
unsere dualistischen Unterscheidungen aus- 
zudrücken, von denen wir in unserem täg- 
lichen Leben abhängig sind. Za in Zazen 
bedeutet, diese alle auszuschalten ... kein 
unterscheidendes Bewußtsein aufkommen 
lassen inmitten von allem Gut-und-Böse" 
(69). Man kommt zum •unbefleckten Be- 
wußtsein eines Kindes" jenseits der Un- 
terscheidung •zwischen Gut-und-Böse, du- 
und-ich" (103, Druckfehler!). Dazu die 
vier Grundsätze: •Übertragung außerhalb 
der Schriften; kein Vertrauen auf den 
Buchstaben; unmittelbarer Hinweis auf den 
eigenen Geist; Erlangen der Buddhaschaft 
durch unmittelbare Schau in die eigene 
Natur" (19). Die Worte des koan dienen 
nur dazu, den Übenden •zur Verzweiflung 
über sein Wissen und seinen Intellekt zu 
treiben, bis er sich zu dem echten Großen 
Zweifel hindurchringt oder zur Geistigen 
Suche. Zen-Schulung versucht alles kritische 
Bewußtsein auszureißen" (39 f). Das Ziel 
ist •der wahre Mensch ohne Namen"; er 
hat zwar •eine bestimmte und konkrete 
Persönlichkeit ..., wird ... doch nicht vom 
physischen Körper ... eingeengt. Er wird 
auch nicht zeitlich begrenzt von einem Le- 
ben, das sechzig bis siebzig Jahre dauert. 
Er ist absolutes Sein" (50 f). 

Das Buch läßt keine Zweifel: Je größer 
die Werte sind, die das Christentum in 
der Begegnung mit anderen Kulturen er- 
fährt, desto mehr ist es zur Unterscheidung 
aufgerufen. /• Sudbrack SJ 




