BUCHBESPRECHUNGEN

Das christliche Gottesbild von heute

Limbeck, Meinrad: Was Christsein aus-
macht. Nachfolge Jesu als unverzicht-
barer Weg. Stuttgart, Verlag Kathol.
Bibelwerk (Reihe: ,Geist und Leben®).
142 S., kart. DM 18,

Wie es einen Wandel des Christusbildes
in Theologie und Frommigkeit der kirchli-
chen Uberlieferung gibt, so auch einen
Wandel des Gottesbildes. Denn die glan-
bige Vorstellung und das Sprechen des
Glaubenden von Gott ist immer das Ergeb-
nis des Handelns Gottes mit den Men-
schen in ihrer je einmaligen geschichtli-
chen Situation, und ebenso des Suchens und
Rufens des Menschen nach Gott, so wie der
Mensch sich und die Welt in jeder Epoche
der Geschichte, entsprechend den verdn-
derten kulturellen, soziologischen, wirt-
schaftlichen usw. Voraussetzungen, je neu
versteht. Will man das heutige christliche
Gottesbild in seiner vorbetonten Eigen-
art kennzeichnen, dann spricht man von
einem ,Gott fiir dic Menschen®, von dem
den Menschen zugewandten Gott, von je-
nem Gott, der sozusagen vom unnahbaren
Thron seiner Herrlichkeit herabgestiegen
ist und sich auf die Seite der Menschen ge-
stellt hat, um an ihrem Schicksal und ihrer
Not Anteil zu nehmen.

Von diesem Gottesbild ist auch die vor-
liegende Studie des Exegeten M. Limbeck
bestimmt. Schon die grundlegenden Kapi-
teliiberschriften zeigen es: Von der Men-
schenfreundlichkeit Gottes (mit den Unter-
titeln: Die Erfahrung der Barmherzigkeit;
»1ch will Barmherzigkeit, nicht Opfer®, Mt
12, 7); Der Gott und Vater Jesu Christi
(mit dem Hauptabschnitt: Gott ist anders:
Gottes gniddige Herrschaft; Gottes Entge-
genkommen ist radikal selbstlos). Dieser
Akzent wird bis zum Schlufl so konse-
quent und fast einbahnig durchgehalten,
daf man bisweilen an den ,lieben Gott*
erinnert wird, der niemandem etwas zu-
leide tun kann. Aber das wire ein Mifi-
verstindnis. Denn der hier gezeichnete

Gott, zu dem der Mensch ein schier unend-
liches Vertrauen haben kann, auch und
ganz besonders in seiner Schuld, fordert
den Menschen auch wieder radikal an: er
soll dem Nichsten gegeniiber genau so
handeln, wie Er, Gott, ihm gegeniber
handelt. Das zwar unerreichbare und
doch verpflichtende Vorbild dafir ist Jesus
Christus. Was das bedeutet, mgen wieder
einige Uberschriften zeigen: Unbeirrt (d. h.
trotz aller bitteren Erfahrungen mit Men-
schen) das Gute tun; Die Torheit des Kreu-
zes; Die Notwendigkeit der Selbstentdufle-
rung; Das Leid als bleibende Zumntung. Es
ist der ,Kleine Weg“ in der Nachfolge
Christi, den nur der Geist erschliefen
kann und gehen 13ft. Eben dieser Weg
macht Christ-Sein aus. Der Vf. meint in
cinem Schluflkapitel, dafl die Kirche in ih-
rer gegenwirtigen Verfassung und Gestalt
dieses Bild von Christ-sein in vieler Hin-
sicht wenig zum Ausdruck bringe, weist
aber ein Christ-sein ohne Kirche entschie-
den zuriick. Hier und gerade hier gelte das
Wort vom Vergeben und vom Kleinen
‘Weg. — Ein Buch, das nachdenken 1488t und
vor allem denen, die unter dieser Welt
leiden, Vertrauen schenkt und neuen Mut

macht. F. WulfS]

Jiingel, Eberhard: Gott — fir den gan-
zen Menschen (Theologische Medita-
tionen 39). Einsiedeln — Ziirich — Koln,
Benziger 1976. 64 S., br. DM 7,80.

Eine kleine Sammlung von Predigten, von
denen der Vi., Prof. fiir Systematische
Theologie und Religionsphilosophie, vier
in der Tiibinger evangelischen Stiftskirche
und eine in der katholischen Tiibinger Jo-
hanneskirche (Gkumenischer Gottesdienst)
gehalten hat; dazu eine Trauerpredigt
(Bremen). Was ist mit dem Titel des
schmalen Béndchens genauer gemeint?
Trotz der Transzendenz des Gottes Jesu
Christi, des Gottes der Gnade, die der V{.



Budhbesprechungen

sehr betont, hat sich eben dieser Gott un-
ter die Menschen gemischt, sich den Ver-
achteten und den Verichtern liebend und
vergebend zugesellt, hat er auch das All-
taglichste im Leben des Menschen, bis in
die Sinnen- und Leibhaftigkeit hinein, er-
griffen und in sein Heilswirken einbezo-
gen. Gott will den ganzen Menschen mit
seiner Liebe erreichen, den Menschen mit
seinen irdischen Bedirfnissen, mit seiner
Hoffnung, seiner Angst, seiner Schuld und
seiner Sehnsucht. Fiir den, der sich glan-
bend auf diesen Gott, den Vater unseres
Herrn Jesus Christus, einlidfit, wird schon
»angeldhaft* (Paulus) das ,Reich Gottes®,
der ,Neue Mensch“ erfahrbar, in der gan-
zen Breite des Hiesigen. In einer frischen,
zupackenden Sprache und mit eingangigen
Bildern schligt der Prediger die Zuhérer
in seinen Bann und lockt sie, mitzudenken
und mitzoton. Auf diese Weise verwan-
deln sich selbst Skepsis, Trauer und Angst
in Zuversicht, die Hoffnung weckt, weil die
Vermittlung glanbhaft ist und Wirklich-
keit iibertrdgt. — Eine anregende und be-
freiende Lektiire. F. WulfS]

Bamberg, Corona: Wer sich dem An-
sprach stellt. Zum Gebetscharakter des
Lebens (Reihe ,Geist und Leben®).
Wiirzburg, Echter-Verlag 1976. 158 S.,
kart. DM 16,80.

Der Titel dieses Buches scheint auf ein an-
deres Gottesbild hinzudenten als das in
den oben besprochenen Biichern gemeinte,
auf den geheimnisvollen Gott, der sich ins
Dunkel hiillt und nur auf geheimnisvolle
Weise sich dem Menschen kundtut. Den-
noch ist dieses Gottesbild ~ das unter-
schwellig in aller Religiositdt unserer Zeit
anwesend ist — nur die Ergdnzung des
,Gottes-flir-die-Menschen®. Sein Gott ist
schon da, bevor der Mensch zu ihm auf-
wacht, von ihm weifl, sich auf ihn bezieht.
Er macht den Menschen betroffen von jen-
seits seiner selbst und rithrt ihn zugleich
in seiner innersten Existenz an. Er ist ihm,
wie Augustinus gesagt hat, innerlicher als
er sich selbst und gleichzeitig ibm ferner
als die grofitvorstellbare Ferne. Er ist die
Entelechie, das Woraufhin, und die Dy-
namik, die treibende Kraft menschlichen

234

Dascins und seiner Vollendung. Wer sich
auf dieses letzte Geheimnis seines Lebens
wachen Herzens einldfit, tritt in ein Aben-
teuer ein, in einen auf- und abwogenden
Prozefl, in dem sich das geheimnisvolle
Wesen, Gott, zu enthiillen beginnt. Dieser
Prozef ist von stindigem Gebet begleitet,
das bald diese, bald jene Form annimmt,
je nach den Erfahrungen, die der sich zei-
gende Gott ausldst.

Die Autorin, der wir auch das schone
Buch ,Was Menschsein kostet“ verdanken,
macht uns mit diesem ProzeB vertraut, dra-
matisch und in zunehmender Dichte. Aus
dem von Gott — noch unbewufit — ange-
rithrten Menschen wird der Gott-Suchende;
der von Gott Herausgeforderte wird iiber
Enttduschung und Verlassenheit der Gott-
Bekennende, der seine Entdeckung weiter-
zugeben sich gedringt fiihlt denen, die ihm
begegnen und sich mit ibm um den einen
Herrn und Gott versammeln. Mit der gré-
feren Nihe zu Gott wichst aber anch die
Ferne, so dal das Gebet des Liebenden
schlieflich nur noch das Gebet der
Sehnsucht ist, in dem der Mensch Aus-
schau hélt nach dem Offenbarwerden der
Herrlichkeit seines Gottes in der Gemein-
schaft der Heiligen.

Wer wirklich wissen will, was es um das
Gebet ist, das nicht aus eigenem Wollen
aufsteigt, sondern Antwort gibt auf die
Rufe Gottes in die verschiedensten Situa-
tionen des Lebens hinein, der kann es hier
lernen. Fir den ist Gebet nicht mehr ein
separater Bereich im Leben, sondern das
Leben selbst in seiner Tiefe. Ein eminent
geistliches und doch wieder ganz mensch-
liches Buch, wie wir es nicht alle Tage ge-
schenkt bekommen. F.Wulf Sj

Rahner, Karl: Glaube als Mut (Theo-
logische Meditationen 41). Einsiedeln—
Ziirich-K6ln, Benziger 1976. 87 S,
kart. DM 7,80.

Das epochale Gottesbild unserer Zeit ist
fiir Rahner der ,,Gott der Hoffnung“. Denn
das Wort Hoffnung scheint ihm einer der
Schliisselbegriffe zu sein fiir den heutigen
Menschen auf der Suche nach dem Sinn sei-
ner Existenz. Nahe bei der Hoffnung findet
sich der Mut. ,Denn Mut ist letztlich Hoff-



Buchbesprechungen

nung, und Hoffnung ist nicht, wenn sie
nicht mutig ware® (15). Der néchste Schritt
ist dann: , Wer wirklich und radikal hofft,
der glaubt und liebt auch, weil Hoffnung
immer auch ein Moment von Glaubenser-
kenntnis konstitutiv in sich selber hat und
nur zur eigenen Vollendung kommt, wo
licbend fiir den anderen oder der andere
gehofft wird“ (ebd.). Von daher der Titel
des schmalen Bindchens: ,Glaube als
Mut*, als Mut ndmlich der Hoffnung auf
die absolute Zukunft. Je ferner uns Gott
heute zu riiken scheint, um so radikaler ist
diese Hoffoung aufgerufen. Sie kann schon
in einem Menschenleben realisiert werden.
das noch nichts von Jesus Christus und so-

235

gar noch nichts von Gott weil. Wo ein
Mensch nur wirklich in letzter Tiefe sich
mutig-hoffend einldfit auf das umfassende
Grundgeheimnis seines Daseins, da kann
schon Glaube gegeben sein, Glaube im theo-
logischen, gnadenhaften Sinn. Klarer wird
das allerdings, wo ,Gott selbst (als) die in-
nerste Dynamik (der) unbegrenzten Hoff-
nung auf ihn selbst hin“ (27) aus der Offen-
barung in Christus glaubend erkannt wird.
- Ein tiefes und iiberaus zeitgemifies Wort,
das anzeigt, wie der Autor auch noch in
seinem Alter sich immer wieder von neuem
cinliflt auf die Ermdglichung und Ver-
wirklichung christlicher Existenz heute.
F.Wulf §]

Christliche Verkiindigung in einer pluralen Welt

Bsteh, Andreas (Hrsg.): Universales
Christentum angesichts einer pluralen
Welt. Médling, Verlag St. Gabriel
1976. 126 S., ost. S. 96,—.

Die Beitrige dieses Buches gehen auf eine
Studientagung zuriick, die von der Phil.-
Theol. Hochschule St. Gabriel S.V.D,
Modling bei Wien, vom 21. bis 24. Mai
1975 ebendort veranstaltet wurde. Sie bil-
den den 1. Band einer neuen Reihe: ,Bei-
trige zur Religionstheologie®, die von den
Professoren der Hochschule betreut wird.
Eine dhnliche Studienwoche hatte Anfang
Juli 1975 auch das Steyler ,Missionswis-
senschaftliche Institut St. Augustin“ (bei
Bonn) abgehalten; die dort gehaltenen
Vortrige werden ebenso in einem Sam-
melband der ,Studia® des Instituts er-
scheinen (vgl. den in dieser Zeitschrift ab-
gedruckten Vortrag von Prof. Dr. H. Biirk-
le: ,Missionarische Spiritualitit als Ant-
wort auf Grunderfahrungen in den Reli-
gionen“, 48 [1975] 431 ff.). Die Themen
beider Tagungen zeugen von dem tiefge-
bhenden Wandel der Missionsarbeit der
christlichen Kirchen.

Nach cinem cinleitenden Referat von A.
Vorbichler (einem der Herausgeber der
Reihe) iiber ,Das Heil im Verstindnis der
nichtchristlichen Welt“ (aufgezeigt am Bei-
spiel der afrikanischen Bantustimme, In-
diens, Chinas und des Marxismus) tragt

W. Kasper (Titbingen) unter der Uber-
schrift: ,Die Kirche als universales Sakra-
ment des Heils“ seine ,Uberlegungen zur
Theologie der Mission® (unter Bezugnah-
me auf das Missionsdekret des II. Vat. und
neuerer Literatur) vor; eine sehr solide Ar-
beit, die dem Problem der Inkulturation
der christlichen * Verkiindigung in einer
pluralen Welt nachgeht und dabei die Un-
verzichtbarkeit des missionarischen Dien-
stes der Kirche herausstellt, die ihre
theol. Begriindung in Person und Werk
Jesu Christi hat, ,der nach der Uberzeu-
gung des christlichen Glaubens das con-
cretum universale, die konkrete Verwirk-
lichung dessen ist, worauf alle Wirklich-
keit hinaus will“ (45). Genau daran kniipft
der folgende Beitrag K. Rahners an: ,Der
eine Jesus Christus und die Universali-
tit des Heils“. In sehr subtilen, vorsichti-
gen, aber iiberzeugenden Beweisgingen
sucht er aufzuzeigen, dafl Jesu geschichtli-
ches Leben und scine einmalige Heilstat
eine Beziebung zu allen Menschen hat, und
umgekehrt: daf alle Menschen, wenn sie
nach dem Heil fragen, das Heil in seiner
letzten Tiefe suchen, auch wenn sie Chri-
stus nicht kennen, unbewuf}t nach dem fra-
gen und das suchen, was Christus gelebt
und gewirkt hat. R. spricht in diesem Zu-
sammenbang von einer ,suchenden Chri-
stologic”, die er in der Verwirklichung der
vollkommenen Liebe, im angenommenen



Buchbesprechungen

und bejahten Tod und in der eschatologi-
schen Hoffnung sieht. Schon um dieses Bei-
trages willen loknt es sich, das Buch zu le-
sen.

Den Abschlufl des Bandes bilden die
Vortrige des evangelischen Neutestament-
lers F. Hahn: ,Sendung des Geistes — Sen-
dung der Jiinger. Die pneumatologische
Dimension des Missionsauftrages nach dem
Zeugnis des NT*, sowie des kath. Missio-
logen J. Glazik: ,Ortskirche ~ Weltkirche®.
Beide Vortrige bieten den in der konkre-
ten Missionsarbeit Stehenden wesentliche
spirituelle und pastorale Hilfen an. — Man
kann in diesen Bemiithungen einen Neu-
aufbruch christlicher Missionsarbeit erblik-
ken. F. WulfSJ]

Lonergan, Bernard: Theologie im Plu-
ralismus heutiger Kulturen. (Quaestio-
nes Disputatae, Bd. 67). Freiburg—Basel
~Wien, Herder 1975. 192 S. kart. DM
29,50.

In diesem Band werden einige Aufsitze
und Vortrige des kanadischen Theologen
Lonergan SJ gesammelt. Da der Vf. im
deutschsprachigen Kulturraum bis heute
weitgehend unbekannt geblieben ist, ist es
angebracht, den Standort des vorliegenden
Sammelbandes durch seinen Bezug zu den
iibrigen Hauptschriften desselben Autors
zu bestimmen.

Nach zwei Studien iiber Thomas von
Aquin erschien im Jahre 1957 ein 800 Sei-
ten starkes Buch, Insight. A Study of Hu-
man Understanding, das wohl das bedeu-
tendste Werk L’s ist. Mit ibm setzte er sich
das Ziel, dem Leser ,zur personlichen An-
eignung des eigenen rationalen Selbstbe-
wuflitseins zu verhelfen®. Ein Buch also
mehr zum Uben als zam Lesen. In ithm wird
eine ausfithrliche Intentionalititsanalyse
durchgefiihrt, mittels derer die verschiede-
nen Stufen (empirische, einsichtige, rationa-
le, sittliche) des menschlichen Bewufltseins
zu Tage gefordert werden. Auf sie griindet
dann L. seine Antwort auf die Frage, was
das Erkennen ist.

1972 erschien das lange in Vorbereitung
gewesene Werk ,Method in Theology®.
In ihm geht L. das Problem einer passen-
den Methode der Theologie von zwei Vor-

236

aussetzungen her an. Erstens von der nor-
mativen Struktur nnserer Intentionalitit,
wie sie die Untersuchung von Insight auf-
gewiesen hatte. Zweitens von der Feststel-
lung, dafl die Kultar heute empirisch auf-
gefaflit wird, nimlich als die Gesamtheit
der Bedeutungen und Werte, die eine Le-
bensweise bestimmen. Eine solche Methode
hat, wie aus den zwei genannten Voraus-
setzungen hervorgebt, eine allgemeine
Tragweite, d. b. sie gilt fiir alle Geistes-
wissenschaften, die die Vergangenheit einer
Kultar untersuchen, um ikre Zukunft zu ge-
stalten. Diese Methode aber wird eine spe-
zifisch theologische, indem L. ihre Grund-
legung (besser, die Grundlegung der zwei-
ten Reihe der ,funktionalen Spezialisierun-
gen®) in der religiésen Bekehrung ansetat,
d. b. in der Wirklichkeit des Theologen
selbst, der sich zum Evangelium bekennt.

Die hier gesammelten papers gehéren zur
Periode nach Insight und vor Method in
Theology. Thre Auswahl wurde mit der Ab-
sicht getroffen, den Kern der Lehre von
Insight wiederaufzunehmen (vor allem
durch den wichtigen Aufsatz iiber die Er-
kenntnisstruktur) und den Weg zu erschlie-
fen, den L. selbst gegangen ist, nm zu sei-
ner Methode in der Theologie zu gelangen.
Dieser Weg fithrt von der Erhellung des
normativen und unverinderlichen Schemas,
in dem sich unsere Intentionalitit vollzieht,
zur Verwirklichung derselben Intentiona-
litdt in der Menschenwelt, in der Welt nim-
lich, die der Mensch durch die von ihm
entworfenen Bedeutungen nnd infolge der
von ihm erstrebten Werte schafft. In dieser
Welt vieler verschiedener und verinder-
licher Bedeutungen und Werte mufl die
Theologie ihre Anfgabe erfiillen, die Offen-
barung Gottes so zua artikulieren, daf eine
menschliche Aneignung ihrer Heilsbotschaft
den Menschen in den verschiedenen Kultu-
ren moglich wird.

Diese Aufgabe verlangt, wie aus den
Ausfiihrungen L’s bervorgeht, keine nene
Religion, keinen nenen Glanben, ja nicht
einmal eine wesentlich neue Theologie; sie
besteht vielmehr —~ nnd das macht ihre un-
gehenre Schwierigkeit aus — in einem nach-
zuholenden sozialen und kulturellen Uber-
gang, dem Ubergang nimlich vom allzu-
lange festgehaltenen klassischen Kontext
zur heutigen empirischen nund deshalb plu-
ralistischen Auffassung von Kultur. Es han-



Buchbesprechungen

delt sich dabei um einen Ubergang, den L.
in sich selbst, wihrend seiner Ausbildung
und seiner langen Lehrtitigkeit vollzogen
hat. ,Ich kann von der klassischen Kultur
sprechen als von etwas, worin ich aufge-
wachsen bin und iiber das ich allmihlich
hinauszugehen lernte“. Auf dem Weg zu
einer neuen Theologie brauchen wir nach
L. keine Ablehnung der Vergangenheit en

Religionspsychologic

Grom, Bernhard/Schmidt, Josef: Auf
der Suche nach dem Sinn des Lebens
(Herderbiicherei 519). Freiburg i. Br.
1975. 176 S., DM 5,90.

»Das vorliegende Buch will versuchen, die
Frage nach dem Sinn des Lebens von ver-
schiedenen Seiten anzugehen“ (10) — es hat
aber aufs Ganze gesehen eher den Charak-
ter einer reichhaltigen Anthologie als eines
systematischen Entwurfs.

Bis auf einen stammen alle Beitrige aus
der Feder von B. Grom (Professor fiir Re-
ligionspsychologie und Religionspadagogik
in Miinchen). Er referiert zunichst tiber die
Frage nach Sinn und Sinnlosigkeit in der
neueren BewuBtseinskritik, die mit dem
Abschlufl der Wiederaufbauphase nach
dem 2. Weltkrieg einsetzte. Zitiert und
kurz kommentiert werden Naturwissen-
schaftler, Techniker, Wirtschaftler, Sozio-
logen und Politiker aus dem westlichen
und ostlichen Lager, die sich zum Sinn-
Defizit der heutigen Menschheit geduflert
haben. Wohl die meisten betrachten die
ethisch-religiose Uberlieferung als Quelle
fir die Neubestimmung verbindlicher Ziele
und Normen (was patiirlich nicht heifit,
daf sie diese einfach bestitigen). Wie weit
diese Zeugnisse allerdings geeignet sind,
auch die ,Schlafenden“ und ,Satten“ zu
provozieren, scheint auferhalb der Frage-
stellung zu bleiben. Angesprochen werden
vor allem die schon Suchenden.

Gegenitber der vorher aufgestellten
Forderung, sich die Zeitanalyse nicht leicht
zu machen (36), wirkt der Beitrag {iber die
christliche Offenbarung im ganzen zu tra-

237

bloc, sondern eine deutlichere Wahrneh-
mung ihrer Grenzen, damit wir sie iiber-
winden kénnen. Die positive Voraussetzung
dazu aber ist eine menschliche und christ-
liche Eigentlichkeit des Theologen und der
ganzen Gemeinschaft der Gliubigen. Zu
dicser Gedankenwelt konnen die hier vor-
liegenden kleineren Schriften L’s eine gute
Einfithrung bieten. G. B.Sala §]

ditionell, obwohl G. zu zeigen versucht,
wie Jesus, verglichen mit dem ,normalen®
Vertrauen der Religionen und Philoso-
phien in der Geschichte und Gegenwart,
aus einem ,Mehr“ an Sinn lebte (65) und
der Begriff ,Sinnerfillung® fiir das ,Le-
bensgefiithl“ Jesu fast zu schwach sei. Es
wird zwar ,unterscheidend Christliches®
herausgestellt, aber wen dies in der vorlie-
genden Form anziechen soll, wird nicht
recht klar.

Interessanter und iiberzeugender ist das
psychologische Kapitel, das sich mit den
Grundrichtungen moderner Personlich-
keitstheorien befafit und eigenstindige
Thesen zur Psychologie der Sinnsuche und
Sinnerfahrung aufstellt. ,Letztlich kann
sich niemand den Sinn des Lebens selbst
geben: er muf} ihn suchen und empfangen®
(114).

Am wertvollsten scheinen mir die Anre-
gungen fir die eigene Praxis zu sein, die
rund 37 Seiten des Buches einnehmen. Hier
findet der Leser nicht blof kritische Be-
merkungen zur heutigen Meditationsbewe-
gung (,Alle praktische Erfahrung und alle
Meditationspsychologie spricht fiir eine
Verbindung und Erginzung von Innen-
erleben und Auflenerfahrung, von Versen-
kung und Reflexion®, 120), sondern ebenso
eine Fillle von Konkretisierungen und
Tests, die zur Sinnfindung durch Lebens-
betrachtung anleiten, angefangen von
Faszinationserlebnissen des Alltags bis zur
Sinngewiflheit itber den Tod hinaus: ,Ler-
nen durch Nachahmung und Identifikation“
(152).

J. Schmidts im Unterschied zu Groms
Ausfithrungen zitatenarmer und stilistisch



Buchbesprechungen

ctwas leichtfiiRiger Beitrag iiber die Sinn-
frage und ibr Verhiltnis zur Religion
bringt die grundsitzlichen Uberlegungen
znm  Sinnbegriff erst nach Abhandlung
einiger Grunderfahrungen wie Liebe, sitt-
liche Forderung, Schuld. Uber die Logik
dieser Gedankenfolge kann man streiten, sie
hat jedenfalls den Vorteil, daf} sie den Le-
ser nicht durch abgeschlossene Systematik
zur Passivitdt verurteilt. Schade nur, daf}
der Zusammenhang von Sinnerfahrung
und Leben in einer Gemeinschaft (z. B. der
Kirche) insgesamt zu wenig deutlich wird.

F. J. Steinmetz S]

Miiller-Pozzi, Heinz: Psychologie des
Glaubens. Versuch einer Verhiltnisbe-
stimmung von Theologie und Psycholo-
gie. Miinchen-Mainz, Kaiser—Griine-
wald 1975. 192 S., kart. DM 22,-.

Die Religionspsychologie fithrt noch im-
mer ein Schattendasein. Die wenigen be-
deutsamen Versuche, religises Verhal-
ten und Erleben psychologisch zu erfor-
schen, wurden ~ von ganz wenigen Aus-
nahmen abgesehen — von protestantischer
Seite unternommen. Ihre Ergebnisse haben
zu einer Grundlegung der Religionspsy-
chologie als Wissenschaft nicht ausgereicht.
Freuds Ansatz einer Religionspsychologie
geriet zu einer Pathologie und war deshalb
indiskutabel. Jungs Versuch war zwar po-
sitiver, schmeckte aber zu sebr nach Ein-
verleibung der Theologie durch die Psy-
chologie, um bei den Theologen bereite
Ohren zu finden.

Seit sich mit Paul Tillich ein professio-
neller Theologe mit der Psychoanalyse be-
schaftigte und Freuds Nadhfahren die
Triebanalyse durch eine Psychologie der
Ich-Funktionen erweiterten, scheinen fiir
die Religionspsychologie bessere Tage an-
zubrechen. Jedenfalls bietet nach Meinung
des Verfassers die Entdeckung der mensch-
lichen Symbolisierungsfihigkeit durch die
Psychoanalyse und psychoanalytische Sym-
boltheorie, wie sie Ricoeur und Lorenzer
entwickelt haben, in Verbindung mit Til-
lichs theologischer Symboltheorie und sei-
nem Verstindnis des Glaubens als ,das
Ergriffensein von dem, was uns un-
bedingt angeht®, ein fruchtbares Terrain

238

fiir religionspsychologische Forschung. Die
Symbolisierungsfihigkeit wird als Bedin-
gung der Maglichkeit religiosen Glaubens
erkannt, Damit ist der Brickenschlag zwi-
schen Theologie und Psychologie erreicht.
Beide konnen einander obne gegenseitige
Abwertung und ohne grundsitzliches Mif3-
tranen begegnen. Ich halte die Ausfithrun-
gen des Verfassers trotz mancher apodik-
tischer Formulierungen fiir iiberzengend.
Gegen eine Religionspsychologie, die sich
als (psychologische) Hermeneutik religio-
ser Symbole und religésen Symbolverhal-
tens versteht und sich darauf beschrankt,
wird von seiten der Theologie wohl kaum
etwas einzuwenden sein. Unter diesen Vor-
aussetzungen diirfte dem Theologen der
gelegentliche Hinweis auf pathologische
Formen des Religiésen durchaus willkom-
men sein. Aber es wird der Zukunft iiber-
lassen bleiben, inwieweit dem Verfasser
eine allgemeine Grundlegung der Reli-
gionspsychologie gelungen ist oder ob es
sich nur um den Dialog zwischen Paul Til-
lich und der Psychoanalyse handelt. Aufler-
dem ist die Frage nach dem Phinomen
»Religion®, das Gegenstand der Religions-
psychologie sein soll, zu stellen. Freud
hatte die Religion des gemeinen Mannes
als Ausgangspunkt gewdhlt und war zur
Ablehnung der Religion gelangt. Sein
Fehler lag aber nicht in der Wahl des Ge-
genstandes, sondern in der Unzulinglich-
keit seiner Methode, und zwar weil er
u. a. die Bedeutung der menschlichen Sym-
bolisierungsfahigkeit nicht erkannte. Dies
miifite auch zu einer Uberpriifung seines
Realititsverstindnisses fiilhren, wie es im
Realititsprinzip vorausgesetzt wird. Diese
Kritik wird aber vom Verfasser nicht vor-
genommen. Stattdessen macht er sich auf
die Suche nach einer Definition gesunder
Religion und findet bei Tillich die bereits
zitierte Definition christlicher Religion und
christlichen Glaubens. Dadurch wird der
Gegenstand der Religionspsychologie sehr
eng gefafit. Kann das Ergebnis mehr sein
als eine Religionspsychologie des christli-
chen Glaubens Tillichscher Prigung? Und
wo bleiben die anderen, die nicht-christ-
lichen Religionen? Sollen sie pauschal dem
Verdikt pathologischer Religiositat iiber-
antwortet werden? Das ist gewil nicht die
Absicht des Verfassers. Aber mir will
scheinen, dafl er dem aufklarerischen Pa-



Buchbesprechungen

thos von Freuds Religionspsychologie und
Religionskritik, das mit seinem naiven,
d. h. nicht geniigend reflektierten Reali-
tatsbegriff zusammenhéngt, zu wenig Auf-
merksamkeit geschenkt hat und deshalb
cinen &dhnlichen Fehler nicht vermieden
hat, ndmlich das Realititsverstindnis einer
christlichen Theologie, wie es sich in der
Glaubensdefinition artikuliert, uneinge-
schrankt zum Mafistab psychologisch echter,
gesunder Religiositit iiberhaupt zu erhe-
ben.

Trotz dieser kritischen Bemerkungen
zdhle ich die Arbeit des Verfassers zu den
interessantesten, die in den letzten Jah-
ren auf dem Gebiet der Religionspsycho-
logie verdffentlicht worden sind. Sie ver-
dient eine griindliche Auseinandersetzung,
gerade auch von seiten der katholischen
Theologie. N. Mulde S]

Riemann, Fritz: Die schizoide Gesell-
schaft. Miinchen, Kaiser 1975 (Kaiser
Traktate 15). 69 S., brosch., DM 7,80.

Die Schizoidie gehért zu den vier Grund-
typen von Neurose. Sie ist vor allem durch
Schwierigkeiten im mitmenschlichen Kon-
takt charakterisiert: Schen vor gefithlsma-
Riger Bindung bei gleichzeitigem Gefiihl
der Einsamkeit. Hinzo kommen eine iber-
méflig stark ausgeprigte Rationalitit, eine
nur wenig differenzierte Affektivitit sowie
cine zuweilen starke Egozentrik. Nach den
Ergebnissen der Psychoanalyse ist die Ur-
sache fiir schizoides Erleben und Verhal-
ten weniger in der Erbmasse als vielmehr
in dem Fehler einer verldfilichen und tra-
genden affektiven Bindung in den ersten
Lebensmonaten des Kleinkindes zu suchen.
Daran kénnen Auflere, schicksalhafte Um-
stinde wie Verlust der Bezugsperson,
Krieg, Vertreibung u. 4., aber auch schi-
zoides Verhalten der Bezugspersonen
selbst, schuld sein. Nach Riemann nehmen
die schizoiden Neurosen zn, und auch Ge-
sunde zeigen haufiger als frither schizoide
Verhaltensweisen. Daher liegt es nahe,
nach der Existenz allgemein wirksamer
schizoidisierender Faktoren zu fragen, de-
nen wir alle ausgesetzt sind und mit denen
wir uns auseinandersetzen missen, um
nicht psychisch zu verkiimmern und krank

239

zu werden. Riemann nennt drei: die allge-
meine existentielle Bedrohtheit, die Reiz-
tiberflutung in der technisierten Welt und
den Verlust an Bindung und Verbindlich-
keit. Aber Riemann ist weder Fatalist noch
pessimistischer ~ Kulturkritiker, sondern
Therapeut. Darum sieht er weder in Re-
signation noch in Weltflucht, sondern in
der Mobilisierung der auch im schizoiden
Menschen vorhandenen heilenden Gegen-
krifte den Ausweg. Er weiff, dafl man nicht
nur neurotisch schizoid, sondern aunch ,po-
sitiv schizoid“, ,gesund schizoid“ leben
kann. Das bedeutet z. B., die ausgeprigte
Rationalitdt nicht in Kritik um ihrer selbst
willen oder in unrealistischen Reformpla-
nen zu vergeuden, sondern zur Annahme
und Bearbeitung der eigenen verdringten
Angst und zur Entwicklung besserer Kom-
munikation mit den anderen zu verwen-
den. Als Mittel gegen den kollektiven
Schizoidisierungsprozef  empfiehlt Rie-
mann die Entwicklung und Integration des
Gefithlsbereichs (jemanden oder etwas
liebgewinnen ~ etwas mit ,Lust und Liebe®
tun); die Pflege der Kommunikation, um
Kontakte personlicher zu gestalten; die
Sprache nicht nur zar Information, sondern
auch zur Mitteilung persdnlichen Erle-
bens zun gebrauchen; Gruppenerfahrungen
(.vielleicht die grofite Hilfe, die wir heute
zur Verbesserung der mitmenschlichen Be-
zichungen haben“); erhéhte Selbstverant-
wortung und Verantwortung fiir andere;
Mut zur Selbstverwirklichung bei gleich-
zeitiger sozialer Verpflichtung und Ver-
antwortung; Rickbesinnung aof den reli-
gids-metaphysischen Anteil unseres We-
sens.

Die Ausweitung der Individualdiagnose
zur Sozialdiagnose schizoidisierender Um-
weltbedingungen ist nicht nur gerecht-
fertigt, sondern notwendig, und zwar
ans zwei Griinden. Der schizoid Kranke
diirfte mit einer gewissen Erleichterung
feststellen, dafl er mit seinen Schwie-
rigkeiten nicht allein dasteht, und eher
bereit sein, in Solidaritdt mit seiner Um-
welt an der Bewiltigung dieser Schwierig-
keiten, die teils in ihm, teils in der Um-
welt ihre Wurzeln haben, zu arbeiten.
Zum andern kann die Gesellschaft aus die-
ser Diagnose und aus den Ratschligen des
erfahrenen Therapeuten neue Erkennt-
nisse und Impulse gewinnen, wie sie den



Buchbesprechungen

Gefahren moderner, sozialer Entwicklun-
gen konstruktiv begegnen kann, zum Wohl
der Gesellschaft wie auch des einzelnen.
Wenn es richtig ist, dafl die Entwicklung
von Selbstverantwortung und Verantwor-
tung fiir andere und der Abbau einer star-
ren Moral des Entweder-Oder von Gut
und Bose zu den zentralen Werten einer
Ethik von morgen fir die individuelle und
soziale Gesundheit notwendig ist, dann
werden auch religiése Gemeinschaften -
die Kirche und die Ordensgemeinschaften —
gut daran tun, zu iberpriifen, inwieweit

Zen und das Christentum

Shibayama, Zenkei: Zen in Gleichnis
und Bild. Bern-Miinchen-Wien, Scherz
Verlag fiir Otto Wilhelm Barth Verlag,
1974. 208 S., Ln DM 19,80.

Zur authentischen Begegnung mit dem Zen-
Buddhismus empfiehlt sich das Buch des
Abtes des Nazenji-Klosters in Kyota. Es
ist unmittelbar und konkret geschrieben:
eine anekdotenreiche Einfithrung (Merk-
male des Zen, Grundsitze, Schulung, Per-
sonlichkeit); ein meditativer Kommentar
zu Meister Hakuins (1685-1768) Preisge-
sang des Zazen (55-118); und eine Erldu-
terung der beriihmten Ochsenbilder (123~
208). Da Shibayama ofters auf cristliche
Beziige verweist (z. B. 16. 89), sollen einige
Zitate diese doch wohl authentische Stel-
lung des Zen zum Christentum zeigen:
Zen ist ,nicht auf den Buddhismus be-
schrankt, sondern Grundlage aller Reli-
gionen und Philosophien® (16); es ,iiber-
steigt alle sektiererischen Unterscheidun-
gen der Religionen und Philosophien® (17).
»Alle (diese) religiosen Handlungen (wer-
den), grundsitzlich betrachtet, letztendlich
von Zen iberdeckt werden und zun ibhm
zurickfithren® (88). ,Zen ... behauptet,
dafl das Wesen der Religion in der re-
ligiésen Erfahrung liegt. Die frithen Zen-
Meister ... waren geniale Menschen im
religiésen Bereich, dic aus eigener Kraft
satori (das Endziel der Erlenchtung) er-
langten® (82). ,Wenn die Schulung ihren
Hoéhepunkt erreicht, sind alle mensch-
lichen Befleckungen vollstindig abgewa-

240

gewisse Formen des Miteinander, wie z. B.
der religiése Gehorsam,-die Armut in Ge-
meinschaft, die hierarchische Struktur, nicht
tatsichlich schizoidisierend wirken, ,ekkle-
siogene Neurosen“ férdern und die Ent-
faltung des einzelnen und der Gemeinschaft
im Geist des Evangeliums beeintriachtigen
oder gar verhindern.

Riemanns Traktat ist keine komplette
Anweisung zur Therapie der Krankheiten
unserer Zeit. Aber er gibt viele Denkan-
stofle und regt dazu an, eigene Losungen
zu suchen und zu erproben. N.Mulde S]

schen® (156). ,Der cthische Ausdruck ,Gut-
und-Bése’ wird (hier) gebraucht, um alle
unsere dualistischen Unterscheidungen aus-
zudriicken, von denen wir in unserem tédg-
lichen Leben abhingig sind. Za in Zazen
bedeutet, diese alle auszuschalten ... kein
unterscheidendes Bewufltsein aufkommen
lassen inmitten von allem Gut-und-Bése®
(69). Man kommt zum ,nnbefleckten Be-
wufltsein eines Kindes“ jenseits der Un-
terscheidung ,zwischen Gut-und-Bése, du-
und-ich“ (108, Drudkfehler!). Dazu die
vier Grundsitze: ,Ubertragung auflerhalb
der Schriften; kein Vertrauen auf den
Buchstaben; unmittelbarer Hinweis auf den
eigenen Geist; Erlangen der Buddhaschaft
durch unmittelbare Schau in die eigene
Natur“ (19). Die Worte des koan dienen
nur dazu, den Ubenden ,zur Verzweiflung
iiber sein Wissen und seinen Intellekt zu
treiben, bis er sich zu dem echten Groflen
Zweifel hindurdhiringt oder zur Geistigen
Suche. Zen-Schulung versucht alles kritische
Bewufltsein auszureiflen® (39 f). Das Ziel
ist ,der wahre Mensch ohne Namen®; er
hat zwar ,eine bestimmte und konkrete
Personlichkeit . . ., wird . .. doch nicht vom
physischen Korper ... eingeengt. Er wird
auch nicht zeitlich begrenzt von einem Le-
ben, das sechzig bis siebzig Jahre dauert.
Er ist absolutes Sein“ (50 f).

Das Buch lafit keine Zweifel: Je grofler
die Werte sind, die das Christentum in
der Begegnung mit anderen Kulturen er-
fahrt, desto mehr ist es zur Unterscheidung
aufgerufen. J. Sudbrack S]





