Christ sein heif3t miteinander essen
Walter Kern SJ, Innsbruck

So steht’s auf Seite 423 im letzten Satz des neuen ausfithrlichen und griind-
lichen Kommentars zum Galaterbrief des Apostels Paulus: ,Das Wesen
des Christentums ist synesthiein“!. Dieses ,Programmwort® vom Miteinan-
der-Essen lasse — wie der Kommentar-Verfasser selber ebenda (mit An-
fihrungszeichen) sagt — die Kirche als stidndig ,offenes System® erkennen:
sie ist keine Gemeinschaft von Abgesonderten, wie die elitidren Essener von
Qumran, sondern ,eine Gemeinschaft, die ,zusammen ift° mit aller Welt,
soweit sie guten Willens ist, darin dem Beispiel ihres Herrn folgend . . .“
Als Paulus fiir das ,Zusammenessen® mit den Heidenchristen kdmpfte,
habe er den universalen Heilswillen Gottes sichtbar gemacht. Und die
Kirche der Zukunft werde diesen Heilswillen mehr denn je sichtbar ma-
chen missen, wenn sie ihren Herrn nicht verraten will . ..

Was F. Mussner im SchlufBabschnitt seines Buches mehr nur eben an-
leuchtet als wirklich untermauert, verweist auf die eine Stelle Gal 2, 12,
die von Petrus handelt, dem Paulus in Antiochien — laut Vers 11 — ,ins
Angesicht widerstand, weil er sich schuldig gemacht hatte“: Denn bevor
einige von Jakobus (aus Jerusalem) kamen, hielt er Tischgemeinschaft
mit den Heiden(-Christen)“ — oder eben genauer: ,zusammen mit den Hei-
den af} er (synesthien)®. ,Als sie aber kamen, zog er sich zuriick und son-
derte sich ab aus Furcht vor denen aus der Beschneidung®. Vers 13 fahrt
- fort: ,Und mit ihm zusammen heuchelten die ubrigen Juden(-Chri-
sten) . . .“2 Dagegen also trat Paulus nach eigenem Zeugnis sehr entschie-
den auf, Kephas-Petrus, dem ,Felsen“, ins Angesicht (vgl. Verse 14 bis 21).

Soviel ist aus dieser Stelle leicht ersichtlich: Dafl Petrus den Schritt, den
er den Heidenchristen entgegenging, aus Furcht vor den aus der Jerusa-
lemer Urgemeinde angekommenen Rigoristen und Traditionalisten zu-
ricknimmt, dafl er nun pldtzlich ob gesetzlicher Reinheitsbedenklichkeiten
anderer mit ihnen nicht mehr zusammenifit, darin sieht Paulus ein verab-
scheuungswiirdiges heuchlerisches Unwesen. Dafl darum nun aber im
Essen mit anderen Menschen das Wesen des Christentums liegen solle, das
ist nicht ohne weiteres ebenso klar.

Auch Rezensenten des Galaterbrief-Kommentars waren offenbar iiber-

1 Der Galaterbrief. Auslegung von Franz Mussner (Herders theol. Kommentar zum NT,
1X), Freiburg 1974.
2 Ebd. 182 {.; vgl. 132-187.



Walter Kern 242

rascht iiber das unvermittelt auftretende kurz-und-biindige ,Programm-
wort*“. Ist das nicht starker theologischer Tobak: Christ sein = miteinander
essen?! F. Mussner hat seine Aussage in einer neuerlichen Stellungnahme?®
in einen grofieren biblischen und theologischen Zusammenhang geriickt,
den auch eine etwas altere kleine Schrift von O. Hofius* bedeutsam anrei-
chern kann.

Versuchen wir in die biblische Bedeutungstiefe des Miteinander-Essens
zu loten. Das Alte Testament gibt fiir ein gemidfes Verstindnis die ent-
scheidenden Koordinaten (die horizontale und die vertikale) vor. Essen
kann man nicht ebensogut allein wie gemeinsam. Das Mahl schlieit die
Teilnehmer zur Tischgemeinschaft zusammen. Diese setzt Freundschaft und
Bruderschaft voraus oder stiftet sie. Wo dafiir kein Platz wire, ist auch
das Miteinanderessen nicht moglich. So wird die Tischgemeinschaft zum
Wesenszeichen der einem anderen gewdhrten unverbriichlichen Gast-
freundschaft. Jakob und Laban besiegeln ihre Versohnung durch cin ge-
meinsames Mahl (Gen 31, 46. 54). Jojachin, Konig von Juda, wird nach
langer Gefangenschaft beim Regierungsantritt eines neuen babylonischen
Konigs begnadigt: er darf nun ,bestindig an der koniglichen Tafel essen
sein ganzes Leben lang® (2 Kon 25, 27-30). , Jede Tischgemeinschaft ist
fiir den Morgenldnder Gewédhrung des Friedens, des Vertrauens, der Bru-
derschaft; Tischgemeinschaft ist Lebensgemeinschaft“s: Urform mensch-
lichen Zusammenseins.

Dariiber hinaus hat das Miteinanderessen religiése Bedeutung: Es ver-
bindet die Menschen vor Gott und mit Gott. Es stellt unter den Segen Gottes
und gibt Anteil an seiner Verheiflung. Deshalb ist die Tischgemeinschaft
heilig im Glauben der Volker. ,Vor Gott“ essen Mose und Aaron und die
Altesten Israels (Ex 18, 20). Fur die Propheten gehort das Mahl zum Bil-
derkreis des eschatologischen Heilsgeschehens. Jesaia (25, 6) spricht vom
Festmahl, ,das Jahwe auf dem Berg Zion fur alle Volker bereitet*: Uni-
versale Heilsverheiflung leuchtet auf. Zu einendem Essen und Trinken
wird am Ende der Tage die Vielfalt der Menschen versammelt . . .

Die Gegenprobe auf diese grundsatzlich iberaus positive Wiirdigung
des Miteinanderessens von Menschen vor Gott bildet die tatsdchliche Ver-
weigerung der Tischgemeinschaft. Sie gibt zugleich die Kontrastfolie ab
fiir das Verhalten Jesu. Die Pharisder, die ,Abgesonderten® der wahren
Gottesgemeinde, lehnten die Tischgemeinschaft mit Nichtjuden entschie-

3 ,.Das Wesen des Christentums ist cuveadiew". Ein authentischer Kommentar, in: Myste-
rium der Gnade. Festschrift fir J. Auer, hg. v. H. Rossmann und J. Ratzinger, Regens-
burg 1975, 92-102.

4 Jesu Tischgemeinschafl mit den Siindern (Calwer Hefte, 86), Stuttgart 1967.

§ J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Gottingen 31960, 196.



Christ sein heifit miteinander essen 243

den ab: ,Trenne dich von den Heiden, iff nicht mit ihnen, sei nicht ihr
Genosse. Denn ihr Werk ist Unreinheit, und alle ihre Werke sind Be-
fleckung, Greuel und Abscheulichkeit“®. Auch der gesetzesunkundigen
groflen Menge des eigenen Volkes begegnet man mit abweisender Ver-
achtung. ,Das Volk, das das Gesetz nicht kennt — verflucht sei es!“ (Joh
7,49). Der einfache Mann beobachtet ja nicht die vielfiltigen Reinheits-
vorschriften wie das Handewaschen vor dem Essen und dergleichen. Des-
halb darf der Fromme bei ihm , nicht als Gast einkehren und ihn auch nicht
zu sich als Gast einladen®’. Die Mahlzeiten der Gesetzesunkundigen, auf
die um 150 n. Chr. das Jesaia-Wort (28, 8) ,Alle Tische sind voll Gespei
und Unrat angewendet wird®, gleichen den heidnischen Gotzenopfer-
mahlen. Erst recht ist es unmoglich, sich mit Siindern im weitesten Sinne,
zu denen auch Leute unehrenhafter Berufe wie Zésllner, Hirten, Hausierer
gehdren, an einen Tisch zu setzen. ,Nur rechtschaffene Ménner seien deine
Tischgenossen!“ (Sir 9, 16). Gemeinschaft mit ,Siindern‘ entweiht das reli-
gios-heilige Mahl, verunehrt Gott.

Jesus denkt und tut anders. Das Zollner-Mahl® ist das neue, norm-
setzende Beispiel. ,Ich bin dazu da, Siinder einzuladen® — nimlich zum
gemeinsamen Essen und Trinken. Das ist Jesu Sendung. Das schockierte
die Frommen und Gerechten unter seinen Zeitgenossen, die zu seinen
Jingern sagten: ,Warum ifit und trinkt er mit den Zollnern und Siin-
dern?“ Darauf antwortet Jesus, daf nicht die Gesunden den Arzt brau-
chen, sondern die Kranken, und daf er eben nicht Gerechte, sondern Siinder
zu rufen gekommen sei . . . (Mk 2, 16 {.). Ubrigens fand dieses Mahl wohl
nicht im Haus des Zéllners Levi (= Mattdus?) statt, mit dessen Berufung
die Mahlperikope erst nachtriaglich wegen des Zsllner-Stichworts verbun-
den worden zu sein scheint, sondern in ,seinem®, in Jesu Haus, in dem
»viele Zollner und Stinder mit ihm und seinen Jiingern zu Tische lagen®
(2, 15). Bei einem anderen solchen Gelage provozieren Vorwiirfe der Ge-
rechten eines der einpridgsamsten Jesus-Worte: , Johannes (der Taufer)
kam, afl nicht und trank nicht, und sie sagen: ,Er hat einen Dimon‘. Der
Menschensohn kam, aff und trank, und sie sagen: ,Seht den Fresser und
Saufer, den Kumpan der Zéllner und Siinder!* “ (Mt 11, 18 f.; Lk 7, 83 f.).
Ahnlich ,murrten alle®, als Jesus sich beim Obersteuereinnehmer Zachius
selbst zu Gast einlud, ,und sagten: ,Zu einem Siinder geht er ins Haus,
um mit thm zu speisen” “ (Lk 19, 7).

Es ist der Beachtung wert, in welchem Zusammenhang in Lk 15 die

¢ Buch der Jubilden 22, 16 (um 100 v. Chr.).

? Laut Mischna, Demai 2, 3; vgl. Babylou. Talmud, b. Ber. 43 b.
8 Abboth 3, 3; vgl. Hofius (s. Anm. 4) 9-16.

® Mk 2,15-17 = Mt 9, 10-13 = Lk 5, 29-32.



Walter Kern 244

Gleichnisse der erbarmenden Stinderliebe Gottes — vom verlorenen Schaf,
der verlorenen Drachme und dem verlorenen Sohn — stehen. Das Kapitel
beginnt damit, dafl sich Jesus ,alle Zollner und Stiinder niherten, um ihn
zu héren. Und die Pharisder und Schriftgelehrten murrten: ,Der da nimmt
Stinder zu sich auf und ifit sogar mit ihnen (kai'® synesthiei autois)‘ “ (15,
11£.). Darauf folgen die drei Parabeln (Verse 3-7, 8-10, 11-32). Das Zu-
sammen-Essen mit Stindern wird zum Anlafl, nein: zu Grundlage und
Inbegriff der gleichnishaften Offenbarungsrede tiber die unerhért-unbe-
greifliche Liebe des Vater-Gottes. Das wundersame Gleichnis von den
zwei Séhnen ist zur Rechtfertigung der Tischgemeinschaft mit den Stin-
dern erzdhlt. Dem Tiefsten, was Jesus zu sagen vermag iiber das Paradox
der neuen, verzeihend-erlosenden Liebe der Allmacht-in-Ohnmacht,
praludiert das Miteinander-Essen mit eben jenen zu erlésenden Stindern.
Das Verhalten Jesu selber ist die untiberhorbare, unmifiverstindliche Pre-
digt: Ihr Stinder gehért Gott. Gott will euch, er will es gerade mit euch zu
tun haben. Ihr seid wertgeachtet vor ihm, fiir ihn. Er liebt euch. Er hat euch
nicht aufgegeben, er 1aflt euch nicht lost*. So ist Gott, der Vater der Verlo-
renen. Die Uberwindung des Siindeschicksals der Welt ist angebahnt, ja
wird in Tat und Wabhrheit vollzogen in Jesu Stindermahl. In Jesus ist
ndie Gilite und Menschenfreundlichkeit Gottes, unseres Heilands, er-
schienen® (Tit 3, 4).

Kein Wunder, dafl fur Jesus die Tischgemeinschaft des festlichen Mahles
zum bevorzugten eschatologischen Vor-Bild der einstigen Vollendung
wird. Zum himmlischen Hochzeitsmahl werden eingeladen von den Gas-
sen und Ziunen all jene Randsiedler und Zukurzgekommenen, die hung-
rig blieben am allgemeinen Tisch des Lebens, an dem sich die andern
satt aflen, die ,Toren, Verriickten, Einfiltigen, Irren, Blinden, Lahmen,
Hinkenden, Tauben und Unmiindigen® — von denen die Qumran-Sekte!®
ausdriucklich gebietet: ,Keiner von diesen darf in die Gemeinde aufgenom-
men werden!® Sie alle, nicht aber die angeblich Frommen (vgl. Lk 7, 30),
werden geehrte Giste sein bei dem zukinftigen Freudenmahl in der
Konigsherrschaft Gottes: Lk 14, 16-24. ,Ihr sollt an meinem Tisch essen
und trinken in meinem Reich® (Lk 22, 30)! Und wie in ahnungsvollem

10 Dieses ,und® steigert die Aussage!

11 Hofius (s. Anm. 4) 19.

12 4 QDb = Fragm. zu CD 15, 15-17; nach Hofius 31%. Vgl. ebd. 1 QSa 2, 3-9: ,Niemand,
der mit irgendeiner menschlichen Unreinheit geschlagen ist, darf in die Versammlung
Gottes kommen ... Jeder, der an seinem Fleisch geschlagen ist, geldhmt an den Fiiflen
oder Hinden, lahm oder blind oder taub oder stumm ... oder ein hinfalliger Greis ... -
diese alle diirfen nicht kommen, um inmitten der angesehenen Manner einen Platz ein-
zunehmen.“

Vgl. dagegen z. B. Mt 11,4 ff.; Lk 7, 22 {.; die Erfiillung der Prophetie des Jesaia (35, 5;
61,1) in und durch Jesus!



Christ sein heifit miteinander essen 245

Vorweg-Echo darauf 148t das Lk-Evangelium (14, 15) einen der mit dem
irdischen Jesus zu Tische Liegenden sagen: ,Selig, wer Brot essern darf
im Gottesreich!“

Jesus blickt bei seinem letzten Mahl voraus auf dieses Mahl der neuen
Gemeinschaft mit den durch Gnade Geretteten. Er sagt, er werde nicht
mehr mit seinen Jiingern essen und trinken, bis daf die vollendete Gottes-
herrschaft anbricht, in der er neu trinken werde vom Gewéichs des Wein-
stocks (Lk 22,16.18; Mk 14, 25). Der irdische Abschied weist auf den
himmlischen Beginn, der kein Ende kennt. Und iber die Zwischenzeit der
Trennung Jesu von den Seinen hinweg schldgt die Briicke der Kontinuitét
das neue gemeinschaftliche Essen und Trinken, das Jesus beim letzten
Mabhle stiftet: Nehmt und ef3¢, nehmt und ¢rinkt; das ist mein Leib, der fur
euch hingegeben wird; das ist mein Blut, das fiir , die vielen®, fiir alle ver-
gossen wird. Hier ist mehr als die personifizierte Weisheit des Alten
Testaments, die allegorische Gastmahler mit Brot und Wein veranstal-
tet und die Menschen an ihren Tisch einladt (Spr 9, 57; Jes 55, 1 £.; Sir 24,
19 f.). Man vergleiche Joh 6, wo die Wunder um Brot und Wasser
(Brotvermehrung und Seewandeln: Verse 1-13 bzw. 14-24) hinleiten zum
Wunder der Wunder des Fleisches und Blutes Jesu, das genossen wird
im Glauben, zur Kommunio des fleischgewordenen Logos, zu der ,wahren
Speise“ und dem ,wahren Trank® (V. 55, vgl. Verse 25-71)13. In der
Eucharistie, der Liebesgabe des sich in den Tod Gebenden, schlingt sich
das neue, wahre Band der Tischgemeinschaft der wahllos, unterschiedslos
vielen. Der Bruder unter vielen Briidern (Rom 8, 29) — der ,Erstgeborene
aus den Toten“, weil der ,Erstgeborene vor aller Schépfung“ (Kol 1, 18.
15) — ,schimt sich nicht, uns seine Briider zu heiflen“ (Hebr 2, 11), seine
Bridder und Schwestern fiir ewig. Das ,Brotbrechen® vereint die frithe
Jesusgemeinde (Apg 2, 46). An ihm und iiberhaupt am briiderlichen Mahl-
halten, am Vollzug des Miteinander-Essens erkennen den Auferstandenen
die Seinen (Lk 24, 30 f. 42; Joh 21, 9-13). Deshalb gehort nur der, der
die ganze Zeit seines Wirkens mit thm aus- und einging (Apg 1, 21), zum
engsten Jingerkreis, zu ,uns, die wir mit ihm zusammen gegessen und
getrunken haben (synephagomen kai synepiomen auto) nach seiner Auf-
erstehung von den Toten“ (Apg 10, 41).

Vielleicht ist es nicht von ungefdhr, dafl wohl bei den meisten der zu-
letzt genannten Stellen vom Brotbrechen und Mahlhalten gefragt werden
kann, ob es sich nur um ein ,normales‘ Essen und Trinken oder um das
eucharistische Gemeinschaftssakrament gehandelt habe. Nun schlof ja die

13 Vgl. H. U. v. Balthasar, Schauen, Glauben, Essen, in: Sponsa Verbi, Einsiedeln 1961,
502-513.



Woalter Kern 246

friuhe Eucharistie das freudige Sattigungsmahl der ,Agape‘ ein. Anderseits

‘und vor allem: Hatte nicht das Essen und Trinken Jesu mit den Seinen,
die berufene und bekehrte Siinder waren, urspriinglichen sakramentalen
Charakter, da das Tun Jesu, in dem sich die machtvolle Liebe Gottes selbst
entduflerte und zu uns niederneigte, das Heil, das es bezeichnete, selbst
wirkte? Im Dasein fiir die anderen — dessen Hohepunkt das Mahlhalten
ist — gab Jesus je und je sein Leben hin fiir die, die er liebte, das ist fiir
alle. Er ist in Person, in Leben und Sterben, in Kreuz und Auferstehung
das radikale Sakrament, das universal alle ergreift, um sie zur Gemein-
schaft — des Essens und Trinkens! — zusammenzuschlieflen.

Am Ubergang von gemeinmenschlichem Mahl zu eucharistischer Tisch-
gemeinschaft bricht nun aber auch die Frage auf: Macht das Miteinander-
Essen, als Wesen des Christentums deklariert, dieses nicht zur ununter-
scheidbaren Allerweltssache? Sagt Plinius d. Altere'* —um 23-79 n. Chr. -,
einen anonymen Philosophen zitierend: Deus est mortali iuvare mortalem,
»fur den Menschen heifit ,Gott': seinen Mitmenschen helfen®, so klingt das
schon recht modern-humanitir. Lange vor Herbert Braun und Dorothee
Solle, fir welche heutigentags, mehr oder weniger deutlich, Gott zur
Chiffre fiir Mitmenschlichkeit wurde. Ist ebenso im Miteinander-Essen als
Ausdruck allgemeiner menschlicher Solidaritat, iber die Schranken von
Rassen und Klassen hinweg, das Christsein sikularisiert? Das Evangelium
Jesu bietet fiir eine solche Deutung keinen Anhalt. Nach Lk 15, 1 nahen
sich alle Zéllner und Siinder Jesus, ,um ihn 2u horen®, also heilsbegierig,
umkehrwillig. Und in den anschlieflenden drei Gleichnissen ist allemal die
Umkehr des verlorenen Stinders ausdriickliches Thema, eigentlicher Hand-
lungsumschlag: Lk 15, 7. 10. 23 {f. Seinen Kritikern sagt Jesus Mt 21, 31 {,,
die Zollner und Siinder wiirden vor ihnen — was bedeutet: statt ihrer ~ ins
Himmelreich einziehen: denn sie ,,glaubten thm*“. Und neben das Gleichnis
vom Hochzeitsmahl (Mt 22, 1-10) tritt die vorbeugende Warnung gegen
Laxismus: Der Gast ohne Festgewand wird hinausgeworfen (Mt 22, 11 —
14). Dem entspricht die Mahnung des freiheitlichen Paulus: ,,1ch habe euch
geschrieben, nicht zu verkehren mit einem sogenannten Bruder, der ein
Unziichtiger, Habgieriger, Goétzendiener, Lasterer, Trunkenbold oder
Rauber ist und mit einem solchen nicht einmal zu essen (synesthiein)”
(1 Kor 5, 11). Sollen wir sagen: Das Miteinander-Essen im Sinne Jesu setze
borenden Glauben und Umkehr voraus? Vielleicht eher: Es gehe ein in
einen Prozef}, in den lebenslangen Vorgang des Glaubigwerdens und -blei-
bens und treibe ihn titig, mit dem Stachel der unverdienten Liebe, voran.
Es ist Keim und Frucht des Glaubens, es ist dessen steter Gefahrte.

14 Historia naturalis I1 7 (5}, § 18.



Christ sein heifit miteinander essen 247

Aud andere Uberlegungen konnen das christliche Miteinanderessen vor
einem blofl humanen Verstdndnis und Mifiverstdndnis bewahren. Es geht
darin um ein Miteinander derer, die, aus irgendwelchem Grunde oder
einem Biindel Griinde, von Natur oder aus Freiheit — kraft/unkraft Frei-
heitsmiflbrauchs — gegeneinander stehen. Die Zeichenkraft von Jesu Tun
liegt darin, dafl es ein Mahl mit Sindern ist, im Gegensatz und Wider-
stand gegen die so berechtigt erscheinenden Rollenerwartungen, die seine
guten, gerechten und frommen Zeitgenossen zumeist an ihn herantra-
gen. Das, was der Partner der Siinder, mit ihnen Tischgemeinschaft hal-
tend, tut, reflektiert das forderndste Wort des Christentums Giberhaupt:
»5eid barmherzig, wie euer Vater barmherzig ist!“ (Lk 6, 36). O, man lese
einmal selbstkritisch jene schlichten Séatze der Bergpredigt (Lk 6, 27-35)
nach, die im menschlichen Alltagsverhalten, soll es tiber das Tun und Las-
sen von Heiden und Siindern hinausgehen, das schwierigste Ansinnen an
den nach dem Bilde Jesu handelnden Christen stellen . . .

Schliefilich vollzieht sich im Essen mit dem Am-ha-arez, den Kreti und
Pleti, urspriinglicher christlicher Freiheitsaufbruch. Er 148t das Gesetz und
dessen Werke hinter sich, als Tat-Bekenntnis zu Gottes souverdner Gnade.
Deshalb widerstand Paulus dem Petrus weiland in Antiochien, weil es beim
Essen mit den Heidenchristen letztlich um die Freiheit vom Gesetz, von
Reinheitsvorschriften, Beschneidung usw. ging; darum, dafl wir ,aus Glau-
ben an Christus, nicht aus Werken des Gesetzes gerechtfertigt werden®
(Gal 2, 16!). ,Das ovvesdiev hingt also mit der Rechtfertigung zusam-
men!“®, Nicht weniger stand auf dem Spiel als Erkenntnis und Bekenntnis
jener Freiheit des Evangeliums, die aus dem Juden Saulus den Christen
Paulus machte. Hatte nicht auch Petrus eine dhnliche Bekehrungserfahrung
durchzumachen laut Apg 9, 32-11. 187 Was mufite Gott veranstalten, um
den Petrus, der ,niemals etwas Unreines und Gemeines gegessen“ hat (Apg
10, 14), zum Essen mit den Heiden zu bekehren! Um ihn dazu zu bewegen
und ihn instandzusetzen zur Rechtfertigung dieses ,revolutiondren“ Ver-
haltens vor sich selbst und vor denen, die ihm nach der Riidkkehr von einer
Missionsreise ins heidnische Land — Zielpunkt: der Centurio Cornelius in
Caesarea — vorwarfen: ,Du bist bei unbeschnittenen Leuten eingekehrt und
hast sogar mit ithnen gegessen (kai synephages autois)“ (11, 3). So konnte
Petrus zum vollméchtigen Zeugen dafiir werden, dafl Gott, ,der Herr al-
ler®, ,kein Ansehen der Person kennt“, sondern ,in jedem Volk“ den be-
ruft, der ihn fiirchtet, ,jeden, der an Jesus glaubt“ (10, 34 ff. 43 {f.; vgl.
11, 17). Der universale Heilswille Gottes schlagt auch hier geradezu pleo-
nastisch durch: zentriert aufs juden- und heidenchristliche Miteinander-

15 Mussner (s. Anm. 3) 95.



Walter Kern 248

essen. (vgl. Eph 2, 11-22!) So kann dann auch Petrus auf dem Jerusalemer
»Apostelkonzil“ nach Apg. 15, 8-11 eintreten fir die paulinische Erfah-
rung und Einsicht von der Freiheit eines ,Christenmenschen®, die sich im
Miteinander-Essen bekundet und verwirklicht'é. Das Engagement des Pau-
lus wie des Petrus antwortet auf das Tun Jesu, des ,,Freundes der Siinder”
(vgl.Mt. 11, 19), von dem ein altes Kirchenlied!” singt: ,Den Tisch der Pha-
risder 148t du stehn und speisest mit den Siindern, sprichst sie frei.“ Der, der
die Siinder, im Mit-ihnen-Essen, freispricht, hat sich selber freigesprochen.
Er spricht auch uns frei. Je jetzt und dereinst ewig.

Wird so das Miteinander-Essen zum Stichwort petrinischer und paulini-
scher Bekehrung und zum Programm christlichen Verhaltens iiberhaupt —
dann, ja dann stellen die folgenden Zitate aus Apokryphen, d. h. nicht-ka-
nonischen Schriften, nicht blof} beliebiges Rankenwerk fromm schweifender
Phantasie dar, dann treffen sie die Herzmitte christlichen Glaubens und Le-
bens. ,Die Testamente der zwolf Patriarchen® lassen, hierin jedenfalls
christliche Verfasserschaft verratend, den sterbenden Stammvater Symeon
auf den kommenden Erloser vorausschauen: ,,Gott hat, indem er einen
Leib annahm und mit den Menschen afS, die Menschen errettet“'s. Ahn-
lich verkiindet der Patriarch des Stammes Asser:

»1hr werdet in der Zerstreuung sein.

Verachtet wie unbrauchbares Wasser,

bis dafl der Hochste die Erde besucht

und er selbst kommt als ein Mensch,

mit Menschen essend und trinkend . . .

Dieser wird Israel erretten und alle Heiden“®®.
Prophezeiungen aus dem Nachhinein — gewifl. Aber fassen sie nicht Ent-
scheidend-Wesentliches in den anschaulichsten Begriff? Fiir die endgiiltige
ewige Heilszeit sagt die Henoch-Apokalypse voraus: ,Der Herr der Gei-
ster wird iiber ihnen wohnen, und mit jenem Menschensohn werden sie
essen und sich niederlegen und aufstehen (vom Tisch) in alle Ewigkeit.“
Und: ,Beim letzten Kommen wird er herausfithren Adam mit den Vor-
vitern und wird sie hierherfithren, daf§ sie sich freuen, wie ein Mensch sei-
nen Geliebten herbeiruft, um mit ihm Mahl zu halten; und jene sind ge-
kommen und reden vor dem Palast jenes Mannes, mit Freuden erwartend
sein Mahl, das Genieflen des Guten und des Unermefibaren und Freude
und Frohlichkeit im Licht und in ewigem Leben“?. Wenn aber gesagt

16 Vgl. Mussner (s. Anm. 3) 95 ff.!

17 Von Gottfried Arnold (1666-1714), aus dem Lied ,So fiihrst du doch recht selig, Herr,
die Deinen®. (Nach Hofius 18.)

18 Test. Sym. 6, 4; nach Hofius 6.

19 Test. Asser 7,3; Hofius 7.

20 Athiop. Henoch 62, 14 bzw. Slaw. Henoch 42, 5; nach Mussner 97 {.



»In Deiner Gréfie bin ich grofi 249

wird , Fiir das Mahl unseres Gottes, das er den Gerechten bereiten wird,
gibt es kein Ende“®, dann sind , die Gerechten® nun wahrlich die verlore-
nen und von Gott wiedergefundenen Sinder. ,Selig, die zum Hochzeits-
mahl des Lammes gerufen sind!“ (Apk 19, 9). Und, in einem Summarium
von Evangelien-Worten??: ,Siehe, ich stehe vor der Tir und klopfe. Wenn
jemand meine Stimme hort und die Tiir 6ffnet, werde ich bei ithm eintre-
ten und mit ihm Mahl halten und er mit mir“ (Apk 3, 20). Ich, 1dfit die
Apokalypse Jesus sagen, mit ihm und er mit mir: Wir werden miteinander
essen.

21 MidrEst 1,4; Mussner 98.
22 Vgl Mt 19, 28; Mk 13, 34; Lk 12, 36; 22, 29f.; Joh 10, 16. 27; 14, 23.

,»In Deiner Grofe bin ich groB«
Anbetung als Erweis der Freiheit
Corona Bamberg OSB, Abtei Herstelle

»,Not lehrt beten, aber nicht anbeten®, kann man bei Max Scheler lesenl.
Ein antiquierter Satz, wie es scheint, wer wiirde heute noch so unterschei-
den? Sofern man nicht bereits am ersten Teil des Zitats hingen geblieben
ist. Not lehrt beten? Wo erlebt man das noch? Bei sich selbst, bei anderen,
bei den Frommen, wenn es ihnen héchstpersonlich an den Kragen geht?
Unter dem Motto: ,Vom Seufzen zum Murren® tut Ernst Bloch die An-
gelegenheit kategorisch ab: ,Not lehrt schon deshalb nicht beten, weil zu
sichtbar der grofere Teil ihrer von Unseresgleichen bewirkt und geschickt
ist“2.

Hat er so unrecht? Jedenfalls insofern nicht, als in einer menschenge-
machten Welt auch die Not als von Menschen gemacht erfahren wird. Sie
ist die Kehrseite von Solidaritdt und Mindigkeit. Kommt da Gott noch
ins Spiel? Fiir viele kaum. Statt zu beten, mufl man also etwas tun: zuriick-
schlagen, sich aufbdumen, die Gesellschaft verandern, sich nicht abfinden.
Alles sonst ist doch Illusion oder Nostalgie, letztlich nicht einmal redlich.

1 Religitse Erneuerung, S. 300. Zit. nach G. van der Leeuw, Phinomenologie der Religion,
1956, 82, 1, S. 612.
2 Atheismus im Christentum, 1968, S. 37.





