
Christ sein heißt miteinander essen 
Walter Kern SJ, Innsbruck 

So steht's auf Seite 423 im letzten Satz des neuen ausführlichen und gründ- 
lichen Kommentars zum Galaterbrief des Apostels Paulus: •Das Wesen 
des Christentums istsynesthiein"1. Dieses •Programmwort" vom Miteinan- 
der-Essen lasse - wie der Kommentar-Verfasser selber ebenda (mit An- 
führungszeichen) sagt - die Kirche als ständig •offenes System" erkennen: 
sie ist keine Gemeinschaft von Abgesonderten, wie die elitären Essener von 
Qumran, sondern •eine Gemeinschaft, die ,zusammen ißt' mit aller Welt, 
soweit sie guten Willens ist, darin dem Beispiel ihres Herrn folgend ..." 
Als Paulus für das •Zusammenessen" mit den Heidenchristen kämpfte, 
habe er den universalen Heilswillen Gottes sichtbar gemacht. Und die 
Kirche der Zukunft werde diesen Heilswillen mehr denn je sichtbar ma- 
chen müssen, wenn sie ihren Herrn nicht verraten will. . . 

Was F. Mussner im Schlußabschnitt seines Buches mehr nur eben an- 
leuchtet als wirklich untermauert, verweist auf die eine Stelle Gal 2, 12, 
die von Petrus handelt, dem Paulus in Antiochien - laut Vers 11 - •ins 
Angesicht widerstand, weil er sich schuldig gemacht hatte": Denn bevor 
einige von Jakobus (aus Jerusalem) kamen, hielt er Tischgemeinschaft 
mit den Heiden(-Christen)" - oder eben genauer: •zusammen mit den Hei- 
den aß er (synesthien)". •Als sie aber kamen, zog er sich zurück und son- 
derte sich ab aus Furcht vor denen aus der Beschneidung". Vers 13 fährt 
fort: •Und mit ihm zusammen heuchelten die übrigen Juden(-Chri- 
sten) .. ."2. Dagegen also trat Paulus nach eigenem Zeugnis sehr entschie- 
den auf, Kephas-Petrus, dem •Felsen", ins Angesicht (vgl. Verse 14 bis 21). 

Soviel ist aus dieser Stelle leicht ersichtlich: Daß Petrus den Schritt, den 
er den Heidenchristen entgegenging, aus Furcht vor den aus der Jerusa- 
lemer Urgemeinde angekommenen Rigoristen und Traditionalisten zu- 
rücknimmt, daß er nun plötzlich ob gesetzlicher Reinheitsbedenklichkeiten 
anderer mit ihnen nicht mehr zusammenißt, darin sieht Paulus ein verab- 
scheuungswürdiges heuchlerisches Unwesen. Daß darum nun aber im 
Essen mit anderen Menschen das Wesen des Christentums liegen solle, das 
ist nicht ohne weiteres ebenso klar. 

Auch Rezensenten des Galaterbrief-Kommentars waren offenbar über- 

1 Der Galaterbrief. Auslegung von Franz Mussner (Herders theol. Kommentar zum NT, 
IX), Freiburg 1974. 
2 Ebd. 132 f.; vgl. 132-187. 



Walter Kern 242 

rascht über das unvermittelt auftretende kurz-und-bündige •Programm- 
wort". Ist das nicht starker theologischer Tobak: Christ sein = miteinander 
essen?! F. Mussner hat seine Aussage in einer neuerlichen Stellungnahme3 

in einen größeren biblischen und theologischen Zusammenhang gerückt, 
den auch eine etwas ältere kleine Schrift von O. Hofius4 bedeutsam anrei- 
chern kann. 

Versuchen wir in die biblische Bedeutungstiefe des Miteinander-Essens 
zu loten. Das Alte Testament gibt für ein gemäßes Verständnis die ent- 
scheidenden Koordinaten (die horizontale und die vertikale) vor. Essen 
kann man nicht ebensogut allein wie gemeinsam. Das Mahl schließt die 
Teilnehmer zur Tischgemeinschaft zusammen. Diese setzt Freundschaft und 
Bruderschaft voraus oder stiftet sie. Wo dafür kein Platz wäre, ist auch 
das Miteinanderessen nicht möglich. So wird die Tischgemeinschaft zum 
Wesenszeichen der einem anderen gewährten unverbrüchlichen Gast- 
freundschaft. Jakob und Laban besiegeln ihre Versöhnung durch ein ge- 
meinsames Mahl (Gen 31, 46. 54). Jojachin, König von Juda, wird nach 
langer Gefangenschaft beim Regierungsantritt eines neuen babylonischen 
Königs begnadigt: er darf nun •beständig an der königlichen Tafel essen 
sein ganzes Leben lang" (2 Kön 25, 27-30). •Jede Tischgemeinschaft ist 
für den Morgenländer Gewährung des Friedens, des Vertrauens, der Bru- 
derschaft; Tischgemeinschaft ist Lebensgemeinschaft"6: Urform mensch- 
lichen Zusammenseins. 

Darüber hinaus hat das Miteinanderessen religiöse Bedeutung: Es ver- 
bindet die Menschen vor Gott und mit Gott. Es stellt unter den Segen Gottes 
und gibt Anteil an seiner Verheißung. Deshalb ist die Tischgemeinschaft 
heilig im Glauben der Völker. •Vor Gott" essen Mose und Aaron und die 
Ältesten Israels (Ex 18, 20). Für die Propheten gehört das Mahl zum Bil- 
derkreis des eschatologischen Heilsgeschehens. Jesaia (25, 6) spricht vom 
Festmahl, •das Jahwe auf dem Berg Zion für alle Völker bereitet": Uni- 
versale Heilsverheißung leuchtet auf. Zu einendem Essen und Trinken 
wird am Ende der Tage die Vielfalt der Menschen versammelt.. . 

Die Gegenprobe auf diese grundsätzlich überaus positive Würdigung 
des Miteinanderessens von Menschen vor Gott bildet die tatsächliche Ver- 
weigerung der Tischgemeinschaft. Sie gibt zugleich die Kontrastfolie ab 
für das Verhalten Jesu. Die Pharisäer, die •Abgesonderten" der wahren 
Gottesgemeinde, lehnten die Tischgemeinschaft mit Nichtjuden entschie- 

3 •Das Wesen des Christentums ist ouvEafriew". Ein authentischer Kommentar, in: Myste- 
rium der Gnade. Festschrift für J. Auer, hg. v. H. Rossmann und J. Ratzinger, Regens- 
burg 1975, 92-102. 
4 Jesu Tischgemeinschaft mit den Sündern (Calwer Hefte, 86), Stuttgart 1967. 
5 J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 31960, 196. 



Christ sein heißt miteinander essen 243 

den ab: •Trenne dich von den Heiden, iß nicht mit ihnen, sei nicht ihr 
Genosse. Denn ihr Werk ist Unreinheit, und alle ihre Werke sind Be- 
fleckung, Greuel und Abscheulichkeit"6. Auch der gesetzesunkundigen 
großen Menge des eigenen Volkes begegnet man mit abweisender Ver- 
achtung. •Das Volk, das das Gesetz nicht kennt - verflucht sei es!" (Joh 
7,49). Der einfache Mann beobachtet ja nicht die vielfältigen Reinheits- 
vorschriften wie das Händewaschen vor dem Essen und dergleichen. Des- 
halb darf der Fromme bei ihm •nicht als Gast einkehren und ihn auch nicht 
zu sich als Gast einladen"7. Die Mahlzeiten der Gesetzesunkundigen, auf 
die um 150 n. Chr. das Jesaia-Wort (28, 8) •Alle Tische sind voll Gespei 
und Unrat" angewendet wird8, gleichen den heidnischen Götzenopfer- 
mahlen. Erst recht ist es unmöglich, sich mit Sündern im weitesten Sinne, 
zu denen auch Leute unehrenhafter Berufe wie Zöllner, Hirten, Hausierer 
gehören, an einen Tisch zu setzen. •Nur rechtschaffene Männer seien deine 
Tischgenossen!" (Sir 9, 16). Gemeinschaft mit ,Sündern' entweiht das reli- 
giös-heilige Mahl, verunehrt Gott. 

Jesus denkt und tut anders. Das Zöllner-Mahl9 ist das neue, norm- 
setzende Beispiel. •Ich bin dazu da, Sünder einzuladen" - nämlich zum 
gemeinsamen Essen und Trinken. Das ist Jesu Sendung. Das schockierte 
die Frommen und Gerechten unter seinen Zeitgenossen, die zu seinen 
Jüngern sagten: •Warum ißt und trinkt er mit den Zöllnern und Sün- 
dern?" Darauf antwortet Jesus, daß nicht die Gesunden den Arzt brau- 
chen, sondern die Kranken, und daß er eben nicht Gerechte, sondern Sünder 
zu rufen gekommen sei... (Mk 2, 16 f.). Übrigens fand dieses Mahl wohl 
nicht im Haus des Zöllners Levi (= Mattäus?) statt, mit dessen Berufung 
die Mahlperikope erst nachträglich wegen des Zöllner-Stichworts verbun- 
den worden zu sein scheint, sondern in •seinem", in Jesu Haus, in dem 
•viele Zöllner und Sünder mit ihm und seinen Jüngern zu Tische lagen" 
(2, 15). Bei einem anderen solchen Gelage provozieren Vorwürfe der Ge- 
rechten eines der einprägsamsten Jesus-Worte: •Johannes (der Täufer) 
kam, aß nicht und trank nicht, und sie sagen: ,Er hat einen Dämon'. Der 
Menschensohn kam, aß und trank, und sie sagen: ,Seht den Fresser und 
Säufer, den Kumpan der Zöllner und Sünder!' " (Mt 11, 18 f.; Lk 7, 33 f.). 
Ähnlich •murrten alle", als Jesus sich beim Obersteuereinnehmer Zachäus 
selbst zu Gast einlud, •und sagten: ,Zu einem Sünder geht er ins Haus, 
um mit ihm zu speisen " (Lk 19, 7). 

Es ist der Beachtung wert, in welchem Zusammenhang in Lk 15 die 

6 Buch der Jubiläen 22, 16 (um 100 v. Chr.). 
7 Laut Mischna, Demai 2, 3; vgl. Babylon. Talmud, b. Ber. 43 b. 
8 Abboth 3, 3; vgl. Hofius (s. Am 4) 9-16. 
9 Mk 2,15-17 = Mt 9,10-13 = Lk 5, 29-32. 



Walter Kern 244 

Gleichnisse der erbarmenden Sünderliebe Gottes - vom verlorenen Schaf, 
der verlorenen Drachme und dem verlorenen Sohn - stehen. Das. Kapitel 
beginnt damit, daß sich Jesus •alle Zöllner und Sünder näherten, um ihn 
zu hören. Und die Pharisäer und Schriftgelehrten murrten: ,Der da nimmt 
Sünder zu sich auf und ißt sogar mit ihnen (kai10 synesthiei autois)' " (15, 
1 f.). Darauf folgen die drei Parabeln (Verse 3-7, 8-10, 11-32). Das Zu- 
sammen-Essen mit Sündern wird zum Anlaß, nein: zu Grundlage und 
Inbegriff der gleichnishaften Offenbarungsrede über die unerhört-unbe- 
greifliche Liebe des Vater-Gottes. Das wundersame Gleichnis von den 
zwei Söhnen ist zur Rechtfertigung der Tischgemeinschaft mit den Sün- 
dern erzählt. Dem Tiefsten, was Jesus zu sagen vermag über das Paradox 
der neuen, verzeihend-erlösenden Liebe der Allmacht-in-Ohnmacht, 
präludiert das Miteinander-Essen mit eben jenen zu erlösenden Sündern. 
Das Verhalten Jesu selber ist die unüberhörbare, unmißverständliche Pre- 
digt: Ihr Sünder gehört Gott. Gott will euch, er will es gerade mit euch zu 
tun haben. Ihr seid wertgeachtet vor ihm, für ihn. Er liebt euch. Er hat euch 
nicht aufgegeben, er läßt euch nicht los11. So ist Gott, der Vater der Verlo- 
renen. Die Überwindung des Sündeschicksals der Welt ist angebahnt, ja 
wird in Tat und Wahrheit vollzogen in Jesu Sündermahl. In Jesus ist 
•die Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes, unseres Heilands, er- 
schienen" (Tit 3, 4). 

Kein Wunder, daß für Jesus die Tischgemeinschaft des festlichen Mahles 
zum bevorzugten eschatologischen Vor-Bild der einstigen Vollendung 
wird. Zum himmlischen Hochzeitsmahl werden eingeladen von den Gas- 
sen und Zäunen all jene Randsiedler und Zukurzgekommenen, die hung- 
rig blieben am allgemeinen Tisch des Lebens, an dem sich die andern 
satt aßen, die •Toren, Verrückten, Einfältigen, Irren, Blinden, Lahmen, 
Hinkenden, Tauben und Unmündigen" • von denen die Qumran-Sekte12 

ausdrücklich gebietet: •Keiner von diesen darf in die Gemeinde aufgenom- 
men werden!" Sie alle, nicht aber die angeblich Frommen (vgl. Lk 7, 30), 
werden geehrte Gäste sein bei dem zukünftigen Freudenmahl in der 
Königsherrschaft Gottes: Lk 14, 16-24. •Ihr sollt an meinem Tisch essen 
und trinken in meinem Reich" (Lk 22, 30)! Und wie in ahnungsvollem 

10 Dieses •und" steigert die Aussage! 
11 Hofius (s. Anm. 4) 19. 
12 4 QDb = Fragm. zu CD 15, 15-17; nach Hofius 3160. Vgl. ebd. 1 QSa 2, 3-9: •Niemand, 
der mit irgendeiner menschlichen Unreinheit geschlagen ist, darf in die Versammlung 
Gottes kommen... Jeder, der an seinem Fleisch geschlagen ist, gelähmt an den Füßen 
oder Händen, lahm oder blind oder taub oder stumm ... oder ein hinfälliger Greis ... - 
diese alle dürfen nicht kommen, um inmitten der angesehenen Männer einen Platz ein- 
zunehmen." 
Vgl. dagegen z. B. Mt 11, 4 ff.; Lk 7, 22 f.; die Erfüllung der Prophetie des Jesaia (35, 5; 
61,1) in und durch Jesus! 



Christ sein heißt miteinander essen 245 

Vorweg-Echo darauf läßt das Lk-Evangelium (14, 15) einen der mit dem 
irdischen Jesus zu Tische Liegenden sagen: •Selig, wer Brot essen darf 
im Gottesreich!" 

Jesus blickt bei seinem letzten Mahl voraus auf dieses Mahl der neuen 
Gemeinschaft mit den durch Gnade Geretteten. Er sagt, er werde nicht 
mehr mit seinen Jüngern essen und trinken, bis daß die vollendete Gottes- 
herrschaft anbricht, in der er neu trinken werde vom Gewächs des Wein- 
stocks (Lk 22, 16. 18; Mk 14,25). Der irdische Abschied weist auf den 
himmlischen Beginn, der kein Ende kennt. Und über die Zwischenzeit der 
Trennung Jesu von den Seinen hinweg schlägt die Brücke der Kontinuität 
das neue gemeinschaftliche Essen und Trinken, das Jesus beim letzten 
Mahle stiftet: Nehmt und eßt, nehmt und trinkt; das ist mein Leib, der für 
euch hingegeben wird; das ist mein Blut, das für •die vielen", für alle ver- 
gossen wird. Hier ist mehr als die personifizierte Weisheit des Alten 
Testaments, die allegorische Gastmähler mit Brot und Wein veranstal- 
tet und die Menschen an ihren Tisch einlädt (Spr 9, 57; Jes 55, 1 f.; Sir 24, 
19 ff.). Man vergleiche Joh 6, wo die Wunder um Brot und Wasser 
(Brotvermehrung und Seewandeln: Verse 1-13 bzw. 14-24) hinleiten zum 
Wunder der Wunder des Fleisches und Blutes Jesu, das genossen wird 
im Glauben, zur Kommunio des fleischgewordenen Logos, zu der •wahren 
Speise" und dem •wahren Trank" (V. 55, vgl. Verse 25-71)13. In der 
Eucharistie, der Liebesgabe des sich in den Tod Gebenden, schlingt sich 
das neue, wahre Band der Tischgemeinschaft der wahllos, unterschiedslos 
vielen. Der Bruder unter vielen Brüdern (Rom 8, 29) - der •Erstgeborene 
aus den Toten", weil der •Erstgeborene vor aller Schöpfung" (Kol 1, 18. 
15) - •schämt sich nicht, uns seine Brüder zu heißen" (Hebr 2, 11), seine 
Brüder und Schwestern für ewig. Das •Brotbrechen" vereint die frühe 
Jesusgemeinde (Apg 2, 46). An ihm und überhaupt am brüderlichen Mahl- 
halten, am Vollzug des Miteinander-Essens erkennen den Auferstandenen 
die Seinen (Lk 24, 30 f. 42; Joh 21,9-13). Deshalb gehört nur der, der 
die ganze Zeit seines Wirkens mit ihm aus- und einging (Apg 1, 21), zum 
engsten Jüngerkreis, zu •uns, die wir mit ihm zusammen gegessen und 
getrunken haben (synephagomen kai synepiomen auto) nach seiner Auf- 
erstehung von den Toten" (Apg 10, 41). 

Vielleicht ist es nicht von ungefähr, daß wohl bei den meisten der zu- 
letzt genannten Stellen vom Brotbrechen und Mahlhalten gefragt werden 
kann, ob es sich nur um ein ,normales' Essen und Trinken oder um das 
eucharistische Gemeinschaftssakrament gehandelt habe. Nun schloß ja die 

18 Vgl. H. U. v. Balthasar, Schauen, Glauben, Essen, in: Sponsa Verbi, Einsiedcln 1961, 
502-513. 



Walter Kern 246 

frühe Eucharistie das freudige Sättigungsmahl der ,Agape' ein. Anderseits 
und vor allem: Hatte nicht das Essen und Trinken Jesu mit den Seinen, 
die berufene und bekehrte Sünder waren, ursprünglichen sakramentalen 
Charakter, da das Tun Jesu, in dem sich die machtvolle Liebe Gottes selbst 
entäußerte und zu uns niederneigte, das Heil, das es bezeichnete, selbst 
wirkte? Im Dasein für die anderen - dessen Höhepunkt das Mahlhalten 
ist - gab Jesus je und je sein Leben hin für die, die er liebte, das ist für 
alle. Er ist in Person, in Leben und Sterben, in Kreuz und Auferstehung 
das radikale Sakrament, das universal alle ergreift, um sie zur Gemein- 
schaft - des Essens und Trinkens! - zusammenzuschließen. 

Am Übergang von gemeinmenschlichem Mahl zu eucharistischer Tisch- 
gemeinschaft bricht nun aber auch die Frage auf: Macht das Miteinander- 
Essen, als Wesen des Christentums deklariert, dieses nicht zur ununter- 
scheidbaren Allerweltssache? Sagt Plinius d. Ältere14 - um 23-79 n. Chr. -, 
einen anonymen Philosophen zitierend: Deus est mortali iuvare mortalem, 
•für den Menschen heißt ,Gott': seinen Mitmenschen helfen", so klingt das 
schon recht modern-humanitär. Lange vor Herbert Braun und Dorothee 
Solle, für welche heutigentags, mehr oder weniger deutlich, Gott zur 
Chiffre für Mitmenschlichkeit wurde. Ist ebenso im Miteinander-Essen als 
Ausdruck allgemeiner menschlicher Solidarität, über die Schranken von 
Rassen und Klassen hinweg, das Christsein säkularisiert? Das Evangelium 
Jesu bietet für eine solche Deutung keinen Anhalt. Nach Lk 15, 1 nahen 
sich alle Zöllner und Sünder Jesus, •um ihn zu hören", also heilsbegierig, 
umkehrwillig. Und in den anschließenden drei Gleichnissen ist allemal die 
Umkehr des verlorenen Sünders ausdrückliches Thema, eigentlicher Hand- 
lungsumschlag: Lk 15, 7. 10. 23 ff. Seinen Kritikern sagt Jesus Mt 21,31 f., 
die Zöllner und Sünder würden vor ihnen - was bedeutet: statt ihrer - ins 
Himmelreich einziehen: denn sie •glaubten ihm". Und neben das Gleichnis 
vom Hochzeitsmahl (Mt 22, 1-10) tritt die vorbeugende Warnung gegen 
Laxismus: Der Gast ohne Festgewand wird hinausgeworfen (Mt 22, 11 • 
14). Dem entspricht die Mahnung des freiheitlichen Paulus: •Ich habe euch 
geschrieben, nicht zu verkehren mit einem sogenannten Bruder, der ein 
Unzüchtiger, Habgieriger, Götzendiener, Lästerer, Trunkenbold oder 
Räuber ist und mit einem solchen nicht einmal zu essen (synesthiein)" 
(1 Kor 5, 11). Sollen wir sagen: Das Miteinander-Essen im Sinne Jesu setze 
hörenden Glauben und Umkehr voraus? Vielleicht eher: Es gehe ein in 
einen Prozeß, in den lebenslangen Vorgang des Gläubigwerdens und -blei- 
bens und treibe ihn tätig, mit dem Stachel der unverdienten Liebe, voran. 
Es ist Keim und Frucht des Glaubens, es ist dessen steter Gefährte. 

14 Historia naturalis II 7 (5), § 18. 



Christ sein heißt miteinander essen 247 

Auch andere Überlegungen können das christliche Miteinanderessen vor 
einem bloß humanen Verständnis und Mißverständnis bewahren. Es geht 
darin um ein Miteinander derer, die, aus irgendwelchem Grunde oder 
einem Bündel Gründe, von Natur oder aus Freiheit - kraft/unkraft Frei- 
heitsmißbrauchs - gegeneinander stehen. Die Zeichenkraft von Jesu Tun 
liegt darin, daß es ein Mahl mit Sündern ist, im Gegensatz und Wider- 
stand gegen die so berechtigt erscheinenden Rollenerwartungen, die seine 
guten, gerechten und frommen Zeitgenossen zumeist an ihn herantra- 
gen. Das, was der Partner der Sünder, mit ihnen Tischgemeinschaft hal- 
tend, tut, reflektiert das forderndste Wort des Christentums überhaupt: 
•Seid barmherzig, wie euer Vater barmherzig ist!" (Lk 6, 36). O, man lese 
einmal selbstkritisch jene schlichten Sätze der Bergpredigt (Lk 6, 27-35) 
nach, die im menschlichen Alltagsverhalten, soll es über das Tun und Las- 
sen von Heiden und Sündern hinausgehen, das schwierigste Ansinnen an 
den nach dem Bilde Jesu handelnden Christen stellen ... 

Schließlich vollzieht sich im Essen mit dem Am-ha-arez, den Kreti und 
Pleti, ursprünglicher christlicher Freiheitsaufbruch. Er läßt das Gesetz und 
dessen Werke hinter sich, als Tat-Bekenntnis zu Gottes souveräner Gnade. 
Deshalb widerstand Paulus dem Petrus weiland in Antiochien, weil es beim 
Essen mit den Heidenchristen letztlich um die Freiheit vom Gesetz, von 
Reinheitsvorschriften, Beschneidung usw. ging; darum, daß wir •aus Glau- 
ben an Christus, nicht aus Werken des Gesetzes gerechtfertigt werden" 
(Gal 2, 16!). •Das awEoflieiv hängt also mit der Rechtfertigung zusam- 
men!"15. Nicht weniger stand auf dem Spiel als Erkenntnis und Bekenntnis 
jener Freiheit des Evangeliums, die aus dem Juden Saulus den Christen 
Paulus machte. Hatte nicht auch Petrus eine ähnliche Bekehrungserfahrung 
durchzumachen laut Apg 9, 32-11. 18? Was mußte Gott veranstalten, um 
den Petrus, der •niemals etwas Unreines und Gemeines gegessen" hat (Apg 
10, 14), zum Essen mit den Heiden zu bekehren! Um ihn dazu zu bewegen 
und ihn instandzusetzen zur Rechtfertigung dieses •revolutionären" Ver- 
haltens vor sich selbst und vor denen, die ihm nach der Rückkehr von einer 
Missionsreise ins heidnische Land • Zielpunkt: der Centurio Cornelius in 
Caesarea - vorwarfen: •Du bist bei unbeschnittenen Leuten eingekehrt und 
hast sogar mit ihnen gegessen (kai synephages autois)" (11, 3). So konnte 
Petrus zum vollmächtigen Zeugen dafür werden, daß Gott, •der Herr al- 
ler", •kein Ansehen der Person kennt", sondern •in jedem Volk" den be- 
ruft, der ihn fürchtet, •jeden, der an Jesus glaubt" (10, 34 ff. 43 ff.; vgl. 
11, 17). Der universale Heilswille Gottes schlägt auch hier geradezu pleo- 
nastisch durch: zentriert aufs Juden- und heidenchristliche Miteinander- 

15 Mussner (s. Anm. 3) 95. 



Walter Kern 248 

essen, (vgl. Eph 2, 11-22!) So kann dann auch Petrus auf dem Jerusalemer 
• Apostelkonzil" nach Apg. 15, 8-11 eintreten für die paulinische Erfah- 
rung und Einsicht von der Freiheit eines •Christenmenschen", die sich im 
Miteinander-Essen bekundet und verwirklicht16. Das Engagement des Pau- 
lus wie des Petrus antwortet auf das Tun Jesu, des •Freundes der Sünder" 
(vgl. Mt. 11,19), von dem ein altes Kirchenlied" singt: •Den Tisch der Pha- 
risäer läßt du stehn und speisest mit den Sündern, sprichst sie frei." Der, der 
die Sünder, im Mit-ihnen-Essen, freispricht, hat sich selber freigesprochen. 
Er spricht auch uns frei. Je jetzt und dereinst ewig. 

Wird so das Miteinander-Essen zum Stichwort petrinischer und paulini- 
scher Bekehrung und zum Programm christlichen Verhaltens überhaupt - 
dann, ja dann stellen die folgenden Zitate aus Apokryphen, d. h. nicht-ka- 
nonischen Schriften, nicht bloß beliebiges Rankenwerk fromm schweifender 
Phantasie dar, dann treffen sie die Herzmitte christlichen Glaubens und Le- 
bens. •Die Testamente der zwölf Patriarchen" lassen, hierin jedenfalls 
christliche Verfasserschaft verratend, den sterbenden Stammvater Symeon 
auf den kommenden Erlöser vorausschauen: •Gott hat, indem er einen 
Leib annahm und mit den Menschen aß, die Menschen errettet"18. Ähn- 
lich verkündet der Patriarch des Stammes Asser: 

•Ihr werdet in der Zerstreuung sein. 
Verachtet wie unbrauchbares Wasser, 
bis daß der Höchste die Erde besucht 
und er selbst kommt als ein Mensch, 
mit Menschen essend und trinkend ... 
Dieser wird Israel erretten und alle Heiden"19. 

Prophezeiungen aus dem Nachhinein - gewiß. Aber fassen sie nicht Ent- 
scheidend-Wesentliches in den anschaulichsten Begriff? Für die endgültige 
ewige Heilszeit sagt die Henoch-Apokalypse voraus: •Der Herr der Gei- 
ster wird über ihnen wohnen, und mit jenem Menschensohn werden sie 
essen und sich niederlegen und aufstehen (vom Tisch) in alle Ewigkeit." 
Und: •Beim letzten Kommen wird er herausführen Adam mit den Vor- 
vätern und wird sie hierherführen, daß sie sich freuen, wie ein Mensch sei- 
nen Geliebten herbeiruft, um mit ihm Mahl zu halten; und jene sind ge- 
kommen und reden vor dem Palast jenes Mannes, mit Freuden erwartend 
sein Mahl, das Genießen des Guten und des Unermeßbaren und Freude 
und Fröhlichkeit im Licht und in ewigem Leben"20. Wenn aber gesagt 

16 Vgl. Mussner (s. Anm. 3) 95 ff.! 
17 Von Gottfried Arnold (1666-1714), aus dem Lied •So führst du doch recht selig, Herr, 
die Deinen". (Nach Hofius 18.) 
18 Test. Sym. 6, 4; nach Hofius 6. 
19 Test. Asser 7,3; Hofius 7. 
20 Äthiop. Henoch 62,14 bzw. Slaw. Henoch 42, 5; nach Mussner 97 f. 



•In Deiner Größe bin ich groß" 249 

wird •Für das Mahl unseres Gottes, das er den Gerechten bereiten wird, 
gibt es kein Ende"21, dann sind •die Gerechten" nun wahrlich die verlore- 
nen und von Gott wiedergefundenen Sünder. •Selig, die zum Hochzeits- 
mahl des Lammes gerufen sind!" (Apk 19, 9). Und, in einem Summarium 
von Evangelien-Worten22: •Siehe, ich stehe vor der Tür und klopfe. Wenn 
jemand meine Stimme hört und die Tür öffnet, werde ich bei ihm eintre- 
ten und mit ihm Mahl halten und er mit mir" (Apk 3, 20). Ich, läßt die 
Apokalypse Jesus sagen, mit ihm und er mit mir: Wir werden miteinander 
essen. 
21 MidrEst 1,4; Mussner 98. 
22 Vgl. Mt 19, 28; Mk 13, 34; Lk 12, 36; 22, 29f.; Joh 10, 16. 27; 14, 23. 

•In Deiner Größe bin ich groß" 
Anbetung als Erweis der Freiheit 
Corona Bamberg OSB, Abtei Herstelle 

•Not lehrt beten, aber nicht anbeten", kann man bei Max Scheler lesen1. 
Ein antiquierter Satz, wie es scheint, wer würde heute noch so unterschei- 
den? Sofern man nicht bereits am ersten Teil des Zitats hängen geblieben 
ist. Not lehrt beten? Wo erlebt man das noch? Bei sich selbst, bei anderen, 
bei den Frommen, wenn es ihnen höchstpersönlich an den Kragen geht? 
Unter dem Motto: •Vom Seufzen zum Murren" tut Ernst Bloch die An- 
gelegenheit kategorisch ab: •Not lehrt schon deshalb nicht beten, weil zu 
sichtbar der größere Teil ihrer von Unseresgleichen bewirkt und geschickt 
ist"2. 

Hat er so unrecht? Jedenfalls insofern nicht, als in einer menschenge- 
machten Welt auch die Not als von Menschen gemacht erfahren wird. Sie 
ist die Kehrseite von Solidarität und Mündigkeit. Kommt da Gott noch 
ins Spiel? Für viele kaum. Statt zu beten, muß man also etwas tun: zurück- 
schlagen, sich aufbäumen, die Gesellschaft verändern, sich nicht abfinden. 
Alles sonst ist doch Illusion oder Nostalgie, letztlich nicht einmal redlich. 

1 Religiöse Erneuerung, S. 300. Zit. nach G. van der Leeuw, Phänomenologie der Religion, 
1956, 82, 1, S. 612. 
2 Atheismus im Christentum, 1968, S. 37. 




