Friedrich Wulf 264

Bindung an den sich offenbarenden Gott. Aber das Geheimnis dieses Got-
tes wird uns in der Welt, wie sie ist, immer mehr aus der Hand genommen.
Es wird tiefer, unverfiigbarer und gerade so fiir den Glaubenden noch iiber-
waltigender.

Wer heute ein Anbetender ist, dem geht es wie einem Menschen, der sich
nichts mehr vormacht. Was ihn wirklich beeindrudkt, ist das, was er nicht
machen, auch nicht dndern, aber entgegennehmen kann. Auch das Leid,
auch der Tod gehoren dazu: das Geheimnis, der Anbetungswiirdige rithrt
in jhnen an. Und so, in der Haltung des schweigenden Verehrens, des Ent-
gegennehmens in allem, was geschieht, versammelt sich ihm das ganze
Leben: alle Menschen, die ihn begleitet haben oder noch um ihn sind, die
Aufgaben, die noch anstehen, die ungelosten Fragen, die unverwirklichten
Pléne, er selber in seiner Armut und seinem Verlangen und seinem Erfiillt-
sein wider allen Schein. Das alles 148t er anbetend gerade nicht auf sich be-
ruhen, sondern nimmt es ganz an und legt es zuriick in Gottes Hande.

Was einer erfahren kann, wenn es dem Ende zugeht, wird uns Heutigen
insgesamt zur Chance. Man hat dieser Zeit das Aussterben der Religion zu
vielen Malen prophezeit. Werden wir uns in der Dialektik zwischen Gott-
zuwendung und Welteinbindung fiir ihr Grundelement, die Anbetung ent-
scheiden? Welchen Stellenwert sie hat, das jedenfalls kann uns noch ein-
mal Alfred Delp sagen:

»Brot ist wichtig,

Freiheit ist wichtiger,

am wichtigsten ist die ungebrochene Treue
und die unverratene Anbetung.”

Gibt der christliche Glaube Antwort
auf die heutige Lebenserfahrung?
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

I. Das Problem

Kann es fiir den Glaubenden in dieser Frage iiberhaupt ein Problem ge-
ben?

Das Thema mag Christen, die aus ihrem Glauben leben, auf den ersten
Blick verwundern. Sie kénnen sich ihr Leben, die Bewaltigung ihrer Le-



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 265

bensschwierigkeiten und Konflikte ohne den Glauben gar nicht vorstellen.
Sowohl die Inhalte des Glaubens, insbesondere die Christusoffenbarung,
als auch die Glaubenserfahrung lassen sie nicht ohne Antwort auf die
Vorkommnisse, das Geschick ihres Lebens. Und diese Antwort wird ihnen
auch dort, wo sie dem bloflen Verstand nicht aufgeht, im Zuspruch des
Geistes Jesu einsichtig und zur Quelle einer Kraft, von der sie wissen,
daf sie nicht aus Eigenem kommt. Dafiir einige Beispiele: Not, Leid, Mif3-
erfolg, Vereinsamung werden von einem glaubigen Menschen, d. h. im
Glauben an Gott, den Schépfer und Erléser anders getragen als von
einem, der nichts glaubt. Die Angst vor dem Altern mit seinem vielen Un-
voraussehbaren und seinen Risiken, das Wissen um die Unausweichlich-
keit des herannahenden Todes wird von dem, der aus dem Glauben an
den Auferstandenen und in ihm aus dem Glauben an ein Leben nach dem
Tod gelebt hat, anders durchgestanden als von einem, fir den mit dem
Tode alles aus ist. Wie viele Christen haben in allen Jahrhunderten vor
einem Kreuz oder einem Vesperbild jenen Trost gefunden und jene Ant-
wort erhalten, die sie zu ihrem Schicksal ja sagen lieflen und sie zur Uber-
einstimmung mit sich selbst fiihrten, weil sie mit Gott und seinem Willen
ibereinstimmten. Welcher Friede, welche Freude und Zuversicht konnen
von einem Gebet ausgehen, das nicht nur Pflichtiibung ist, sondern aus
einem glaubigen Herzen aufsteigt. Paulus spricht im 13. Kapitel des 1. Ko-
rintherbriefes von einer schier unerreichbaren Vollendung in der Liebe, die
aber dem Christus-Zugehorigen in der Gabe des Geistes als reale Mog-
lichkeit angeboten wird. Er z3hlt in seinem Schreiben an die Gemeinden
im kleinasiatischen Galatien (5,22) als Frucht des Geistes auf: ,Liebe,
Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanftmut und die
Freiheit von den Zwéngen der Begierde.“ Alles Antworten des Glaubens
auf die Lebenserfahrung des Glaubenden.

Der ,,Sitz im Leben” fiir die aufgeworfene Frage

Aber darum geht es offensichtlich in unserem Thema nicht. Was bisher
aufgefihrt wurde, sind gewissermaflen iiberzeitliche Antworten des Glau-
bens, die immer giiltig sind, Antworten auf Lebenserfahrungen, die an
keine bestimmte geschichtliche Epoche gebunden sind, sondern aufgrund
der conditio humana, des Menschseins in seinen grundlegenden Dimen-
sionen dberhaupt, allenthalben und zu jeder Zeit gemacht werden. Hier
aber wird nach einer Antwort des christlichen Glaubens auf die heutige
Lebenserfahrung gesucht. Mit ihr mufl es demnach eine besondere Be-
wandtnis haben. In der Tat. Vielerorts begegnet man in unserer Zeit,
auch unter Glaubenswilligen, einer groflen Skepsis, ob der tiberlieferte



Friedrich Wulf 266

Glaube in seiner traditionellen Sprache und Aussage dem neuzeitlichen
Menschen einer technisierten und immer mehr komputerhaft verwalteten
Welt auf seine spezifischen Néte und Probleme noch eine Antwort gibt.

Griinde fur die weitverbreitete Skepsis

Die Grinde fiir diese Skepsis sind leicht einzusehen: Von einer Bevol-
kerungsexplosion, von der Begrenztheit der Energiequellen und infolge-
dessen von den Grenzen des 6konomischen Wachstums, von der Zersto-
rung des Gkologischen Gleichgewichts der Natur, die den Lebensraum
des Menschen, vor allem in den Industrienationen, bedroht: von all dem
wufite man bisher wenig und nichts Sicheres. Kann von einer geschichtli-
chen Offenbarung, wie es die christliche ist, mit ihrem archaischen Welt-
bild und ihrer ungebrochenen Nihe zur Natur, auf diese Existenzfragen
der Menschheit von heute iiberhaupt eine helfende und befreiende Ant-
wort erwartet werden?

Dazu die ureigensten Fragen jedes einzelnen, die eine bedrohliche Ver-
schirfung erfahren haben: Im Mafle der Mensch wacher, wissender, re-
flektierender geworden ist, durch die zweite Aufklirung, durch die Er-
kenntnisse der Humanwissenschaften, je mehr er um sich weifl und nach sei-
ner Identitdt sucht, um so weniger versteht er sich in seinem Befinden
und seinen Reaktionen. Gebunden an Vorgegebenheiten psycho-physi-
scher und sozialer Natur, begrenzt und belastet durch Abhingigkeiten
und Zwinge, greift er doch immer wieder aufgrund seiner Geistnatur
weit iiber sich hinaus, schaut er nach den Sternen, treibt ihn eine Sehn-
sucht nach dem Heilen, ja nach dem Unendlichen, fasziniert ihn das Un-
bedingte und Absolute. In diesem Widerspruch seiner Natur wird er sich
selbst zum Ritsel, ist er sich aus Eigenem heraus nicht mehr verstehbar.
Gibt ihm das biblische Wort eine Antwort auf seine Existenzangst, wenn
sogar Christus mit einem Angstschrei verschied?

Endlich die wachsenden gesellschaftlichen Probleme: Das Wort ,homo
homini lupus®, ein Mensch ist dem anderen ein Raubtier, wird heute gern
und nicht zu Unrecht auf die menschliche Gesellschaft, im grofien und im
kleinen, tibertragen. Selbstsucht, Machtstreben, Herrschaftsausiibung iiber
die Schwachen, Diskriminierung und Unterdriickung von Gruppen und
Vélkern auf der einen, Wehrlosigkeit, Rechtlosigkeit, Elend und Hunger
auf der anderen Seite geben weithin das Bild ab fiir die Gesellschaft in
der heutigen Welt. Die Minorititen werden zwischen den Machtgruppen
und -blécken zerrieben. Der einzelne sieht sich bei der zunehmenden Ge-
fahrdung der bergenden Riume, die frither ein Leben in Geborgenheit
und ohne Angst erméglichten, wie es die Familie und die freien Assozia-



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 267

tionen mit humanen Zielsetzungen taten, auf sich allein gestellt. Er emp-
findet die meisten Mitmenschen als Fremde, die anonyme Masse als auf-
saugenden Moloch, die Institutionen als einen kalten, menschenmordenden
Apparat.

Eine Herausforderung an das Christentum

Ist es verwunderlich, wenn Menschen ohne Glauben an eine hohere
Macht, an Gott, die Welt, so wie sie sich ihnen darstellt, fiir eine Holle
halten? ,Die Holle® sagt Sartre, ,das ist der andere®; fiir Marcuse ist es
die heutige Gesellschaft der westlichen Welt mit ihrer auf Produktion und
Konsum abgestellten ,Eindimensionalitdt“. Es geht deshalb der linken,
neomarxistisch indoktrinierten jungen Intelligenz — und deren Zahl ist
nicht gering — nicht mehr nur, wie bei Marx, um eine Verdnderung des
Verhiltnisses zwischen Kapital und Arbeit, sondern um eine radikale,
d. h. bis an die Wurzel gehende Verdnderung der ganzen Gesellschaft
samt ihrer staatlichen Institutionalisierung. Haben wir vom Glauben her
eine Antwort auf diese Herausforderung? Gewif} wird hier mit Ideolo-
gien und Utopien gearbeitet, wie der allseitigen Befriedung einer klas-
senlosen Gesellschaft, auf die im Ernst niemand setzt, eines kiinftigen
Gliickes allseits emanzipierter Menschen, das es nie geben wird. Aber
die Ausgangssituation fiir solche Visionen: die zunehmende Sinnentlee-
rung einer ,eindimensionalen®, auf Konsumbefriedigung erzogenen und
eingeschwenkten Gesellschaft, der ,struggle for live“, der Kampf um den
Platz im Leben, der fiir viele zu einer angstvollen Wirklichkeit geworden
ist, die Erfahrungen des Ungeniligens gegeniiber den Forderungen einer
Leistungsgesellschaft, der Ohnmacht gegeniiber den harten Tatsachen des
Konkurrenzkampfes, der Vergeblichkeit und des Scheiterns, die wachsen-
den Konflikte im menschlichen Zusammenleben und -arbeiten: all das gilt
es auch fur den Glaubenden zur Kenntnis zu nehmen; es ist ein Sttick auch
seines Lebens und seiner Erfahrung. Gibt ihm der Glaube auf ebendieses
Leben eine Antwort? Hat er fiir das namenlose Leid der Unschuldigen,
fiir die am Leben Verzweifelnden, fiir die lautlosen Schreie derjenigen,
die aufgegeben haben, fiir die stumpf Gewordenen, die nichts mehr den-
kend ihr Leben dahinfristen, dennoch ein Wort, das Hoffnung gibt und
neues Leben, Vertrauen und Zuversicht weckt?

Eine christliche Fehlhaltung und ihre Korrektur

Ein Verkiindiger der christlichen Botschaft, der Erfahrung hat, wird hier
vorsichtig sein. Er weif}, da} die tiberlieferten Glaubenssatze fir den Ho-



Friedrich Wulf 268

renden oft leer bleiben und auch ein religiéses Pathos sie nicht mehr mit
Leben fillen. Man nimmt sie entgegen, aber sie geben keine Antwort
mehr auf die aktuellen Lebensprobleme, auf die Ritselhaftigkeiten dieses
Lebens, auf das Unausweichliche und Unverinderbare der tiglichen Si-
tuation, in der einer stehen kann, auf die vielen Sinnlosigkeiten, die nie-
mand zu erkldren vermag, auf die Grausamkeiten, die jeden Tag an unser
Ohr dringen, an die Ausweglosigkeit so vieler Konflikte in der ganzen
Welt, auf den Sinn dieses — so erfahrenen — Lebens iiberhaupt.

Oft hat der Durchschnittsgliubige, der es aber noch ganz ehrlich meint,
den Eindruck, die religiose Welt des Glaubens und die real erfahrene
Welt des Alltags hitten eigentlich recht wenig miteinander zu tun; sie
seien jedenfalls sehr verschieden voneinander. Die Welt des Glaubens,
die man durchaus annehmen mochte, sei etwas in sich Geschlossenes,
gleichsam iiber dem Alltag Schwebendes. In dieser Glaubenswelt gehe es
um Gott und seine Verheiflungen, um Erlésung von dem Unheil dieser
Welt durch Jesus Christus, um die Vergebung der Schuld, um die Zusage
einer endgiiltigen Liebe und eines ewigen Lebens. Aber all das kann man
nur glauben und will es auch glauben; fiir eine Anderung des Lebens hier
und jetzt, fiir die irdischen Probleme, fiir das Leid und den Tod habe das
noch keine Auswirkung. Daran habe noch niemand etwas gedndert; die
irdischen Dinge gingen unbekimmert ihren Weg. Wohin, wer weil} es?
Und selbst das Verhiltnis der Menschen untereinander andere sich nicht;
es sei seit eh und je so, wie wir es heute und alle Tage erleben. Mufite es
sonst nicht anders aussehen in dieser Welt? Wer lebt denn, sagt man,
wirklich das, was Jesus vorgelebt hat? Wer vergifit denn sich selbst und
seinen Vorteil und tut den Dreck fiir andere, erntet dazu noch Schimpf
und Geldchter? Wer wihlt denn den letzten Platz, wie Christus es getan
hat, ausgenommen ganz wenige, die dann als fromme Narren gelten oder
wie Wunder bestaunt werden? Einen Pater Kolbe, der in Auschwitz sich
fiir den Tod durch Vergasen meldete, um einem Familienvater das Leben
zu retten, kann man verstehen; auch eine Mutter Teresa, die auf den Stra-
Ren Kalkuttas die Ausgesetzten und Dahinsiechenden aufsammelt. Es
sind Heroen der Liebe. Aber das seien Ausnahmen, seltene Ausnahmen.
Was bedeute hingegen fiir den normalen Christen die Nachfolge Christi,
d. h. die Bereitschaft zum Tod, wenn es gilt, sich gegen Unrecht zu stellen
oder es zu erdulden, den anderen nicht wegzudringen, wo es um die ei-
gene Karriere geht, Schaden hinzunehmen, weil sonst Liebe und Gerech-
tigkeit verletzt wiirden, und schliefilich sich zu Gott zu bekennen, auch
wenn damit Diffamierung verbunden wire oder der Aufstieg im Beruf
verbaut wiirde? Wer von denen, die sich Christen nennen, lebe danach?
In den Augen der kritischen Beobachter nur sehr wenige. Fordert das nicht



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 269

die Meinung der groflen Offentlichkeit, daff das Christentum auf den rea-
len Gang der Dinge in der Welt, auch auf die Verhaltensweise der soge-
nannten Gliubigen, wenig Einfluf habe? Darum liegt das Wort von der
Ideologie, wenn vom christlichen Glauben die Rede ist, schnell auf der
Zunge.

Die Christen selbst geben diesem Wort Nahrung, auch und gerade in
ithrem frommen Tun. Weist nicht vieles in diesem Tun darauf hin, dafl
man die Religion, den Glauben, ober- oder aulerhalb dieser Welt an-
siedelt, einer Welt, an der man docdh nichts machen kann, die man darum
im Sinne der allgemeinen Verhaltensregeln der Menschen durchstehen
mufl und die von vielen als ,Holle“ empfunden wird? Wir erleben in
diesen Jahren einen ungewdhnlich starken Zug zur Meditation, auch in
der Kirche. An sich eine erfreuliche und hoffnungsvolle Sache. Man wird
den Verdacht aber nicht los, und die Erfahrung nédhrt diesen Verdacht,
dafl dahinter ein oft unbewufiter und darum auch nicht direkt intendier-
ter Fluchtversuch steht, dem Leidvollen und den Bedridngnissen dieses
vom Tod gezeichneten Lebens, wenigstens fir eine Zeit, zu entrinnen.
Ahnlich kann eine einseitig akzentuierte eschatologische Hoffnung, die
Hoffnung auf die endgiiltige, von Gott verheiflene Zukunft, in der alles
Leid iiberwunden sein wird, dem Vorwurf Vorschub leisten, dafl man die
Religion, den Glauben aus der hiesigen Welt ausklammere und einem
isolierten Eigenbereich zuweise, indes man das Weltgeschick Giber sich er-
gehen lasse. Man habe zu lange die hiesige Welt und ihre Bereiche als
» Warteraum der Zukunft“ betrachtet, warf vor wenigen Jahren der ame-
rikanische Theologe Harvey Cox der christlichen Verkindigung vor; nicht
ganz zu Unrecht: Hat man nicht viele, die, wie in Siidamerika, in Elend
und Hunger dahinlebten, lange genug auf das Jenseits vertrostet, ohne
zu versuchen, ihre Lebensverhiltnisse zu verbessern; haben die Millio-
nire des Landes nicht in dieser ganzen Zeit ihr Gewissen mit einigen Al-
mosen beruhigt?

Inzwischen hat sich hier eine griindliche Wandlung vollzogen. Das
christliche Gewissen ist erwacht, so sehr erwacht, daf} daraus sogar ein
Problem entstanden ist. Das soziale, und in einigen Landern der dritten
Welt sogar das politische Engagement der Christenheit hat im letzten
Jahrzehnt einen solchen Rang erhalten, dafl dahinter die eigentliche Glau-
bensverkiindigung und ebenso der unmittelbare Glaubensvollzug, vor al-
lem im Gebet, zu kurz zu kommen drohen. Fines der Grundanliegen im
christlichen Raum besteht deshalb heute darin, die sogenannte Horizon-
tale, d. h. die Hinwendung zur Welt und zu den Menschen, und die Ver-
tikale, d. h. die Hinwendung zu Gott, in eine Einheit zu bringen: oder —
im Hinblick auf die oben aufgezeigte Diskrepanz zwischen Glaube und



Friedrich Wulf 270

Lebenserfahrung — die Welt der Offenbarung und des Glaubens mitten
in der hiesigen Welt und ihrer Geschichte zu suchen, zu erfahren und im
lebendigen Glaubensvollzug bestitigt zu finden. Je mehr dieses Anliegen
aufgegriffen wird — sowohl von der Theologie als auch von der Glaubens-
praxis her —, um so mehr besteht die begriindete Hoffnung, die von uns
aufgeworfene Frage: ,Gibt der christliche Glaube eine Antwort auf die
heutige Lebenserfahrung?“ wieder positiv beantworten zu konnen. Ob
diese Antwort aber so ausfallt, wie viele es vielleicht erwarten?

II. Versuche einer Antwort

Zur Einheit von Gottbezug und Weltbezug in Geschichte und Gegenwart

Das Anliegen ist in der christlichen Uberlieferung nicht neu. Schon in der
Theologie der Kirchenviter taucht es, wenn auch nur ansatzhaft, auf. Bei al-
lem Dualismus wird doch grundsitzlich die Einheit von Beschauung (Kon-
templation) und Tatigkeit (Aktion) bejaht!. Ahnlich kann das ,Bete und
arbeite“ der monastischen Spiritualitdt als ein Hinweis darauf geschen
werden, daf} die ,,Gottsuche“ und die Sorge fur das Irdische verbunden
bleiben miussen. Reflexer und tiefer war die Einsicht in die Einheit
von Gottbezug und Weltbezug im spidten Mittelalter und zu Beginn der
Neuzeit. Fiir Eckhart-Tauler? und vor allem far Ignatius von Loyola war
das ,Gott suchen in allen Dingen® ein Kernwort christlicher und aposto-
lischer (Ignatius) Spiritualitat, wenn auch ,die relative Eigenstandigkeit
der weltlichen Sachbereiche” noch kaum gesehen wurde. In letzter Kon-
sequenz geschah dies erst nach dem Ersten Weltkrieg. Seitdem ist das
Thema nicht mehr zur Ruhe gekommen. Inzwischen hat es manche Sta-
dien durchlaufen, bis zur Gefahr eines neuen Dualismus, dieses Mal zu-
gunsten des christlichen Weltauftrags. Aber auch hier scheinen wir wieder
einer neuen Mitte zuzustreben. Als reprédsentativ fiir unsere Zeit mégen
hier zwei Namen stehen: Nach Teilhard de Chardin ,sind der transzen-
dente Gott und das in Evolution befindliche Universum nicht zwei entge-
gengesetzte Pole, sondern stehen in einer ,hierarchischen Konjunktion‘“®.
Dietrich Bonhoeffer hat die viel zitierte Formel gepragt, ,Gott (sei) mit-

1 Vgl. D. A. Csany, Optima para. Die Auslegungsgeschichte von Lk 10,38—42 bei den
Kirchenvdtern der ersten 4 Jahrhunderte, in: Studia monastica 2, 1960, S. 5-78; H. Kem-
mer, Maria und Martha. Zur Deutungsgeschichte von Lk 10, 38 ff. im alten Ménchtum, in:
Erbe und Auftrag, 1964, S. 855-367.

2 D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den deutschen Predig-
ten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler. Regensburg 1969.

3 A. Haas, Teilhard-de-Chardin-Lexikon 11, 293.



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 271

ten in unserem Leben jenseitig“. Zwischen beiden gibt es nicht unwichtige
Unterschiede: Teilhard sieht die gesuchte Einheit harmonischer als Bon-
hoeffer: ,Eine Evolution konvergierenden Typs harmonisiert mit einer
Religion christlichen Typs“4. Fir Bonhoeffer haftet der Einheit von Gott-
bezug und Weltbezug immer etwas Schwebendes an; der ,eschatologische
Vorbehalt” ist bei thm bewufiter.

Im Grunde ist es beim heutigen theologischen und spirituellen Refle-
xionsstand gleich, woher einer zur Einheit von Gottesbegegnung und
Weltauftrag zu gelangen sucht, ob von oben, von der Gotteserfahrung,
oder von unten, von der Welterfahrung her; hier wie dort wird er mit
den gleichen Fragen konfrontiert. Kommt er unmittelbarer von Gott her,
dann kann es fiir ihn heute nur noch den ,Gott fiir die Welt und den
Menschen“ geben, der sich in Christi Menschwerdung und Tod als solcher
erwiesen hat und der darum den Glaubenden wieder in die Welt hinein-
sendet, um sie in der Gefolgschaft Christi aus ihrem Unheil herauszuho-
len, oder positiv: um an ihrer Heilung und ihrem Heil mitzuwirken.
Kommt er in seiner religiésen Haltung und auch tatsichlich mehr von der
Weltarbeit und der Begegnung mit den Menschen her, dann muf} er seine
Welterfahrungen, insbesondere seine Liebe zum Nachsten in jene letzte
Tiefe fiihren, die zu Gott hin offen liegt und in der die schépferische
Kraft, die erlésende, heilende und vollendende Gnade Gottes wirksam
wird. Wir werden im folgenden den ersteren Weg gehen, weil er weniger
Tauschungen ausgesetzt zu sein scheint.

Gotteserfahrung, was ist das?

In irgendeiner Weise strebt jeder Mensch nach Gott, als dem tiefsten
Geheimnis seines Lebens, als seinem Ursprung und seiner Heimat, es sei
denn, er habe seine Uranlage, seine Urbezogenheit auf das Unendliche,
das Unbedingte, das Absolute und Alles-Umfassende verschittet. Der
Atheismus ist eine Depravation des Menschseins, der Atheist ein Torso.
Wo wenigstens noch ein Spalt in die Tiefe, in den Grund des Herzens of-
fen ist, da rithrt sich unter vielerlei Verkleidungen immer wieder ein Ver-
langen nach dem fir den Menschen aus Eigenem unerreichbaren Gan-
zen, dem Ungebrochenen und Heilen, nach einer nicht mehr bedrohten
Sinnfille. Und noch in der Verzweiflung, im Schrei oder im Fluch kann
sich solches Verlangen kundtun. Augustinus spricht aus der Erfahrung
seines Lebens von der ewigen Unruhe des Herzens®, die nur dann aufhore,
wenn der Mensch zu Gott gefunden habe. Ahnlich Eckhart: ,In ihrem

4 A. Haas, ebd. I, 68.
5 Bekenntnisse 1, 1.



Friedrich Wulf 272

letzten Ziele suchen alle Kreaturen Ruhe, ob sie es selbst wissen oder
nicht“¢. Im Menschen aber ist fiir ihn dieses Suchen Sehnsucht, die Sehn-
sucht nach Vollendung in Gott, dem unendlichen Sein: ,Wenn er (von
Gott) etwas schmeckt, dann hungert ihn, und wenn er hungert, dann ifit
er (schon), und er hungert danach, zu hungern und den Hunger zu ver-
spuren®’.

Der Christ weifl, warum dieses Verlangen, warum diese Sehnsucht so
unabweisbar und drangend ist. Gott hat den Menschen ,nach seinem Bild,
sich dhnlich, erschaffen (Gen 1 26 f., 9, 6). ,Der Mensch ist Gott ahnlich,
wie der Sohn dem Vater ahnlich ist {ebd. 5, 1. 3), weil er von seinem
Schopfer etwas Goéttliches erhielt (vgl. 2, 7)“8, vor allem seine Geist-Na-
tur. Der Erlosergott setzt fort, was er in der Schépfung begonnen hat. In
seinem gnadenhaften Handeln kniipft er an jene Hinordnung auf das Un-
begrenzte, Un-endliche an, die dem Menschen als Geist und als Freiheit
vorgegeben ist. Er teilt sich selbst ihm mit und wird so dem Glaubenden
zur innersten Dynamik einer unbegrenzten Bewegung der Hoffnung auf
ihn als seine Vollendung hin (K. Rahner). In Christus ist das endgiiltig,
unwiderruflich geworden. In seinem Durchgang durch den frei angenom-
menen Tod hat er ein fiir allemal den Zugang ins Allerheiligste, den Ort
der personlichen Gegenwart Gottes, gedfinet (Hebr 10, 19), so dafl jeder,
der glaubt, einen ,freimiitigen“ Zutritt zum Vatergott hat.

Damit ist die Moglichkeit der Gotteserfahrung gegeben. Sie kennt viele
Weisen und Stufen, von einem Angeriihrtwerden im ,Voriibergehen®
bis zur mystischen Erkenntnis und Einung. Immer hat sie zur Voraus-
setzung, dafl der Glaubende sich mehr und mehr auf Gott als den Allei-
nigen und Einzigen einldfit, nicht nur in Stunden der Not, sondern im Ge-
samt des Lebens; daf} er sich seiner selbst entdufiert, sich leer macht von
allem, was die Tendenz hat, ihn abzuschlieflen und auf sich selbst zu stel-
len. Und auch so bleibt er noch lange ein Suchender, macht er die Erfah-
rung, die Augustinus in seinen Bekenntnissen (X, 6) beschreibt: Nichts
von all dem, was ihm in dieser Welt begegnet, was man fassen oder be-
nennen kann, ist Gott; Gott ist nicht einmal ein ,,Gegeniiber” im mensch-
lichen Sprachverstand. Er ist der Umfassende, iiber alles hinaus und in-
nerlicher als wir uns selbst. Aber bisweilen geschieht es, dafl ein Mensch
plotzlich und unerwartet innehalt und ausruft: das ist es, die Erfahrung
Gottes, seiner selbst, unbeschreiblich und dennoch unverwechselbar, vor
allem dort, wo sie auf hoheren Stufen widerfahrt, zuteil und geschenkt
wird. Der Inhalt solcher Erfahrung ist nur ein einziger: Gottes Nahe, das

8 Meister Eckbart, Ein Breviarium aus seinen Schriften. Ed. A. Bernt, Insel-Verlag, S. 17.
7 Sermones et Lectiones super Ecclesiastici 52.
8 Bibel-Lextkon, Hrsg. H. Haag, 1968, 2.



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 273

Ankommen des Umfassenden, des Alles, das sich zeigt, und demgegeniiber
die Nichtigkeit des Erfahrenden, Gottes Heiligkeit und die eigene Un-
heiligkeit, Gottes Reichtum und die eigene Armut, begliickend und
schmerzlich zugleich. Damit ist in jeder Gotteserfahrung, in dem Mafle sie
eine solche ist, immer zugleich eine jede Psychologie qualitativ Giberstei-
gende Selbsterfahrung gegeben®.

Sind wir damit aber nicht bei dem angekommen, was man in der spiri-
tuellen Uberlieferung das ,Gott allein“ genannt hat, wie im Schluf§vers
des berilhmten Gebetes der hl. Teresa von Avila: ,Gott allein geniigt*?
Und sah man darin nicht das Ziel alles Vollkommenheitsstrebens, gerade-
zu den Gipfel christlicher Vollkommenheit? Gibt es deshalb von hierher
noch eine Riickkehr zur rauhen Erde, zu den Weltaufgaben, zu den Mit-
menschen? Wird aus dieser Einsamkeit noch die Einheit von Gottbezug
und Weltbezug des Christen ansichtig gemacht werden kénnen? Wir wol-
len sehen.

Die Erfahrung des im Schweigen sprechenden Gottes

Kommen wir zundchst noch einmal auf die oben beschriebene Gottes-
erfahrung zuriick. Sie vollzieht sich im Dunkel des Geheimnisses und im
Schweigen des Unsagbaren. Obwohl derjenige, der Gottes Néahe erfihrt,
in einem uberirdischen Licht steht, bleibt Gott fiir ihn in der , Wolke“
verborgen. Obwohl er sich angeredet wei}, vernimmt er nichts; denn ,Gott
ist eine Sprache ohne Sprache und ein Wort ohne Wort“!, Es ist, als be-
finde sich der Gott-Erfahrende in einer anderen Dimension: er sieht, ohne
zu sehen, und hort, ohne zu héren; er siecht im Glaubenslicht und versteht
mit dem Glaubensgehér. Darum die klassische Antwort eines, der sich
solcherart gerufen wufite, Samuel in seinem nachtlichen ,Gesicht“: ,Rede,
Herr, dein Knecht horcht hin“ (1 Kg 3, 10). Und im Hinhorchen vernimmt
er, wie alle Gerufenen des Alten und Neuen Bundes, die Propheten Isra-
els und die Jinger Jesu, was der Geist ihnen eingab, der ihnen ihre je
gegenwartige Lebenssituation interpretierte im Licht und im Kontext des
Heilshandelns Gottes an seinem Volk und spéter des Christusgeheimnis-
ses. Und sie alle verstanden, was ihnen zu tun von Gott aufgetragen war.
Sie verstanden es im ,unaussprechlichen Seufzen“ des Heiligen Geistes
(Rom 8, 26).

Das ist das Eigentiimliche des Zwiegespriches mit Gott. Es ist ganz
anders als unter Menschen. Zwar macht zumal das Alte Testament den
Eindruck, als spreche Gott mit den Menschen, mit den Patriarchen, mit

® Vgl. K. Rahner, Gesammelte Schriften X, 133.
10 Meister Eckhart, Ein Breviarium aus seinen Schriften, a.a.0. 10.



Friedrich Wulf 274

Mose, mit den Propheten, ganz auf menschliche Weise, und als antwor-
teten die Angesprochenen so, wie sie einem anderen Menschen antwor-
ten. Aber das ist nur menschliche Redeweise, um sich anderen deutlich zu
machen. Wie sollten sie es anders tun? Da das Zwiegesprach mit Gott
einer anderen als der irdischen Sphire angehért, fehlt uns die Sprache
dafiir (man wird unwillkiirlich an die Geistgabe des ,Zungenredens®
erinnert, das nach Paulus der Gabe der Auslegung bedarf, 1 Kor 12, 10);
es miifite eine ,himmlische“ Sprache sein. Selbst die Ostererscheinungen
zeigen noch einen dhnlichen Charakter: Der Auferstandene 1af}t sich se-
hen, er ,zeigt” sich den Jiingern in unvorstellbarer Weise; sie erkennen
ihn nur im Glauben. Darum sind auch die Gesprache, die er mit ihnen
fuhrt, anderer Art, als sie es bei seinen Lebzeiten waren. Zwar werden
die Reden des Auferstandenen wie Reden eines unter uns lebenden, ge-
wohnlichen Menschen wiedergegeben. Sie beinhalten sehr konkrete Dinge,
geben konkrete Anweisungen, unterstiitzt von sehr konkreten Gesten und
Handlungen (Anhauchen bei der Geistmitteilung, Hinhalten der offenen
Seitenwunde dem ungldubigen Thomas gegeniiber, Essen des Fisches, Ab-
schiedssegen bei der Himmelfahrt), aber auch hier wird cine menschliche
Redeweise gebraucht, um die Wirklichkeit des Auferstandenen, der den
Kreuzestod gestorben war, die Wirklichkeit der Begegnung mit ihm und
des den Jingern gewordenen Auftrags mit seinen Vollmachten, gegen
jeden Zweifel sicherzustellen. In ebendieser geheimnisvollen Wirklich-
keit hat es aber den Jingern zugleich die Sprache verschlagen; sie kénnen
mit Jesus nicht mehr so reden, wie sie es frither getan hatten. Als Petrus
bei der Erscheinung am See (Joh 21) aus dem Boot springt und seinem
Herrn entgegeneilt, um als erster bei ithm zu sein, da steht er plétzlich
stumm vor ihm und findet kein Wort; er wendet sich darum wieder den
Mitjiingern zu, um ihnen zu helfen, das mit Fischen angefiillte Boot an
Land zu ziehen. Was der Auferstandene ,spricht“, wenn er den Geist mit-
teilt, die Jiinger aussendet, ,sagt® er, menschlich gesehen, im Schweigen,
ahnlich wie Gott selbst. Was darum die Jiinger ,sehen® und an inneren
Worten vernehmen mogen, verstehen sie nur in der Erfahrung des Glau-
bens, die ihnen gewéhrt wird. Im Glauben aber sind sie sicher, dafl Er es
ist, der Gekreuzigte, der ein fiir allemal zu neuem Leben erweckt wurde;
dafl Er ihnen den Auftrag gab, seine Botschaft weiterzusagen, sein Ge-
dachtnismahl zu feiern und alle Menschen zu Jiingern zu machen. Was
sollen sie auf solche Erfahrungen antworten und tun? Paulus hatte nur
eine Frage, als der Auferstandene sich ihm, dem Eiferer fir das Gesetz,
vor den Toren von Damaskus plétzlich zeigte, so dafl er, geblendet von
dem geheimnisvollen Licht eines Stirkeren, zu Boden stiirzte und nichts
mehr sah: ,Herr, was willst du, daf} ich tun soll?“ (Apg 9, 6). Petrus war



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 275

schon weiter im Glauben, als der Herr bei der Erscheinung am See sich
seinem Blick mit dem Anruf entzog: ,Du folge mir!“ (Joh 21, 19. 22). Die-
ser Anruf, die Summe seiner Erfahrung mit Jesus, geniigte ihm fiir alles,
was ihm fir seine Sendung in die Welt mitgegeben wurde.

Wir selbst sind die von Gott Gesagten

Damit stehen wir nun im Mittelpunkt unseres Themas, im Uberschritt
von Gott zur Welt. Fragen wir darum an dieser Stelle noch einmal: ,Gibt
der christliche Glaube eine Antwort auf unsere heutige Lebenserfahrung?“
Unsere Antwort wird lauten: Nur dann, wenn wir das tun, was die gro-
fen Glaubenden der Geschichte des Glaubens an den einzigen Gott, den
Gott der Verheifflung, angefangen von Abraham, dem ,Vater unseres
Glaubens“ (Rom 4, 11.12.16.18), bis heute getan haben. Sie alle machten
die Erfahrung Gottes, des Unendlichen, Alles-Umfassenden, Allméachti-
gen und Liebenden. Sie vernahmen seine Stimme im Schweigen seines
unaussprechlichen Geheimnisses und wufiten sich darin angerufen. Sie
lieflen sich im Glauben auf diesen schweigenden Anruf ein und versuch-
ten ihn im Licht ihrer Erfahrung in ihre Zeit und ihr Leben zu iberset-
zen. Damit gaben sie auch ihren Nachfahren einen Sprachunterricht zum
Verstehen des schweigend-redenden Gottes. Der grofie Interpret der im
Geheimnis der unendlichen Liebe verhiillten Sprache Gottes, der Sprache
des Erlosergottes, seines Rufes in die vom Todesschicksal bedrohte, ins
Unheil verstrickte Menschheit, schlechthin ist Jesus Christus, ,der getreue
Zeuge“ (Offbg 1, 5), der ,am Herzen des Vaters ruht und uns Kunde von
ihm gebracht hat“ (Joh 1, 18).

Wollen wir also eine Antwort aus dem Glauben auf unsere heutige
Lebenserfahrung, die von Ubergang in eine neue Epoche der Geschichte
gekennzeichnet ist, erhoffen, dann diirfen wir uns weniger denn je mit
fertigen Glaubensformeln begniigen, so unentbehrlich sie sein mogen, son-
dern missen in irgendeinem Mafl die Erfahrung des im Schweigen seiner
Unendlichkeit sprechenden Gottes machen, uns von ihm mitten in unserem
Leben, unserer Situation, unserer Not angerufen, angenommen und ge-
fordert wissen. Mit anderen Worten, Gott verweist uns auch in der hoch-
sten Erfahrung seiner selig-schmerzlichen Nahe nicht in einen ersehnten
Himmel, sondern auf die Erde zurlick; er verweist uns auf uns selbst und
unser hier und jetzt zu bestehendes Leben, so dafl er mit dabei ist, ,mitten
in unserem Leben jenseitig“, nahe unter der Verhiilllung seines Geheim-
nisses. In solchem Entwurf wird die Einheit von Gottbezug und Weltbezug
in eindrucksvoller, lebendiger, dem Glaubensvollzug entstammender
Weise verwirklicht oder jedenfalls immer wieder versucht.



Friedrich Wulf 276

Kaum einer hat diesen Gedanken in einer so beeindruckenden und viel-
leicht auch erschreckender Weise durchgefithrt wie K. Rahner in einem
neueren Aufsatz!. ,Wie aber, heiflt es dort, ,wenn wir sagen wiirden
und sagen dirften: (in der Gotteserfahrung, wie sie oben beschrieben
wurde) erfahren wir (zugleich) uns selber als die von Gott Gesagten, als
die in der Konkretheit unserer Existenz von der souverdnen Freiheit Got-
tes Herkommenden und Verfiigten? Wie, wenn wir sagen: Was Gott uns
zundchst einmal sagt, sind wir selber in der Verfugtheit unserer Freiheit,
in der Unverfiigbarkeit unserer Zukunft, in der nie auflésbaren und nie
funktional rationalisierbaren Faktizitat unserer Vergangenheit und Ge-
genwart?“ ,Wir, als die von Gott Gesagten . ..in der Konkretheit unse-
rer Existenz®, mit unserer Umwelt und Mitwelt, mit unseren Aufgaben,
Sorgen und Néten, mit unserem Versagen und unserer Schuld, mit unserer
Vergangenheit unserer Geschichte und dem Weg in die Zukunft. ,Das ur-
spriinglichste Wort Gottes an uns in unserer freien Einmaligkeit ist nicht
ein Wort, das zusatzlich oder als einzelnes neben anderen Erfahrungs-
gegenstanden sich kategorisch punktférmig innerhalb eines weiteren Rau-
mes unseres Bewufltseins ereignet, sondern wir selbst in der Einheit, Ganz-
heit und Verwiesenheit auf das unbegreifliche Geheimnis, das wir Gott
nennen, das Wort Gottes, das wir selbst sind und das als dieses uns gesagt
wird.“ Und noch einmal: ,Wenn sich der Mensch durch (den seine Natur
bestimmenden) Geist und (die) Gnade in einem als der von Gott sich selbst
Gesagte erfahrt . . ., dann hort (er) sich selbst als Anrede Gottes, die durch
Glaube, Hoffnung und Liebe in der gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes
mit Gottes Selbstzusage erfiillt ist.“ Eine gedankenschwere, verlockende
und zugleich betroffen machende Aussage. In ihr scheint eine Antwort des
christlichen Glaubens auf die heutige Lebenserfahrung gegeben zu sein.
Das soll zum Schluf} noch kurz gezeigt werden.

Die heutige Lebenserfahrung in der Deutung des Wortes Gottes,
das wir selbst sind

Eine der Grunderfahrungen des Menschen heute, sofern er nur bewuft
lebt und die Welt, so wie sie sich ihm darbietet, vor sich kommen lafit, ist
das Gefihl einer groflen Einsamkeit und Ratlosigkeit. Auch der Christ ist
davon nicht befreit. Denn der Glaube gibt keine unmittelbare Antwort auf
die Ratsel der Zeit. Und Gott scheint fern zu sein. Er zeigt sich nicht als der
in der Geschichte Handelnde, nicht einmal in den Geschicken der Kirche.
So empfinden es jedenfalls viele und leiden darunter. Wird dieses Emp-

1 In: Der Mensch vor dem Anspruch der Wahrheit und der Freiheit (Festgabe zum 70.
Geburtstag von Joh. B. Lotz). Ffm 1973, 234.



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 277

finden nicht noch verstdrkt, wenn uns gesagt wird, daf die einzige , Anrede®
des in der Gnade sich selbst mitteilenden Gottes an uns, die Glaubenden,
wir selbst sind, wir mit unserem Namen und unserem Schicksal; daf} wir
mit unseren Hoffnungen und Angsten sein , Wort“ sein sollen, Gottes Wort
fiir uns und vielleicht auch fiir andere? Sind wir dann nicht noch mehr
allein gelassen, auf uns selbst gestellt, da Gott ja schweigend in sein Ge-
heimnis gehiillt bleibt?

Und doch. In der Erfahrung der Nihe des verborgenen Gottes ist das
Bewufitsein, von eben diesem Gott angeredet zu werden, in der Konkret-
heit unserer Existenz die von ihm Gesagten, ja sein bleibendes Wort zu
sein, eine Kraft. Diese Kraft 12t den Glaubenden nicht nur immer wieder
sich selbst annehmen, sondern treibt ihn auch an, sich auf den Gang seines
Lebens einzulassen, dessen Schwierigkeiten und Konflikten nicht auszu-
weichen, den Menschen so zu begegnen, dafl er ein Wort fiir sie sein kann,
ein Wort Gottes in ihre je eigene Situation hinein, ein Wort des Verste-
hens, des Zuspruchs, der Geduld, der Liebe und der Vergebung. Auf die-
sem Wege wird der Glaubende allerdings nur durchhalten, wenn er die
Sprache Gottes buchstabieren lernt. Denn die Sprache des Menschen, so
wie dieser sich vorfindet, und die Sprache Gottes sind so verschieden, dafl
es kaum eine Verstindigungsmoglichkeit zwischen beiden gibt, aufler im
Glauben. In tiefer und zwingender Weise hat Kierkegaard diesen Sprach-
unterschied in einem Gebet zum Ausdruck gebracht:

Vater im Himmel! Deine Gnade und Barmherzigkeit wechselt nicht im

Wechsel der Zeiten, Du alterst nicht im Laufe der Jahre, als wirst Dy,

gleich einem Menschen, gnddiger an einem Tage als an einem andern,

gniddiger am ersten als am letzten; Deine Gnade wahrt unverandert, wie

Du unverdndert derselbe bist, ewig jung, neu mit jedem neuen Tag —

denn jeden Tag sagst Du ja ,noch heute®. O, wenn nun aber ein Mensch

auf dieses Wort achtet, von thm ergriffen, in heiligem Entschluf}, mit

Ernst zu sich selbst sagt ,noch heute®: so bedeutet es, dafl er sich noch an

diesem Tage dndern méchte, gerade wiinscht, dafl dieser Tag den andern

Tagen gegeniiber recht bedeutungsvoll werden mége, bedeutungsvoll

durch die erneute Bestdrkung im Guten, das er einmal wihlte, oder je-

denfalls doch dadurch bedeutsam, dafl er das Gute wahlt. Deine Gnade
und Barmbherzigkeit sind es, unveréndert jeden Tag ,noch heute“ zu
sagen, aber hiefle es nicht Deine Barmherzigkeit und Gnade verspielen,
wenn ein Mensch so unverdndert von Tag zu Tag ,noch heute” sagen
wollte; Du bist ja der, welcher die Zeit der Gnade ,noch heute® gibt,
aber der Mensch ist es, der die Zeit der Gnade ,noch heute“ ergreifen
soll. So reden wir mit Dir, o Gott; es ist ein Sprachunterschied zwischen
uns, und doch streben wir danach, Dich zu verstehen und uns fiir Dich



Friedrich Wulf 278

verstindlich zu machen; und Du schdmst Dich nicht dariiber, unser Gott
zu heiflen: Was nun dann, wenn Du, o Gott, es sagst, der ewige Ausdruck
fiir Deine unverdnderliche Gnade und Barmherzigkeit ist, dasselbe ist,
wenn ein Mensch es recht verstehend wiederholt, der stiarkste Ausdruck
fiir die tiefste Verdnderung und Entscheidung — ja, als wire alles ver-
loren, wenn die Verdnderung und Entscheidung nicht noch heute ge-
schdhe. So gib Du also denen, die heute hier versammelt sind, . .. daf§
dieser Tag zu ihrem wahren Segen werde, auf daf sie Seine Stimme
héren, den Du zur Welt gesandt, die Stimme des guten Hirten, damit Er
sie kenne und sie Ihm folgen'2.

Der Sprachunterschied zwischen Gott und den Menschen kann so grof§
sein, dafl das, was die Menschen ,weise® nennen, vor Gott ,torricht® ist,
und umgekehrt, wie Paulus am Geheimnis des Kreuzes zeigt. Der Apostel
hatte dieses Geheimnis in der Gemeinschaft mit Christus und in seinem
Geist so vollkommen buchstabieren gelernt (1 Kor 1-2), daf} er sich nur noch
»im Kreuz (seines) Herrn Jesus Christus“ zu rithmen vermochte (Gal 6, 14).
Wer dahin gekommen ist, dem wird der Glaube auch Antwort geben auf die
heutige Lebenserfahrung. Wo andere schon gar keinen Sinn mehr zu ent-
decken vermogen, da ist fiir ihn das Leben bis zum Rande mit Sinn erfullt.
Dazu braucht es nicht einmal der Heiligkeit im kanonisch beglaubigten
Sinn. Aber eines ist unentbehrlich: ein lebendiger Glaube, eine Glaubens-
erfahrung mitten in der Heillosigkeit unserer Zeit und der Ohnmacht des
eigenen Herzens.

Und damit sind wir am Ziel unserer Betrachtung. Wenn der Glaube
unserer Viter den Menschen unserer Tage wieder eine iiberzeugendere
Antwort auf ihre in vielem so gewandelte Lebenserfahrung geben soll,
dann bedarf es nicht in erster Linie eines neuen, zeitgemifleren Vokabu-
lars — so bedeutungsvoll epochale Leitideen wie Freiheit, Befreiung,
Miindigkeit, Gleichheit oder Hoffnung auch sein mégen —, sondern jenes
» Wortes“, das aus dem Munde Gottes kommt und das der Mensch selbst
ist, sofern er sich nur auf den in der Selbstmitteilung Gottes eingeschlos-
senen Anruf eingelassen hat und ihn im ganzen Umbkreis seiner Lebens-
aufgaben und -erfahrungen stindig von neuem wiederentdeckt. Wenn
davon die Verkiindigung gepragt wire und Zeugnis ablegte, dann wiirde
Gottes Heilshandeln auch in der von Menschen gemachten Welt fiir den
Glaubenden aufstrahlen, und es wiirde sich an uns wiederholen, was mit
Jesus geschehen ist, der sein Leben hingab in den Tod, um in ein neues
Leben wiederzuerstehen.

12 Gebete, E. W. Rest, Hegner, K6ln und Olten, 50 {.





