
Friedrich Wulf 264 

Bindung an den sich offenbarenden Gott. Aber das Geheimnis dieses Got- 
tes wird uns in der Welt, wie sie ist, immer mehr aus der Hand genommen. 
Es wird tiefer, unverfügbarer und gerade so für den Glaubenden noch über- 
wältigender. 

Wer heute ein Anbetender ist, dem geht es wie einem Menschen, der sich 
nichts mehr vormacht. Was ihn wirklich beeindruckt, ist das, was er nicht 
machen, auch nicht ändern, aber entgegennehmen kann. Auch das Leid, 
auch der Tod gehören dazu: das Geheimnis, der Anbetungswürdige rührt 
in ihnen an. Und so, in der Haltung des schweigenden Verehrens, des Ent- 
gegennehmens in allem, was geschieht, versammelt sich ihm das ganze 
Leben: alle Menschen, die ihn begleitet haben oder noch um ihn sind, die 
Aufgaben, die noch anstehen, die ungelösten Fragen, die unverwirklichten 
Pläne, er selber in seiner Armut und seinem Verlangen und seinem Erfüllt- 
sein wider allen Schein. Das alles läßt er anbetend gerade nicht auf sich be- 
ruhen, sondern nimmt es ganz an und legt es zurück in Gottes Hände. 

Was einer erfahren kann, wenn es dem Ende zugeht, wird uns Heutigen 
insgesamt zur Chance. Man hat dieser Zeit das Aussterben der Religion zu 
vielen Malen prophezeit. Werden wir uns in der Dialektik zwischen Gott- 
zuwendung und Welteinbindung für ihr Grundelement, die Anbetung ent- 
scheiden? Welchen Stellenwert sie hat, das jedenfalls kann uns noch ein- 
mal Alfred Delp sagen: 

•Brot ist wichtig, 
Freiheit ist wichtiger, 
am wichtigsten ist die ungebrochene Treue 
und die unverratene Anbetung." 

Gibt der christliche Glaube Antwort 
auf die heutige Lebenserfahrung? 
Friedrich Wulf S J, München 

I. Das Problem 

Kann es für den Glaubenden in dieser Frage überhaupt ein Problem ge- 
ben? 

Das Thema mag Christen, die aus ihrem Glauben leben, auf den ersten 
Blick verwundern. Sie können sich ihr Leben, die Bewältigung ihrer Le- 



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 265 

bensschwierigkeiten und Konflikte ohne den Glauben gar nicht vorstellen. 
Sowohl die Inhalte des Glaubens, insbesondere die Christusoffenbarung, 
als auch die Glaubenserfahrung lassen sie nicht ohne Antwort auf die 
Vorkommnisse, das Geschick ihres Lebens. Und diese Antwort wird ihnen 
auch dort, wo sie dem bloßen Verstand nicht aufgeht, im Zuspruch des 
Geistes Jesu einsichtig und zur Quelle einer Kraft, von der sie wissen, 
daß sie nicht aus Eigenem kommt. Dafür einige Beispiele: Not, Leid, Miß- 
erfolg, Vereinsamung werden von einem gläubigen Menschen, d. h. im 
Glauben an Gott, den Schöpfer und Erlöser anders getragen als von 
einem, der nichts glaubt. Die Angst vor dem Altern mit seinem vielen Un- 
voraussehbaren und seinen Risiken, das Wissen um die Unausweichlich- 
keit des herannahenden Todes wird von dem, der aus dem Glauben an 
den Auferstandenen und in ihm aus dem Glauben an ein Leben nach dem 
Tod gelebt hat, anders durchgestanden als von einem, für den mit dem 
Tode alles aus ist. Wie viele Christen haben in allen Jahrhunderten vor 
einem Kreuz oder einem Vesperbild jenen Trost gefunden und jene Ant- 
wort erhalten, die sie zu ihrem Schicksal ja sagen ließen und sie zur Über- 
einstimmung mit sich selbst führten, weil sie mit Gott und seinem Willen 
übereinstimmten. Welcher Friede, welche Freude und Zuversicht können 
von einem Gebet ausgehen, das nicht nur Pflichtübung ist, sondern aus 
einem gläubigen Herzen aufsteigt. Paulus spricht im 13. Kapitel des 1. Ko- 
rintherbrief es von einer schier unerreichbaren Vollendung in der Liebe, die 
aber dem Christus-Zugehörigen in der Gabe des Geistes als reale Mög- 
lichkeit angeboten wird. Er zählt in seinem Schreiben an die Gemeinden 
im kleinasiatischen Galatien (5, 22) als Frucht des Geistes auf: •Liebe, 
Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Güte, Treue, Sanftmut und die 
Freiheit von den Zwängen der Begierde." Alles Antworten des Glaubens 
auf die Lebenserfahrung des Glaubenden. 

Der •Sitz im Leben" für die aufgeworfene Frage 

Aber darum geht es offensichtlich in unserem Thema nicht. Was bisher 
aufgeführt wurde, sind gewissermaßen überzeitliche Antworten des Glau- 
bens, die immer gültig sind, Antworten auf Lebenserfahrungen, die an 
keine bestimmte geschichtliche Epoche gebunden sind, sondern aufgrund 
der conditio humana, des Menschseins in seinen grundlegenden Dimen- 
sionen überhaupt, allenthalben und zu jeder Zeit gemacht werden. Hier 
aber wird nach einer Antwort des christlichen Glaubens auf die heutige 
Lebenserfahrung gesucht. Mit ihr muß es demnach eine besondere Be- 
wandtnis haben. In der Tat. Vielerorts begegnet man in unserer Zeit, 
auch unter Glaubenswilligen, einer großen Skepsis, ob der überlieferte 



Friedrich Wulf 266 

Glaube in seiner traditionellen Sprache und Aussage dem neuzeitlichen 
Menschen einer technisierten und immer mehr komputerhaft verwalteten 
Welt auf seine spezifischen Nöte und Probleme noch eine Antwort gibt. 

Gründe für die weitverbreitete Skepsis 

Die Gründe für diese Skepsis sind leicht einzusehen: Von einer Bevöl- 
kerungsexplosion, von der Begrenztheit der Energiequellen und infolge- 
dessen von den Grenzen des ökonomischen Wachstums, von der Zerstö- 
rung des ökologischen Gleichgewichts der Natur, die den Lebensraum 
des Menschen, vor allem in den Industrienationen, bedroht: von all dem 
wußte man bisher wenig und nichts Sicheres. Kann von einer geschichtli- 
chen Offenbarung, wie es die christliche ist, mit ihrem archaischen Welt- 
bild und ihrer ungebrochenen Nähe zur Natur, auf diese Existenzfragen 
der Menschheit von heute überhaupt eine helfende und befreiende Ant- 
wort erwartet werden? 

Dazu die ureigensten Fragen jedes einzelnen, die eine bedrohliche Ver- 
schärfung erfahren haben: Im Maße der Mensch wacher, wissender, re- 
flektierender geworden ist, durch die zweite Aufklärung, durch die Er- 
kenntnisse der Humanwissenschaften, je mehr er um sich weiß und nach sei- 
ner Identität sucht, um so weniger versteht er sich in seinem Befinden 
und seinen Reaktionen. Gebunden an Vorgegebenheiten psycho-physi- 
scher und sozialer Natur, begrenzt und belastet durch Abhängigkeiten 
und Zwänge, greift er doch immer wieder aufgrund seiner Geistnatur 
weit über sich hinaus, schaut er nach den Sternen, treibt ihn eine Sehn- 
sucht nach dem Heilen, ja nach dem Unendlichen, fasziniert ihn das Un- 
bedingte und Absolute. In diesem Widerspruch seiner Natur wird er sich 
selbst zum Rätsel, ist er sich aus Eigenem heraus nicht mehr verstehbar. 
Gibt ihm das biblische Wort eine Antwort auf seine Existenzangst, wenn 
sogar Christus mit einem Angstschrei verschied? 

Endlich die wachsenden gesellschaftlichen Probleme: Das Wort •homo 
homini lupus", ein Mensch ist dem anderen ein Raubtier, wird heute gern 
und nicht zu Unrecht auf die menschliche Gesellschaft, im großen und im 
kleinen, übertragen. Selbstsucht, Machtstreben, Herrschaftsausübung über 
die Schwachen, Diskriminierung und Unterdrückung von Gruppen und 
Völkern auf der einen, Wehrlosigkeit, Rechtlosigkeit, Elend und Hunger 
auf der anderen Seite geben weithin das Bild ab für die Gesellschaft in 
der heutigen Welt. Die Minoritäten werden zwischen den Machtgruppen 
und -blocken zerrieben. Der einzelne sieht sich bei der zunehmenden Ge- 
fährdung der bergenden Räume, die früher ein Leben in Geborgenheit 
und ohne Angst ermöglichten, wie es die Familie und die freien Assozia- 



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 267 

tionen mit humanen Zielsetzungen taten, auf sich allein gestellt. Er emp- 
findet die meisten Mitmenschen als Fremde, die anonyme Masse als auf- 
saugenden Moloch, die Institutionen als einen kalten, menschenmordenden 
Apparat. 

Eine Herausforderung an das Christentum 

Ist es verwunderlich, wenn Menschen ohne Glauben an eine höhere 
Macht, an Gott, die Welt, so wie sie sich ihnen darstellt, für eine Hölle 
halten? •Die Hölle" sagt Sartre, •das ist der andere"; für Marcuse ist es 
die heutige Gesellschaft der westlichen Welt mit ihrer auf Produktion und 
Konsum abgestellten •Eindimensionalität". Es geht deshalb der linken, 
neomarxistisch indoktrinierten jungen Intelligenz - und deren Zahl ist 
nicht gering - nicht mehr nur, wie bei Marx, um eine Veränderung des 
Verhältnisses zwischen Kapital und Arbeit, sondern um eine radikale, 
d. h. bis an die Wurzel gehende Veränderung der ganzen Gesellschaft 
samt ihrer staatlichen Institutionalisierung. Haben wir vom Glauben her 
eine Antwort auf diese Herausforderung? Gewiß wird hier mit Ideolo- 
gien und Utopien gearbeitet, wie der allseitigen Befriedung einer klas- 
senlosen Gesellschaft, auf die im Ernst niemand setzt, eines künftigen 
Glückes allseits emanzipierter Menschen, das es nie geben wird. Aber 
die Ausgangssituation für solche Visionen: die zunehmende Sinnentlee- 
rung einer •eindimensionalen", auf Konsumbefriedigung erzogenen und 
eingeschwenkten Gesellschaft, der •struggle for live", der Kampf um den 
Platz im Leben, der für viele zu einer angstvollen Wirklichkeit geworden 
ist, die Erfahrungen des Ungenügens gegenüber den Forderungen einer 
Leistungsgesellschaft, der Ohnmacht gegenüber den harten Tatsachen des 
Konkurrenzkampfes, der Vergeblichkeit und des Scheiterns, die wachsen- 
den Konflikte im menschlichen Zusammenleben und -arbeiten: all das gilt 
es auch für den Glaubenden zur Kenntnis zu nehmen; es ist ein Stück auch 
seines Lebens und seiner Erfahrung. Gibt ihm der Glaube auf ebendieses 
Leben eine Antwort? Hat er für das namenlose Leid der Unschuldigen, 
für die am Leben Verzweifelnden, für die lautlosen Schreie derjenigen, 
die aufgegeben haben, für die stumpf Gewordenen, die nichts mehr den- 
kend ihr Leben dahinfristen, dennoch ein Wort, das Hoffnung gibt und 
neues Leben, Vertrauen und Zuversicht weckt? 

Eine christliche Fehlhaltung und ihre Korrektur 

Ein Verkündiger der christlichen Botschaft, der Erfahrung hat, wird hier 
vorsichtig sein. Er weiß, daß die überlieferten Glaubenssätze für den Hö- 



Friedrich Wulf 268 

renden oft leer bleiben und auch ein religiöses Pathos sie nicht mehr mit 
Leben füllen. Man nimmt sie entgegen, aber sie geben keine Antwort 
mehr auf die aktuellen Lebensprobleme, auf die Rätselhaftigkeiten dieses 
Lebens, auf das Unausweichliche und Unveränderbare der täglichen Si- 
tuation, in der einer stehen kann, auf die vielen Sinnlosigkeiten, die nie- 
mand zu erklären vermag, auf die Grausamkeiten, die jeden Tag an unser 
Ohr dringen, an die Ausweglosigkeit so vieler Konflikte in der ganzen 
Welt, auf den Sinn dieses - so erfahrenen - Lebens überhaupt. 

Oft hat der Durchschnittsgläubige, der es aber noch ganz ehrlich meint, 
den Eindruck, die religiöse Welt des Glaubens und die real erfahrene 
Welt des Alltags hätten eigentlich recht wenig miteinander zu tun; sie 
seien jedenfalls sehr verschieden voneinander. Die Welt des Glaubens, 
die man durchaus annehmen möchte, sei etwas in sich Geschlossenes, 
gleichsam über dem Alltag Schwebendes. In dieser Glaubenswelt gehe es 
um Gott und seine Verheißungen, um Erlösung von dem Unheil dieser 
Welt durch Jesus Christus, um die Vergebung der Schuld, um die Zusage 
einer endgültigen Liebe und eines ewigen Lebens. Aber all das kann man 
nur glauben und will es auch glauben; für eine Änderung des Lebens hier 
und jetzt, für die irdischen Probleme, für das Leid und den Tod habe das 
noch keine Auswirkung. Daran habe noch niemand etwas geändert; die 
irdischen Dinge gingen unbekümmert ihren Weg. Wohin, wer weiß es? 
Und selbst das Verhältnis der Menschen untereinander ändere sich nicht; 
es sei seit eh und je so, wie wir es heute und alle Tage erleben. Müßte es 
sonst nicht anders aussehen in dieser Welt? Wer lebt denn, sagt man, 
wirklich das, was Jesus vorgelebt hat? Wer vergißt denn sich selbst und 
seinen Vorteil und tut den Dreck für andere, erntet dazu noch Schimpf 
und Gelächter? Wer wählt denn den letzten Platz, wie Christus es getan 
hat, ausgenommen ganz wenige, die dann als fromme Narren gelten oder 
wie Wunder bestaunt werden? Einen Pater Kolbe, der in Auschwitz sich 
für den Tod durch Vergasen meldete, um einem Familienvater das Leben 
zu retten, kann man verstehen; auch eine Mutter Teresa, die auf den Stra- 
ßen Kalkuttas die Ausgesetzten und Dahinsiechenden aufsammelt. Es 
sind Heroen der Liebe. Aber das seien Ausnahmen, seltene Ausnahmen. 
Was bedeute hingegen für den normalen Christen die Nachfolge Christi, 
d. h. die Bereitschaft zum Tod, wenn es gilt, sich gegen Unrecht zu stellen 
oder es zu erdulden, den anderen nicht wegzudrängen, wo es um die ei- 
gene Karriere geht, Schaden hinzunehmen, weil sonst Liebe und Gerech- 
tigkeit verletzt würden, und schließlich sich zu Gott zu bekennen, auch 
wenn damit Diffamierung verbunden wäre oder der Aufstieg im Beruf 
verbaut würde? Wer von denen, die sich Christen nennen, lebe danach? 
In den Augen der kritischen Beobachter nur sehr wenige. Fördert das nicht 



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 269 

die Meinung der großen Öffentlichkeit, daß das Christentum auf den rea- 
len Gang der Dinge in der Welt, auch auf die Verhaltensweise der soge- 
nannten Gläubigen, wenig Einfluß habe? Darum liegt das Wort von der 
Ideologie, wenn vom christlichen Glauben die Rede ist, schnell auf der 
Zunge. 

Die Christen selbst geben diesem Wort Nahrung, auch und gerade in 
ihrem frommen Tun. Weist nicht vieles in diesem Tun darauf hin, daß 
man die Religion, den Glauben, ober- oder außerhalb dieser Welt an- 
siedelt, einer Welt, an der man doch nichts machen kann, die man darum 
im Sinne der allgemeinen Verhaltensregeln der Menschen durchstehen 
muß und die von vielen als •Hölle" empfunden wird? Wir erleben in 
diesen Jahren einen ungewöhnlich starken Zug zur Meditation, auch in 
der Kirche. An sich eine erfreuliche und hoffnungsvolle Sache. Man wird 
den Verdacht aber nicht los, und die Erfahrung nährt diesen Verdacht, 
daß dahinter ein oft unbewußter und darum auch nicht direkt intendier- 
ter Fluchtversuch steht, dem Leidvollen und den Bedrängnissen dieses 
vom Tod gezeichneten Lebens, wenigstens für eine Zeit, zu entrinnen. 
Ähnlich kann eine einseitig akzentuierte eschatologische Hoffnung, die 
Hoffnung auf die endgültige, von Gott verheißene Zukunft, in der alles 
Leid überwunden sein wird, dem Vorwurf Vorschub leisten, daß man die 
Religion, den Glauben aus der hiesigen Welt ausklammere und einem 
isolierten Eigenbereich zuweise, indes man das Weltgeschick über sich er- 
gehen lasse. Man habe zu lange die hiesige Welt und ihre Bereiche als 
•Warteraum der Zukunft" betrachtet, warf vor wenigen Jahren der ame- 
rikanische Theologe Harvey Cox der christlichen Verkündigung vor; nicht 
ganz zu Unrecht: Hat man nicht viele, die, wie in Südamerika, in Elend 
und Hunger dahinlebten, lange genug auf das Jenseits vertröstet, ohne 
zu versuchen, ihre Lebensverhältnisse zu verbessern; haben die Millio- 
näre des Landes nicht in dieser ganzen Zeit ihr Gewissen mit einigen Al- 
mosen beruhigt? 

Inzwischen hat sich hier eine gründliche Wandlung vollzogen. Das 
christliche Gewissen ist erwacht, so sehr erwacht, daß daraus sogar ein 
Problem entstanden ist. Das soziale, und in einigen Ländern der dritten 
Welt sogar das politische Engagement der Christenheit hat im letzten 
Jahrzehnt einen solchen Rang erhalten, daß dahinter die eigentliche Glau- 
bensverkündigung und ebenso der unmittelbare Glaubensvollzug, vor al- 
lem im Gebet, zu kurz zu kommen drohen. Eines der Grundanliegen im 
christlichen Raum besteht deshalb heute darin, die sogenannte Horizon- 
tale, d. h. die Hinwendung zur Welt und zu den Menschen, und die Ver- 
tikale, d. h. die Hinwendung zu Gott, in eine Einheit zu bringen: oder - 
im Hinblick auf die oben aufgezeigte Diskrepanz zwischen Glaube und 



Friedrich Wulf 270 

Lebenserfahrung - die Welt der Offenbarung und des Glaubens mitten 
in der hiesigen Welt und ihrer Geschichte zu suchen, zu erfahren und im 
lebendigen Glaubensvollzug bestätigt zu finden. Je mehr dieses Anliegen 
aufgegriffen wird • sowohl von der Theologie als auch von der Glaubens- 
praxis her -, um so mehr besteht die begründete Hoffnung, die von uns 
aufgeworfene Frage: •Gibt der christliche Glaube eine Antwort auf die 
heutige Lebenserfahrung?" wieder positiv beantworten zu können. Ob 
diese Antwort aber so ausfällt, wie viele es vielleicht erwarten? 

II. Versuche einer Antwort 

Zur Einheit von Gottbezug und Weltbezug in Geschichte und Gegenwart 

Das Anliegen ist in der christlichen Überlieferung nicht neu. Schon in der 
Theologie der Kirchenväter taucht es, wenn auch nur ansatzhaft, auf. Bei al- 
lem Dualismus wird doch grundsätzlich die Einheit von Beschauung (Kon- 
templation) und Tätigkeit (Aktion) bejaht1. Ähnlich kann das •Bete und 
arbeite" der monastischen Spiritualität als ein Hinweis darauf gesehen 
werden, daß die •Gottsuche" und die Sorge für das Irdische verbunden 
bleiben müssen. Reflexer und tiefer war die Einsicht in die Einheit 
von Gottbezug und Weltbezug im späten Mittelalter und zu Beginn der 
Neuzeit. Für Eckhart-Tauler2 und vor allem für Ignatius von Loyola war 
das •Gott suchen in allen Dingen" ein Kernwort christlicher und aposto- 
lischer (Ignatius) Spiritualität, wenn auch •die relative Eigenständigkeit 
der weltlichen Sachbereiche" noch kaum gesehen wurde. In letzter Kon- 
sequenz geschah dies erst nach dem Ersten Weltkrieg. Seitdem ist das 
Thema nicht mehr zur Ruhe gekommen. Inzwischen hat es manche Sta- 
dien durchlaufen, bis zur Gefahr eines neuen Dualismus, dieses Mal zu- 
gunsten des christlichen Weltauftrags. Aber auch hier scheinen wir wieder 
einer neuen Mitte zuzustreben. Als repräsentativ für unsere Zeit mögen 
hier zwei Namen stehen: Nach Teilhard de Chardin •sind der transzen- 
dente Gott und das in Evolution befindliche Universum nicht zwei entge- 
gengesetzte Pole, sondern stehen in einer .hierarchischen Konjunktion'"8. 
Dietrich Bonhoeffer hat die viel zitierte Formel geprägt, •Gott (sei) mit- 

1 Vgl. D. A. Csäny, Optima para. Die Auslegungsgeschichte von Lk 10, 38-42 bei den 
Kirchenvätern der ersten 4 Jahrhunderte, in: Studia monastica 2, 1960, S. 5-78; H. Rem- 
itier, Maria und Martha. Zur Deutungsgeschichte von Lk 10,38 ff. im alten Mönchtum, in: 
Erbe und Auftrag, 1964, S. 355-367. 
2 D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den deutschen Predig- 
ten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler. Regensburg 1969. 
8 A. Haas, Teilhard-de-Chardin-Lexikon II, 293. 



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 271 

ten in unserem Leben jenseitig". Zwischen beiden gibt es nicht unwichtige 
Unterschiede: Teilhard sieht die gesuchte Einheit harmonischer als Bon- 
hoeffer: •Eine Evolution konvergierenden Typs harmonisiert mit einer 
Religion christlichen Typs"4. Für Bonhoeffer haftet der Einheit von Gott- 
bezug und Weltbezug immer etwas Schwebendes an; der •eschatologische 
Vorbehalt" ist bei ihm bewußter. 

Im Grunde ist es beim heutigen theologischen und spirituellen Refle- 
xionsstand gleich, woher einer zur Einheit von Gottesbegegnung und 
Weltauftrag zu gelangen sucht, ob von oben, von der Gotteserfahrung, 
oder von unten, von der Welterfahrung her; hier wie dort wird er mit 
den gleichen Fragen konfrontiert. Kommt er unmittelbarer von Gott her, 
dann kann es für ihn heute nur noch den •Gott für die Welt und den 
Menschen" geben, der sich in Christi Menschwerdung und Tod als solcher 
erwiesen hat und der darum den Glaubenden wieder in die Welt hinein- 
sendet, um sie in der Gefolgschaft Christi aus ihrem Unheil herauszuho- 
len, oder positiv: um an ihrer Heilung und ihrem Heil mitzuwirken. 
Kommt er in seiner religiösen Haltung und auch tatsächlich mehr von der 
Weltarbeit und der Begegnung mit den Menschen her, dann muß er seine 
Welterfahrungen, insbesondere seine Liebe zum Nächsten in jene letzte 
Tiefe führen, die zu Gott hin offen liegt und in der die schöpferische 
Kraft, die erlösende, heilende und vollendende Gnade Gottes wirksam 
wird. Wir werden im folgenden den ersteren Weg gehen, weil er weniger 
Täuschungen ausgesetzt zu sein scheint. 

Gotteserfahrung, was ist das? 

In irgendeiner Weise strebt jeder Mensch nach Gott, als dem tiefsten 
Geheimnis seines Lebens, als seinem Ursprung und seiner Heimat, es sei 
denn, er habe seine Uranlage, seine Urbezogenheit auf das Unendliche, 
das Unbedingte, das Absolute und Alles-Umfassende verschüttet. Der 
Atheismus ist eine Depravation des Menschseins, der Atheist ein Torso. 
Wo wenigstens noch ein Spalt in die Tiefe, in den Grund des Herzens of- 
fen ist, da rührt sich unter vielerlei Verkleidungen immer wieder ein Ver- 
langen nach dem für den Menschen aus Eigenem unerreichbaren Gan- 
zen, dem Ungebrochenen und Heilen, nach einer nicht mehr bedrohten 
Sinnfülle. Und noch in der Verzweiflung, im Schrei oder im Fluch kann 
sich solches Verlangen kundtun. Augustinus spricht aus der Erfahrung 
seines Lebens von der ewigen Unruhe des Herzens5, die nur dann aufhöre, 
wenn der Mensch zu Gott gefunden habe. Ähnlich Eckhart: •In ihrem 
4 A. Haas, ebd. I, 68. 
5 Bekenntnisse I, 1. 



Friedrich Wulf 272 

letzten Ziele suchen alle Kreaturen Ruhe, ob sie es selbst wissen oder 
nicht"6. Im Menschen aber ist für ihn dieses Suchen Sehnsucht, die Sehn- 
sucht nach Vollendung in Gott, dem unendlichen Sein: •Wenn er (von 
Gott) etwas schmeckt, dann hungert ihn, und wenn er hungert, dann ißt 
er (schon), und er hungert danach, zu hungern und den Hunger zu ver- 
spüren"7. 

Der Christ weiß, warum dieses Verlangen, warum diese Sehnsucht so 
unabweisbar und drängend ist. Gott hat den Menschen •nach seinem Bild, 
sich ähnlich, erschaffen (Gen 1 26 f., 9, 6). •Der Mensch ist Gott ähnlich, 
wie der Sohn dem Vater ähnlich ist (ebd. 5, 1. 3), weil er von seinem 
Schöpfer etwas Göttliches erhielt (vgl. 2, 7)"8, vor allem seine Geist-Na- 
tur. Der Erlösergott setzt fort, was er in der Schöpfung begonnen hat. In 
seinem gnadenhaften Handeln knüpft er an jene Hinordnung auf das Un- 
begrenzte, Un-endliche an, die dem Menschen als Geist und als Freiheit 
vorgegeben ist. Er teilt sich selbst ihm mit und wird so dem Glaubenden 
zur innersten Dynamik einer unbegrenzten Bewegung der Hoffnung auf 
ihn als seine Vollendung hin (K. Rahner). In Christus ist das endgültig, 
unwiderruflich geworden. In seinem Durchgang durch den frei angenom- 
menen Tod hat er ein für allemal den Zugang ins Allerheiligste, den Ort 
der persönlichen Gegenwart Gottes, geöffnet (Hebr 10, 19), so daß jeder, 
der glaubt, einen •freimütigen" Zutritt zum Vatergott hat. 

Damit ist die Möglichkeit der Gotteserfahrung gegeben. Sie kennt viele 
Weisen und Stufen, von einem Angerührtwerden im •Vorübergehen" 
bis zur mystischen Erkenntnis und Einung. Immer hat sie zur Voraus- 
setzung, daß der Glaubende sich mehr und mehr auf Gott als den Allei- 
nigen und Einzigen einläßt, nicht nur in Stunden der Not, sondern im Ge- 
samt des Lebens; daß er sich seiner selbst entäußert, sich leer macht von 
allem, was die Tendenz hat, ihn abzuschließen und auf sich selbst zu stel- 
len. Und auch so bleibt er noch lange ein Suchender, macht er die Erfah- 
rung, die Augustinus in seinen Bekenntnissen (X, 6) beschreibt: Nichts 
von all dem, was ihm in dieser Welt begegnet, was man fassen oder be- 
nennen kann, ist Gott; Gott ist nicht einmal ein •Gegenüber" im mensch- 
lichen Sprachverstand. Er ist der Umfassende, über alles hinaus und in- 
nerlicher als wir uns selbst. Aber bisweilen geschieht es, daß ein Mensch 
plötzlich und unerwartet innehält und ausruft: das ist es, die Erfahrung 
Gottes, seiner selbst, unbeschreiblich und dennoch unverwechselbar, vor 
allem dort, wo sie auf höheren Stufen widerfährt, zuteil und geschenkt 
wird. Der Inhalt solcher Erfahrung ist nur ein einziger: Gottes Nähe, das 

6 Meister Eckhart, Ein Breviarium aus seinen Schriften. Ed. A. Bernt, Insel-Verlag, S. 17. 
7 Sermones et Lectiones super Ecclesiastici 52. 
8 Bibel-Lexikon, Hrsg. H. Haag, 1968, 2. 



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 273 

Ankommen des Umfassenden, des Alles, das sich zeigt, und demgegenüber 
die Nichtigkeit des Erfahrenden, Gottes Heiligkeit und die eigene Un- 
heiligkeit, Gottes Reichtum und die eigene Armut, beglückend und 
schmerzlich zugleich. Damit ist in jeder Gotteserfahrung, in dem Maße sie 
eine solche ist, immer zugleich eine jede Psychologie qualitativ überstei- 
gende Selbsterfahrung gegeben9. 

Sind wir damit aber nicht bei dem angekommen, was man in der spiri- 
tuellen Überlieferung das •Gott allein" genannt hat, wie im Schlußvers 
des berühmten Gebetes der hl. Teresa von Avila: •Gott allein genügt"? 
Und sah man darin nicht das Ziel alles Vollkommenheitsstrebens, gerade- 
zu den Gipfel christlicher Vollkommenheit? Gibt es deshalb von hierher 
noch eine Rückkehr zur rauhen Erde, zu den Weltaufgaben, zu den Mit- 
menschen? Wird aus dieser Einsamkeit noch die Einheit von Gottbezug 
und Weltbezug des Christen ansichtig gemacht werden können? Wir wol- 
len sehen. 

Die Erfahrung des im Schweigen sprechenden Gottes 

Kommen wir zunächst noch einmal auf die oben beschriebene Gottes- 
erfahrung zurück. Sie vollzieht sich im Dunkel des Geheimnisses und im 
Schweigen des Unsagbaren. Obwohl derjenige, der Gottes Nähe erfährt, 
in einem überirdischen Licht steht, bleibt Gott für ihn in der •Wolke" 
verborgen. Obwohl er sich angeredet weiß, vernimmt er nichts; denn •Gott 
ist eine Sprache ohne Sprache und ein Wort ohne Wort"10. Es ist, als be- 
finde sich der Gott-Erfahrende in einer anderen Dimension: er sieht, ohne 
zu sehen, und hört, ohne zu hören; er sieht im Glaubenslicht und versteht 
mit dem Glaubensgehör. Darum die klassische Antwort eines, der sich 
solcherart gerufen wußte, Samuel in seinem nächtlichen •Gesicht": •Rede, 
Herr, dein Knecht horcht hin" (1 Kg 3, 10). Und im Hinhorchen vernimmt 
er, wie alle Gerufenen des Alten und Neuen Bundes, die Propheten Isra- 
els und die Jünger Jesu, was der Geist ihnen eingab, der ihnen ihre je 
gegenwärtige Lebenssituation interpretierte im Licht und im Kontext des 
Heilshandelns Gottes an seinem Volk und später des Christusgeheimnis- 
ses. Und sie alle verstanden, was ihnen zu tun von Gott aufgetragen war. 
Sie verstanden es im •unaussprechlichen Seufzen" des Heiligen Geistes 
(Rom 8, 26). 

Das ist das Eigentümliche des Zwiegespräches mit Gott. Es ist ganz 
anders als unter Menschen. Zwar macht zumal das Alte Testament den 
Eindruck, als spreche Gott mit den Menschen, mit den Patriarchen, mit 

8 Vgl. K. Rahner, Gesammelte Schriften X, 133. 
10 Meister Eckhart, Ein Breviarium aus seinen Schriften, a.a.O. 10. 



Friedrich Wulf 274 

Mose, mit den Propheten, ganz auf menschliche Weise, und als antwor- 
teten die Angesprochenen so, wie sie einem anderen Menschen antwor- 
ten. Aber das ist nur menschliche Redeweise, um sich anderen deutlich zu 
machen. Wie sollten sie es anders tun? Da das Zwiegespräch mit Gott 
einer anderen als der irdischen Sphäre angehört, fehlt uns die Sprache 
dafür (man wird unwillkürlich an die Geistgabe des •Zungenredens" 
erinnert, das nach Paulus der Gabe der Auslegung bedarf, 1 Kor 12, 10); 
es müßte eine •himmlische" Sprache sein. Selbst die Ostererscheinungen 
zeigen noch einen ähnlichen Charakter: Der Auferstandene läßt sich se- 
hen, er •zeigt" sich den Jüngern in unvorstellbarer Weise; sie erkennen 
ihn nur im Glauben. Darum sind auch die Gespräche, die er mit ihnen 
führt, anderer Art, als sie es bei seinen Lebzeiten waren. Zwar werden 
die Reden des Auferstandenen wie Reden eines unter uns lebenden, ge- 
wöhnlichen Menschen wiedergegeben. Sie beinhalten sehr konkrete Dinge, 
geben konkrete Anweisungen, unterstützt von sehr konkreten Gesten und 
Handlungen (Anhauchen bei der Geistmitteilung, Hinhalten der offenen 
Seitenwunde dem ungläubigen Thomas gegenüber, Essen des Fisches, Ab- 
schiedssegen bei der Himmelfahrt), aber auch hier wird eine menschliche 
Redeweise gebraucht, um die Wirklichkeit des Auferstandenen, der den 
Kreuzestod gestorben war, die Wirklichkeit der Begegnung mit ihm und 
des den Jüngern gewordenen Auftrags mit seinen Vollmachten, gegen 
jeden Zweifel sicherzustellen. In ebendieser geheimnisvollen Wirklich- 
keit hat es aber den Jüngern zugleich die Sprache verschlagen; sie können 
mit Jesus nicht mehr so reden, wie sie es früher getan hatten. Als Petrus 
bei der Erscheinung am See (Joh 21) aus dem Boot springt und seinem 
Herrn entgegeneilt, um als erster bei ihm zu sein, da steht er plötzlich 
stumm vor ihm und findet kein Wort; er wendet sich darum wieder den 
Mitjüngern zu, um ihnen zu helfen, das mit Fischen angefüllte Boot an 
Land zu ziehen. Was der Auferstandene •spricht", wenn er den Geist mit- 
teilt, die Jünger aussendet, •sagt" er, menschlich gesehen, im Schweigen, 
ähnlich wie Gott selbst. Was darum die Jünger •sehen" und an inneren 
Worten vernehmen mögen, verstehen sie nur in der Erfahrung des Glau- 
bens, die ihnen gewährt wird. Im Glauben aber sind sie sicher, daß Er es 
ist, der Gekreuzigte, der ein für allemal zu neuem Leben erweckt wurde; 
daß Er ihnen den Auftrag gab, seine Botschaft weiterzusagen, sein Ge- 
dächtnismahl zu feiern und alle Menschen zu Jüngern zu machen. Was 
sollen sie auf solche Erfahrungen antworten und tun? Paulus hatte nur 
eine Frage, als der Auferstandene sich ihm, dem Eiferer für das Gesetz, 
vor den Toren von Damaskus plötzlich zeigte, so daß er, geblendet von 
dem geheimnisvollen Licht eines Stärkeren, zu Boden stürzte und nichts 
mehr sah: •Herr, was willst du, daß ich tun soll?" (Apg 9, 6). Petrus war 



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 275 

schon weiter im Glauben, als der Herr bei der Erscheinung am See sich 
seinem Blick mit dem Anruf entzog: •Du folge mir!" (Joh 21, 19. 22). Die- 
ser Anruf, die Summe seiner Erfahrung mit Jesus, genügte ihm für alles, 
was ihm für seine Sendung in die Welt mitgegeben wurde. 

Wir selbst sind die von Gott Gesagten 

Damit stehen wir nun im Mittelpunkt unseres Themas, im Überschritt 
von Gott zur Welt. Fragen wir darum an dieser Stelle noch einmal: •Gibt 
der christliche Glaube eine Antwort auf unsere heutige Lebenserfahrung?" 
Unsere Antwort wird lauten: Nur dann, wenn wir das tun, was die gro- 
ßen Glaubenden der Geschichte des Glaubens an den einzigen Gott, den 
Gott der Verheißung, angefangen von Abraham, dem •Vater unseres 
Glaubens" (Rom 4, 11.12.16.18), bis heute getan haben. Sie alle machten 
die Erfahrung Gottes, des Unendlichen, Alles-Umfassenden, Allmächti- 
gen und Liebenden. Sie vernahmen seine Stimme im Schweigen seines 
unaussprechlichen Geheimnisses und wußten sich darin angerufen. Sie 
ließen sich im Glauben auf diesen schweigenden Anruf ein und versuch- 
ten ihn im Licht ihrer Erfahrung in ihre Zeit und ihr Leben zu überset- 
zen. Damit gaben sie auch ihren Nachfahren einen Sprachunterricht zum 
Verstehen des schweigend-redenden Gottes. Der große Interpret der im 
Geheimnis der unendlichen Liebe verhüllten Sprache Gottes, der Sprache 
des Erlösergottes, seines Rufes in die vom Todesschicksal bedrohte, ins 
Unheil verstrickte Menschheit, schlechthin ist Jesus Christus, •der getreue 
Zeuge" (Offbg 1,5), der •am Herzen des Vaters ruht und uns Kunde von 
ihm gebracht hat" (Joh 1,18). 

Wollen wir also eine Antwort aus dem Glauben auf unsere heutige 
Lebenserfahrung, die von Übergang in eine neue Epoche der Geschichte 
gekennzeichnet ist, erhoffen, dann dürfen wir uns weniger denn je mit 
fertigen Glaubensformeln begnügen, so unentbehrlich sie sein mögen, son- 
dern müssen in irgendeinem Maß die Erfahrung des im Schweigen seiner 
Unendlichkeit sprechenden Gottes machen, uns von ihm mitten in unserem 
Leben, unserer Situation, unserer Not angerufen, angenommen und ge- 
fordert wissen. Mit anderen Worten, Gott verweist uns auch in der höch- 
sten Erfahrung seiner selig-schmerzlichen Nähe nicht in einen ersehnten 
Himmel, sondern auf die Erde zurück; er verweist uns auf uns selbst und 
unser hier und jetzt zu bestehendes Leben, so daß er mit dabei ist, •mitten 
in unserem Leben jenseitig", nahe unter der Verhüllung seines Geheim- 
nisses. In solchem Entwurf wird die Einheit von Gottbezug und Weltbezug 
in eindrucksvoller, lebendiger, dem Glaubensvollzug entstammender 
Weise verwirklicht oder jedenfalls immer wieder versucht. 



Friedrich Wulf 276 

Kaum einer hat diesen Gedanken in einer so beeindruckenden und viel- 
leicht auch erschreckender Weise durchgeführt wie K. Rahner in einem 
neueren Aufsatz11. •Wie aber", heißt es dort, •wenn wir sagen würden 
und sagen dürften: (in der Gotteserfahrung, wie sie oben beschrieben 
wurde) erfahren wir (zugleich) uns selber als die von Gott Gesagten, als 
die in der Konkretheit unserer Existenz von der souveränen Freiheit Got- 
tes Herkommenden und Verfügten? Wie, wenn wir sagen: Was Gott uns 
zunächst einmal sagt, sind wir selber in der Verfügtheit unserer Freiheit, 
in der Unverfügbarkeit unserer Zukunft, in der nie auflösbaren und nie 
funktional rationalisierbaren Faktizität unserer Vergangenheit und Ge- 
genwart?" •Wir, als die von Gott Gesagten ... in der Konkretheit unse- 
rer Existenz", mit unserer Umwelt und Mitwelt, mit unseren Aufgaben, 
Sorgen und Nöten, mit unserem Versagen und unserer Schuld, mit unserer 
Vergangenheit unserer Geschichte und dem Weg in die Zukunft. •Das ur- 
sprünglichste Wort Gottes an uns in unserer freien Einmaligkeit ist nicht 
ein Wort, das zusätzlich oder als einzelnes neben anderen Erfahrungs- 
gegenständen sich kategorisch punktförmig innerhalb eines weiteren Rau- 
mes unseres Bewußtseins ereignet, sondern wir selbst in der Einheit, Ganz- 
heit und Verwiesenheit auf das unbegreifliche Geheimnis, das wir Gott 
nennen, das Wort Gottes, das wir selbst sind und das als dieses uns gesagt 
wird." Und noch einmal: •Wenn sich der Mensch durch (den seine Natur 
bestimmenden) Geist und (die) Gnade in einem als der von Gott sich selbst 
Gesagte erfährt..., dann hört (er) sich selbst als Anrede Gottes, die durch 
Glaube, Hoffnung und Liebe in der gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes 
mit Gottes Selbstzusage erfüllt ist." Eine gedankenschwere, verlockende 
und zugleich betroffen machende Aussage. In ihr scheint eine Antwort des 
christlichen Glaubens auf die heutige Lebenserfahrung gegeben zu sein. 
Das soll zum Schluß noch kurz gezeigt werden. 

Die heutige Lebenserfahrung in der Deutung des Wortes Gottes, 
das wir selbst sind 

Eine der Grunderfahrungen des Menschen heute, sofern er nur bewußt 
lebt und die Welt, so wie sie sich ihm darbietet, vor sich kommen läßt, ist 
das Gefühl einer großen Einsamkeit und Ratlosigkeit. Auch der Christ ist 
davon nicht befreit. Denn der Glaube gibt keine unmittelbare Antwort auf 
die Rätsel der Zeit. Und Gott scheint fern zu sein. Er zeigt sich nicht als der 
in der Geschichte Handelnde, nicht einmal in den Geschicken der Kirche. 
So empfinden es jedenfalls viele und leiden darunter. Wird dieses Emp- 

11 In: Der Mensch vor dem Anspruch der Wahrheit und der Freiheit (Festgabe zum 70. 
Geburtstag von Joh. B. Lotz). Ffm 1973, 234. 



Der christliche Glaube und die heutige Lebenserfahrung 277 

finden nicht noch verstärkt, wenn uns gesagt wird, daß die einzige •Anrede" 
des in der Gnade sich selbst mitteilenden Gottes an uns, die Glaubenden, 
wir selbst sind, wir mit unserem Namen und unserem Schicksal; daß wir 
mit unseren Hoffnungen und Ängsten sein •Wort" sein sollen, Gottes Wort 
für uns und vielleicht auch für andere? Sind wir dann nicht noch mehr 
allein gelassen, auf uns selbst gestellt, da Gott ja schweigend in sein Ge- 
heimnis gehüllt bleibt? 

Und doch. In der Erfahrung der Nähe des verborgenen Gottes ist das 
Bewußtsein, von eben diesem Gott angeredet zu werden, in der Konkret- 
heit unserer Existenz die von ihm Gesagten, ja sein bleibendes Wort zu 
sein, eine Kraft. Diese Kraft läßt den Glaubenden nicht nur immer wieder 
sich selbst annehmen, sondern treibt ihn auch an, sich auf den Gang seines 
Lebens einzulassen, dessen Schwierigkeiten und Konflikten nicht auszu- 
weichen, den Menschen so zu begegnen, daß er ein Wort für sie sein kann, 
ein Wort Gottes in ihre je eigene Situation hinein, ein Wort des Verste- 
hens, des Zuspruchs, der Geduld, der Liebe und der Vergebung. Auf die- 
sem Wege wird der Glaubende allerdings nur durchhalten, wenn er die 
Sprache Gottes buchstabieren lernt. Denn die Sprache des Menschen, so 
wie dieser sich vorfindet, und die Sprache Gottes sind so verschieden, daß 
es kaum eine Verständigungsmöglichkeit zwischen beiden gibt, außer im 
Glauben. In tiefer und zwingender Weise hat Kierkegaard diesen Sprach- 
unterschied in einem Gebet zum Ausdruck gebracht: 

Vater im Himmel! Deine Gnade und Barmherzigkeit wechselt nicht im 
Wechsel der Zeiten, Du alterst nicht im Laufe der Jahre, als wärst Du, 
gleich einem Menschen, gnädiger an einem Tage als an einem andern, 
gnädiger am ersten als am letzten; Deine Gnade währt unverändert, wie 
Du unverändert derselbe bist, ewig jung, neu mit jedem neuen Tag • 
denn jeden Tag sagst Du ja •noch heute". O, wenn nun aber ein Mensch 
auf dieses Wort achtet, von ihm ergriffen, in heiligem Entschluß, mit 
Ernst zu sich selbst sagt •noch heute": so bedeutet es, daß er sich noch an 
diesem Tage ändern möchte, gerade wünscht, daß dieser Tag den andern 
Tagen gegenüber recht bedeutungsvoll werden möge, bedeutungsvoll 
durch die erneute Bestärkung im Guten, das er einmal wählte, oder je- 
denfalls doch dadurch bedeutsam, daß er das Gute wählt. Deine Gnade 
und Barmherzigkeit sind es, unverändert jeden Tag •noch heute" zu 
sagen, aber hieße es nicht Deine Barmherzigkeit und Gnade verspielen, 
wenn ein Mensch so unverändert von Tag zu Tag •noch heute" sagen 
wollte; Du bist ja der, welcher die Zeit der Gnade •noch heute" gibt, 
aber der Mensch ist es, der die Zeit der Gnade •noch heute" ergreifen 
soll. So reden wir mit Dir, o Gott; es ist ein Sprachunterschied zwischen 
uns, und doch streben wir danach, Dich zu verstehen und uns für Dich 



Friedrich Wulf 278 

verständlich zu machen; und Du schämst Dich nicht darüber, unser Gott 
zu heißen: Was nun dann, wenn Du, o Gott, es sagst, der ewige Ausdruck 
für Deine unveränderliche Gnade und Barmherzigkeit ist, dasselbe ist, 
wenn ein Mensch es recht verstehend wiederholt, der stärkste Ausdruck 
für die tiefste Veränderung und Entscheidung - ja, als wäre alles ver- 
loren, wenn die Veränderung und Entscheidung nicht noch heute ge- 
schähe. So gib Du also denen, die heute hier versammelt sind, . .. daß 
dieser Tag zu ihrem wahren Segen werde, auf daß sie Seine Stimme 
hören, den Du zur Welt gesandt, die Stimme des guten Hirten, damit Er 
sie kenne und sie Ihm folgen12. 
Der Sprachunterschied zwischen Gott und den Menschen kann so groß 

sein, daß das, was die Menschen •weise" nennen, vor Gott •törricht" ist, 
und umgekehrt, wie Paulus am Geheimnis des Kreuzes zeigt. Der Apostel 
hatte dieses Geheimnis in der Gemeinschaft mit Christus und in seinem 
Geist so vollkommen buchstabieren gelernt (1 Kor 1-2), daß er sich nur noch 
•im Kreuz (seines) Herrn Jesus Christus" zu rühmen vermochte (Gal 6, 14). 
Wer dahin gekommen ist, dem wird der Glaube auch Antwort geben auf die 
heutige Lebenserfahrung. Wo andere schon gar keinen Sinn mehr zu ent- 
decken vermögen, da ist für ihn das Leben bis zum Rande mit Sinn erfüllt. 
Dazu braucht es nicht einmal der Heiligkeit im kanonisch beglaubigten 
Sinn. Aber eines ist unentbehrlich: ein lebendiger Glaube, eine Glaubens- 
erfahrung mitten in der Heillosigkeit unserer Zeit und der Ohnmacht des 
eigenen Herzens. 

Und damit sind wir am Ziel unserer Betrachtung. Wenn der Glaube 
unserer Väter den Menschen unserer Tage wieder eine überzeugendere 
Antwort auf ihre in vielem so gewandelte Lebenserfahrung geben soll, 
dann bedarf es nicht in erster Linie eines neuen, zeitgemäßeren Vokabu- 
lars - so bedeutungsvoll epochale Leitideen wie Freiheit, Befreiung, 
Mündigkeit, Gleichheit oder Hoffnung auch sein mögen -, sondern jenes 
•Wortes", das aus dem Munde Gottes kommt und das der Mensch selbst 
ist, sofern er sich nur auf den in der Selbstmitteilung Gottes eingeschlos- 
senen Anruf eingelassen hat und ihn im ganzen Umkreis seiner Lebens- 
aufgaben und -erfahrungen ständig von neuem wiederentdeckt. Wenn 
davon die Verkündigung geprägt wäre und Zeugnis ablegte, dann würde 
Gottes Heilshandeln auch in der von Menschen gemachten Welt für den 
Glaubenden aufstrahlen, und es würde sich an uns wiederholen, was mit 
Jesus geschehen ist, der sein Leben hingab in den Tod, um in ein neues 
Leben wiederzuerstehen. 

12 Gebete, E. W. Rest, Hegner, Köln und Ölten, 50 f. 




