
Emanzipation oder Freiheit 

Zum Verhältnis von gesellschaftlicher Emanzipation 
und kirchlich vermitteltem Heil 

Karl Forster, München-Augsburg 

In der Gesellschaft wird heute ungleich mehr als noch vor wenigen Jahren 
nach dem Glück, der Zukunft, dem Sinn des Lebens gefragt. Ideologien und 
Utopien haben nach Jahren einer betonten Sachlichkeit und einer sehr be- 
wußten Beschränkung auf das empirisch Meßbare und im Experiment Er- 
härtete neue Chancen. Religiöse Erfahrung wird von einzelnen und in 
Gruppen gesucht. In der Pädagogik stehen neben, ja vor der Erlernung for- 
maler Fertigkeiten wieder Wertprobleme, insbesondere gesellschaftliche 
Wertsetzungen, auf der Tagesordnung. Manche meinen, die so gekenn- 
zeichnete Wende des menschlichen Denkens und des gesellschaftlichen Be- 
wußtseins sei eine Chance für den christlichen Glauben und seine Spiritua- 
lität, wenn sie nur in einer für die neuen Fragen der Menschen vernehm- 
baren Weise bezeugt und gelebt würden. Im Grunde hindere nichts als die 
institutionelle Verkrustung kirchlicher Glaubens- und Verkündigungspraxis 
daran, dem Evangelium neue Bereiche zu erschließen, es zur befreienden 
Botschaft für eine Welt auf der Suche nach Hoffnung werden zu lassen. 

Die Tendenzen des Aufbruchs zu Wert- und Sinnfragen oder der neuen 
Suche nach religiösen Erfahrungen sind vielschichtig. Komplex sind auch 
die Erwartungen an eine institutionsfreie Religiosität. Sicher ist, daß die 
Forderungen nach Emanzipation oder Befreiung, nach institutionell nicht 
behinderter Kreativität, die Suche nach Glücksverheißungen oder Glücks- 
erfahrungen, die Ablehnung gesellschaftlicher und kirchlicher Institutiona- 
lität, die spannungsgeladene Distanz zu Ordnungen und Normen zu den 
entscheidenden Elementen gegenwärtiger Bewußtseinstendenzen zählen. 
Außer Zweifel steht auch, daß sich in der wissenschaftlichen und gesell- 
schaftlichen Diskussion Gegenpositionen gegen die neuen Ideologien zu 
formieren beginnen, die christlichen Anpassungen an die ideologische Welle 
nicht weniger kritisch gegenübertreten als den Ideologien selbst. Nicht sel- 
ten werden Vertreter solcher Gegenpositionen von Konservativen des 
Glaubens und der Kirche vorschnell auch als Verbündete einer institutio- 
nellen Bewahrung von Identität und Tradition des Glaubens betrachtet. 
Jeder, der bewußt in unserer Gesellschaft lebt, ist in das diffuse Span- 
nungsfeld der genannten Postulate verwickelt - nicht nur in theologischen 
Disputen, in der Publizistik oder bei politischen Grundsatzdiskussionen, 



Karl Forster 280 

auch in den Fragen des eigenen Selbst. Da sich die oft beklagten grundsätz- 
lichen Polarisierungen in unserer Gesellschaft - erkannt oder unerkannt - 
durch viele Lebensbereiche ziehen, scheint es notwendig, über einige 
Grundrichtungen der vielfach verästelten Tendenzen nachzudenken. Dies 
soll hier - natürlich nur in einer bruchstückhaften Weise - versucht werden, 
indem die beiden auf den ersten Blick am weitesten voneinander entfern- 
ten Positionen gegenübergestellt werden: gesellschaftliche Emanzipation 
und kirchlich vermitteltes Heil. In diesen beiden Stichworten sind sowohl 
die allgemeinen Spannungen zwischen Gesellschaft und Kirche wie die be- 
sonderen zwischen Emanzipation und institutionell vermitteltem Heil an- 
gesprochen. Die Überlegung soll sich an vier Fragen orientieren: (1) Wor- 
auf zielt gesellschaftliche Emanzipation? (2) Wie verhalten sich Postu- 
late der gesellschaftlichen Emanzipation und christliche Heilserwartung 
zueinander? (3) Muß Kirche ein Hindernis personaler Religiosität sein? (4) 
Was ist der Kern einer spezifisch christlichen Position zum Emanzipations- 
trend in der Gesellschaft? 

1. Worauf zielt gesellschaftliche Emanzipation? 

Wer über die Forderung nach der Emanzipation der Gesellschaft nachdenkt, 
muß sich vorab Klarheit darüber verschaffen, welchen Wandel der Wort- 
sinn dieses Begriffes vom römischen Recht und von der Sklavenbefreiung 
der Antike bis in die Gegenwart erfahren hat. Im römischen Recht handelte 
es sich zunächst um die rituell komplizierte Entlassung des erwachsenen 
Sohnes aus der väterlichen Gewalt, also um ein gesetzlich geregeltes Rechts- 
geschäft zwischen einzelnen Personen1. Auch bei der massenweisen Frei- 
lassung von Sklaven in der spätrömischen Kaiserzeit hat Emanzipation 
noch diese Rechtsstruktur behalten, wenngleich die große Zahl ihrer An- 
wendung auch eine Folge des für diese Zeit kennzeichnenden Druckes poli- 
tischer und sozialer Notwendigkeiten war. Christengemeinden erwiesen 
sich dabei aus ihrer gläubigen Sicht des Menschen als besonders geneigt zu 
diesem Rechtsakt. 

Seit der Französischen Revolution und verstärkt im Gefolge der Aus- 
breitung der Industriegesellschaft hat sich Emanzipation, Freisetzung aus 
einem Status minderen Rechtes, zu einer gesellschaftlichen Dynamik ent- 
wickelt, die zuerst das Bürgertum und die Bauern, schließlich die Arbeiter- 
schaft erfaßte. Sie schöpfte ihre Kraft einerseits aus allgemeinen geistigen 
Impulsen der Aufklärung, insbesondere aus dem Gedanken der Gleich- 
heit, anderseits auch aus dem wachsenden Angewiesensein der Privilegier- 

1 Vgl. E. Steinbach, Emanzipation, in: RGG 2 «1958, 450-453. 



Emanzipation oder Freiheit 281 

ten auf die Kooperation der Benachteiligten2. Emanzipation in diesem neu- 
zeitlichen Verständnis zielt nicht mehr auf Rechtsgeschäfte einzelner Per- 
sonen, auch nicht auf viele Rechtsgeschäfte im Gefolge eines politischen 
oder sozialen Wandels, sondern auf den neuen Gesamtstatus einer gesell- 
schaftlichen Gruppe, eines Standes oder einer Klasse, gegenüber anderen 
Gruppen, Ständen oder Klassen. Das Emanzipationsbegehren wird jetzt 
getragen von einem umfassenden Streben nach Befreiung aus gesell- 
schaftlichen Ungleichheiten. Indem dabei konkrete Ziele erreicht werden, 
entstehen freilich nicht selten - wie das Beispiel des aufsteigenden Bür- 
gertums in der Zeit des Frühkapitalismus beweist - neue bedrückende Un- 
freiheiten für vorhandene oder sich neu bildende Stände und Klassen. Fol- 
gerichtig propagieren Karl Marx und der Marxismus nicht nur die Beseiti- 
gung politischer, wirtschaftlicher oder sozialer Benachteiligungen der Ar- 
beiterklasse, sondern das umfassende Ziel der klassenlosen Gesellschaft, für 
das der Kampf der benachteiligten Klasse gegen die Privilegierten eine 
notwendige Durchgangsphase sein soll3. Das Kapital soll nicht nur mit 
dem Ziel eines einigermaßen gerechten Ausgleichs umverteilt werden, es 
soll endgültig als Faktor der Ungleichheit dadurch überwunden werden, 
daß es in die Hände aller gelegt wird. Erst so soll die Arbeit in ihren Rang 
als Ordnungselement der Gesellschaft eintreten können. Nicht nur be- 
stimmte Gruppen, alle Menschen sollen am Ende aus ihrer Selbstentfrem- 
dung befreit werden. 

Für die gegenwärtige Diskussion um die Forderung einer emanzipierten 
Gesellschaft ist es nicht weniger bedeutsam, jene neuzeitlichen Emanzipa- 
tionsbewegungen zu verfolgen, die sich gewissermaßen neben den der Ent- 
wicklung der Industriegesellschaft unmittelbar zugeordneten Programmen 
her abgezeichnet haben. Die bekanntesten dieser Bewegungen, die sich bis 
vor kurzem im allgemeinen Bewußtsein sogar fast ausschließlich mit dem 
Begriff der Emanzipation verbunden haben, sind die Emanzipation der 
Juden und die der Frauen4. Beide setzten sich - sieht man von dem un- 
menschlichen Rückfall der Judenverfolgung des Nationalsozialismus ab - 
prinzipiell bis zur vollen politischen, rechtlichen und sozialen Gleichstel- 
lung durch. Insbesondere die Frauenemanzipation zeigt freilich bis heute, 

2 Vgl. U. Mosiek, Emanzipation; Schalom Ben Chorin, Emanzipation, jüdische, in: LThK 
3 21959, 842 f.; M. Offenberg, Frauenbewegung, in: LThK 4 21960, 303-305. 
8 Gegen das politische Emanzipationskonzept des Bürgertums, das insbesondere die 
Emanzipation der Gesellschaft vom Staat anstrebte, setzte Marx das Postulat der mensch- 
lichen Emanzipation, in der sich der Mensch zu seinem •Gattungswesen" entfalten soll. 
Vgl. K. Marx, Frühe Schriften 1, hgg. von H. J. Lieber, P. Furth, Darmstadt 1962, 479. 
4 Vgl. E. Steinbach, aaO. 
Für die Bewertung der Judenemanzipation durch Marx vgl. K. Marx, Frühe Schriften, 
aaO., 455, 460 f. 



Karl Forster 282 

daß eine bloß formale Gleichstellung mit den bis dahin rechtlich, politisch 
oder sozial Bevorzugten die wünschenswerte Freiheit der Selbstverwirk- 
lichung nicht zu sichern vermag. Gerade eine schematische Gleichstellung 
kann zu neuen Benachteiligungen führen, wenn beispielsweise die Ver- 
gleichsstandards für die Bewertung beruflicher Leistungen unverändert 
vom bisher bevorzugten männlichen Bevölkerungsteil übernommen wer- 
den und in der Natur begründete Eigenprägungen unberücksichtigt blei- 
ben. Ähnliche Erfahrungen dürften von der Praxis der neuen staatlichen 
Gesetzgebung zur Ehescheidung zu erwarten sein. Wenn das faktische Ver- 
hältnis zum bisher bevorrechteten männlichen Bevölkerungsteil spürbar 
hinter rechtlichen Gleichberechtigungsformeln zurückbleibt, können solche 
Erfahrungen die verbliebenen Bewußtseinsstrukturen aus dem Kampf um 
die rechtliche Gleichstellung zu einer verschärften Unzufriedenheit mit den 
neuen gesellschaftlichen Verhältnissen steigern. Eine Befragung im Früh- 
jahr 1974 hat ergeben, daß 62 Prozent der Frauen in der Bundesrepublik 
Deutschland fanden, in der Gleichberechtigung zwischen Männern und 
Frauen fehle noch viel; 38 Prozent der Frauen äußerten in der gleichen 
Befragung die Meinung, keine der vier politischen Parteien mache es in 
der Durchsetzung der Gleichberechtigung der Frau in allen Lebensberei- 
chen gut5. 

Die Emanzipationsforderung in der gegenwärtigen Diskussion, wie sie 
vor allem von der •Frankfurter Schule" erhoben wird, knüpft an dem 
Emanzipationsgedanken an, den Karl Marx vor allem in seinen Früh- 
schriften mit dem umfassenden Anspruch vertritt, die wahre Humanität 
des Menschen als •Gattungswesen" in einer Hassen- und herrschafts- 
freien Gesellschaft zum Vorschein bringen zu wollen. Bei allen unter- 
schiedlichen Sichtweisen, die sich bei Herbert Marcuse, Jürgen Habermas, 
Max Horkheimer, Theodor Adorno oder auch bei Bloch finden, spielen 
jedoch für die für Marx so entscheidenden sozio-ökonomischen, die wirt- 
schaftlichen Verhältnisse der Gesellschaft betreffenden Sachverhalte und 
Gesetzmäßigkeiten kaum die zentrale Rolle. Es geht auch nicht primär 
um die Selbstbefreiung einer Klasse gegen Herrschaftselemente anderer 
Klassen oder um die Angleichung Benachteiligter an die Standards Be- 
vorzugter. Vielmehr geht es um Kampf gegen die bestehenden gesell- 
schaftlichen Institutionen als Herrschaftsstrukturen insgesamt, um Über- 
windung eines Systems der Bürokratisierung und Institutionalisierung 
als solchen, um Befreiung von der Geschichte durch die Herbeiführung 
der Stunde Null, um Beseitigung der Unfreiheiten einer Konsumgesell- 
schaft durch die neue Definition der menschlichen Bedürfnisse. Selbstver- 

5 Diesen Hinweis verdanke ich einer Information des Instituts für Demoskopie Allens- 
bach: HD-Umfrage 1232, Februar/März 1974. 



Emanzipation oder Freikeit 283 

wirklichung soll gegen Selbstentfremdung in einem fundamentalen an- 
thropologischen Sinn durchgesetzt werden6. Diesen Ansatz gewinnt etwa 
Marcuse dadurch, daß er die Lehre von Karl Marx mit psychologischen 
Thesen von Sigmund Freud verbindet. So braucht er zur Begründung sei- 
nes Postulates der Befreiung aus der Not gar nicht materielle Notsitua- 
tionen in der Wohlstandsgesellschaft nachzuweisen. Die Uberflußgesell- 
schaft ist für ihn nicht deshalb von Übel, weil sie nicht überall auf der Welt 
die Armut beseitigt hat, sondern weil sie die individuellen Bedürfnisse in 
einer Weise manipuliert, die nur scheinbar zur Freiheit, in Wahrheit aber 
zu Abhängigkeit, Sklaverei und Selbstentfremdung führt7. Die Prophe- 
ten der •kritischen Theorie" hoffen nicht auf Selbstbefreiung einer unter- 
drückten Klasse. Sie setzen auf intellektuelle Eliten, die notfalls die Ge- 
sellschaft zu ihrem Glück der Emanzipation, zur eigenständigen schöpfe- 
rischen Selbstverwirklichung unter dem Primat der emotional menschli- 
chen Antriebsstrukturen, insbesondere des Lustprinzips, zwingen müssen8. 

Die Menschen und die Gesellschaft selbst sollen also verändert werden. 
Sie können nur verändert werden, indem ihre intellektuellen Lebensbedin- 
gungen strukturell und revolutionär verändert werden. Was in der Eman- 
zipationstheorie der neuen Linken genuin marxistisch ist, sind nicht so sehr 
die Inhalte einer sozio-ökonomischen Analyse oder die Strategie der Mo- 
bilisierung der Arbeiterklasse zum Klassenkampf als vielmehr die Grund- 
züge einer materialistischen Sicht der menschlichen Gesellschaft, das Ver- 
trauen in dialektische Entwicklungsprozesse dieser Gesellschaft sowie das 
Pathos von gesellschaftlicher Verelendung und Befreiung9. Subtiler als im 
Marxismus ist die anthropologische Sicht. Besonders bei Marcuse greifen 
die Forderung einer Veränderung der Verhältnisse und die Forderung 
einer Veränderung der Grundstruktur des menschlichen Subjektes inein- 
ander. In der Realisierung des neuen Menschen wirken eine durch die Ver- 
hältnisse entfremdete naturhafte Basis und die mit zunehmendem Fort- 
schritt und wachsender Freiheit planbare Höherentwicklung zusammen. 

8 Vgl. etwa H. Marcuse, Versuch über die Befreiung, Frankfurt 21969, 16 ff. 
7 AaO., 27. 
8 Vgl. die Forderung von J. Habermas, das Bewußtsein durch Vermittlung kritischer 
Information zu verändern (J. Habermas, Theorie und Praxis, Neuwied und Berlin 1963, 
389); ferner die Betonung des Lustprinzips als menschliche Triebstruktur bei Marcuse: 
•Die Lebenstriebe selbst streben nach der Erlösung des Lebens; in nicht-repressiver 
Sublimation würden sie, wenn erst einmal die Ausbeutergesellschaft beseitigt ist, die 
libidinöse Energie zur Arbeit an der Entwicklung einer Wirklichkeit liefern, die nicht 
mehr die ausbeuterische Repression des Lustprinzips erheischt" (H. Marcuse, Versuch über 
die Befreiung, aaO., 133). 
9 Vgl. H. Marcuse, Versuch über die Befreiung, aaO., 27; Th. W. Adorno, Negative 
Dialektik, Frankfurt 1966, 240 f.; J. Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt 1968, 
60 ff., 69. 



Karl Forster 284 

Für die Annäherung an Basis und Planentwurf sind für ihn vor allem die 
Befreiung der Sexualität, die Entwicklung von Ich-Stärke, Kreativität, das 
emanzipatorische Interesse entscheidend10. Dazu kommt - gewissermaßen 
als Höhepunkt - die Selbstbefreiung durch hinterfragende Selbstreflexion, 
deren Theorie Habermas im Zusammenhang seines Programms der poli- 
tischen Erziehung entfaltet hat11. Durch die anthropologische Bestimmtheit 
des Selbst, auf dessen Befreiung das Programm gesellschaftlicher Emanzi- 
pation zielt, werden deutlicher als bei Marx selbst die fundamentalen gei- 
stigen Abhängigkeiten der modernen Emanzipationstheorien vom deut- 
schen Idealismus erkennbar. 

2. Wie verhalten sich Postulate der gesellschaftlichen Emanzipation 
und christliche Heilserwartung zueinander? 

Zunächst wird man nicht übersehen können, daß es zwischen der emanzi- 
patorischen Theorie und vulgäreren Äußerungen der Emanzipationsbewe- 
gung auf der einen, der christlichen Theologie und Frömmigkeit, insbeson- 
dere dem christlichen Erlösungsglauben, auf der anderen Seite auffallend 
viele Anklänge in Worten und im Pathos gibt. Je weniger es sich um ein 
Programm der Befreiung aus konkret benennbaren, in ökonomischen Ur- 
sachen und Daten meßbaren Notständen handelt, je mehr es um Selbstver- 
wirklichung gegen latente Befindlichkeiten des Menschen und seiner ge- 
schichtlichen Situation, um Ansprüche an die Motivation seiner Bedürf- 
nisse, um Imperative zur Änderung des eigenen Selbst geht, um so dichter 
wird die äußere Nähe zu Verkündigungs- und Glaubensinhalten, die das 
menschliche Heil, die Heilsgeschichte, die Erlösung, Umkehr und Buße an- 
sprechen. Auch die endzeitliche Dimension fehlt in der Reihe der Paralleli- 
täten keineswegs. Am deutlichsten ist das wohl bei Ernst Bloch, der seine 
Philosophie selbst einen •Wachtraum vom vollkommenen Leben" nennt 
und die Endzeitperspektiven seines •Prinzips Hoffnung" konkret und fül- 
lig schildert12. Aber auch Marcuse skizziert einige Konturen der freien Ge- 
sellschaft, auf die gesellschaftliche Emanzipation zustreben soll und ver- 
wendet dafür - in einem seltsamen Kontrast zum Stil seiner Aufrufe für 
die Zertrümmerung der bestehenden bürgerlichen Gesellschaft und für 
die •Große Weigerung" - vornehmlich ästhetische und geradezu idyllische 

10 Vgl. H. Marcuse, Versuch über die Befreiung, aaO., 47 ff., 127, 91; ferner die Weiter- 
entwicklung seiner Ansätze etwa im Roten Wörterbuch Kritische Erziehung 1972, 155; 
dazu kritisch: Th. Wilhelm, Jenseits der Emanzipation, Stuttgart 1975, 99-109. 
11 Vgl- J- Habermas, Erkenntnis und Interesse, aaO., insbesondere 60 ff; W. Lempert, 
Zum Begriff der Emanzipation, in: M. Greiffenhagen, Emanzipation, Hamburg 1973, 223. 
12 Vgl. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Gesamtausgabe 5, 1959, insbesondere 1616 ff. 



Emanzipation oder Freiheit 285 

Züge13. Bei keinem anderen Theoretiker der Emanzipation fehlt der schon 
bei Marx wesentliche Ausblick auf einen idealen Endzustand der Gesell- 
schaft. Der Abstand freilich zur Gegenwart ist in allen diesen •Eschatolo- 
gien" kürzer als die Spanne christlicher Endzeiterwartung. Vor allem ge- 
hört der Endzustand qualitativ in diese Geschichte, ist nicht deren von 
menschlicher Tat unabhängige Verwandlung. Wenn auch Marcuse das 
Gewicht mehr auf die Zerstörung der gegenwärtigen Gesellschaft legt und 
Bloch umfänglicher die Vision der Hoffnung schildert - wobei er wie auch 
Horkheimer Motive jüdischer Glaubensüberlieferung anklingen läßt -, so 
geht es doch in jedem Fall um ein weltimmanentes Paradies. Bloch ist dabei 
geradezu ängstlich bedacht, sich immer wieder zum Marxismus als dem 
einzigen Boden einer realistischen Hoffnung zu bekennen. Dennoch hat die 
neomarxistische Bewegung Marcuses Aufruf zur •Großen Weigerung" 
trotz der Unbestimmtheit seiner Zukunftsvisionen eifriger aufgegriffen als 
Blochs säkularisierte messianische Hoffnungsfülle. 

Kaum zu bezweifeln ist eine auffallende Parallelität des antiinstitutio- 
nellen Protestes oder Ressentiments innerhalb der Kirche zur Emanzipa- 
tionsbewegung in der Gesellschaft. Die Beispiele von Äußerungen gegen 
kirchliche Institutionalität oder - wie man sich häufig ausdrückt - gegen 
die •Amtskirche" waren in den letzten Jahren zahlreich. Die Anlässe wa- 
ren unterschiedlich. Nennt man zur Kennzeichnung von Beispielen nur die 
Stichworte •Humanae vitae", Zölibat, Verrechtlichung der Ordensspiri- 
tualität, Pastoral der Geschiedenen, Demokratisierung der Kirche, Nor- 
men der kirchlichen Glaubens- und Sittenlehre, Manipulationsverdacht in 
der Kirche, so deutet sich bereits an, daß sich sowohl in der Zielrichtung des 
hinter den Protesten stehenden Veränderungswillens wie auch in den in- 
haltlichen Schwerpunkten der Kritik Berührungen zur Emanzipationsbe- 
wegung in der Gesellschaft zeigen. Noch klarere Konturen einer Entspre- 
chung ließen sich aus den verschiedenen sozialwissenschaftlichen Erhebun- 
gen gewinnen, die in den letzten Jahren durchgeführt wurden. Die Re- 
präsentativumfrage unter den deutschen Katholiken, die zur Vorbereitung 
der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutsch- 
land stattfand, ergab, daß die von den Gliedern der Kirche empfundenen 
•Glaubensschwierigkeiten" weniger die kirchliche Glaubenslehre im enge- 
ren Sinne betreffen als vielmehr jene kirchlichen Normen, die in die Le- 
bensgestaltung der einzelnen eingreifen. Gerhard Schmidtchen, der für 
die sozialwissenschaftliche Auswertung dieser Umfragen verantwortlich 
war, macht ausdrücklich darauf aufmerksam, daß die besondere Zuspit- 

13 H. Marcuse: •Das Schöne hat den biologischen Wert desjenigen, das nützlich ist, wohl- 
tätig, lebenssteigernd. Kraft dieser Qualitäten kann die ästhetische Dimension als eine 
Art Eichmaß für eine freie Gesellschaft dienen" (Versuch über die Befreiung, aaO., 48). 



Karl Forster 286 

zung des Konfliktbewußtseins zur kirchlichen Institution im Bereich der 
Ehe- und Sexualmoral keineswegs als Neigung zu punktueller Libertinage 
mißverstanden werden sollte, sondern als Symptom eines tief ergehenden 
Zusammenhanges, letztlich als Ausdruck eines Strebens nach Autonomie, 
Kreativität, Veränderung des eigenen Selbst zu deuten ist14. Ähnlich hat 
die Befragung der Welt- und Ordenspriester gezeigt, wie statistisch häu- 
fig eine Unruhe um die Zölibatsverpflichtung mit kritischem Willen zur 
Veränderung kirchlicher Normen, zur verstärkten Teilnahme an der kirch- 
lichen Entscheidungsfindung, zur Neudefinition der eigenen Berufsrolle 
verflochten ist15. 

Problematischer als manche Entsprechungen zwischen der Motivation 
oder Artikulation innerkirchlicher Kritik und der Emanzipationsbewegung 
in der Gesellschaft sind aber wohl theologische und pastorale Übernahmen 
von Begriffen und Inhalten der Emanzipationstheorien, die in den letzten 
Jahren zu verzeichnen sind. Über die Tatsache, daß eine gesellschaftskriti- 
sche Strömung kirchenkritische Entsprechungen findet, kann nur derjenige 
überrascht sein, der die Geschichtlichkeit der Offenbarung, des Glaubens 
und der Kirche nicht ernst nimmt. Weniger selbstverständlich ist es, wenn 
in einer solchen Zeit eine •Theologie der Befreiung" oder •Theologie der 
Revolution" an die Öffentlichkeit tritt, wenn - manchmal recht unkritisch - 
der Begriff Erlösung durch die Begriffe Befreiung oder Emanzipation er- 
setzt wird, wenn Gruppen oder ganze Gemeinden durch Fürbitten unver- 
sehens in der Emanzipationsbewegung entlehnte Formeln einbezogen wer- 
den, wenn der schulische Religionsunterricht da und dort Emanzipation für 
eines seiner wesentlichen Erziehungsziele zu halten scheint. 

Eine kritische Reflexion scheint in allen diesen Fällen schon darum an- 
gezeigt, weil der Zentralbegriff der Emanzipation in seinem neuzeitlichen 
Verständnis auf Karl Marx zurückgeht und dieser bekanntlich die Eman- 
zipation von der Religion als Bedingung und Voraussetzung jeder anderen 
Emanzipation sieht. Es wäre eine unzutreffende und damit ungerechte In- 
terpretation der wissenschaftlich ernsthaft argumentierenden •Politischen 
Theologie", wollte man ihr unterstellen, sie verfälsche einfachhin zentrale 
Inhalte christlicher Verkündigung und christlichen Glaubens in marxisti- 
sche oder neomarxistische Emanzipationspostulate. Leider ist dies für 
manche vulgarisierende pastorale Praxis nicht in derselben Eindeutigkeit 
auszuschließen. Immerhin weist aber etwa J. B. Metz darauf hin, Theo- 
logie und Verkündigung hätten heute die christliche Erlösungsbotschaft vor 
der mit der Französischen Revolution einsetzenden Freiheitsgeschichte der 

14 G. Schmidtchen, Katholiken im Konflikt, in: K. Forster (Hrsg.), Befragte Katholiken • 
Zur Zukunft von Glaube und Kirclie, Freiburg-Basel-Wien 1973, 174 f. 
15 Vgl. G. Schmidtchen, Priester in Deutschland, Freiburg-Basel-Wien 1973, 122 ff. 



Emanzipation oder Freiheit 287 

Gesellschaft, in der durch die neuzeitlichen Aufklärungs und Freiheits- 
prozesse charakterisierten Gesellschaft zu artikulieren und zu verantwor- 
ten16. Walter Kasper macht mit Recht darauf aufmerksam, daß vor allem 
das Programm der Entmythologisierung des Christusglaubens, das von 
Rudolf Bultmann seinen Ausgang genommen hat, und das Konzept einer 
anthropologisch gewendeten Theologie, wie es von Karl Rahner entworfen 
wurde, Antwort auf die Frage suchen, ob und wie der überlieferte Glaube 
an Jesus Christus einer Zeit vermittelt werden kann, in der Freiheit und 
Mündigkeit des Menschen zum alles beherrschenden Mittelpunkt und 
Kriterium des Denkens werden17. Kasper zeigt auf, wie sich diese Frage in 
das Problem der Deutung menschlicher Geschichte und Geschichtlichkeit, 
insbesondere in die Beantwortung der Frage nach dem Sinn der Endlich- 
keit und des Bösen fortsetzt18. 

Sowohl in der Christologie wie in der Frage nach dem Heil in einer ge- 
schichtlich gewordenen Welt besteht das entscheidende Kriterium des 
Christlichen in der unableitbaren Einmaligkeit Jesu Christi und des quali- 
tativ neuen Anfangs der Freiheit, der in ihm gekommen ist. Alle Ent- 
mythologisierung, alle anthropologische Interpretation des Christusge- 
heimnisses und alles dynamische Verständnis von Gesellschaft und 
Geschichte, die diese doppelte Einmaligkeit freilegen, eröffnen neue 
Zugänge zum christlichen Glauben. Wo aber Christologie zu einem Fall 
von Anthropologie, Jesus von Nazaret zum Mythos des Menschen, christ- 
liche Heilsgeschichte zu gesellschaftlicher Freiheitsgeschichte reduziert 
werden, ist es nicht mehr sinnvoll, von christlichem Glauben zu sprechen. 
Letztlich bindet sich nämlich eine solche metarationale Orientierung nicht 
mehr an die Person Jesu Christi, sondern an ein göttliches Prinzip, das 
als dem hervorragenden Element einer wesentlich emanzipatorisch ver- 
standenen Geschichte besonders deutlich zum Ausdruck kommt. Jesus 
Christus und das christliche Heil verbleiben so in jener menschlichen Sub- 
jektivität, der die Neuzeit seit der Aufklärung den religiösen Glauben 
und die Wertentscheidungen zuzuweisen neigt19. Da damit der Mensch vor 
den beiden negativen Grunderfahrungen seines Lebens • der der End- 
lichkeit und des Bösen - letzlich auf sich selbst zurückverwiesen wird, legt 

18 Vgl. J. B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 116 ff. 
17 W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974, 45 ff. 
18 aaO., 62 ff. 
10 Am radikalsten hat innerhalb der katholischen Theologie die relativierende Konse- 
quenz dieser Subjektivität wohl bisher J. Nolte gezogen: •Demzufolge ist das Christliche 
radikal zu relativieren und lediglich als zwischenzeitliche, pädagogisch-symbolische Kon- 
kretion eines bleibenden Wahrheitswertes anzusehen... Gott ist größer, als was in der 
Gestalt Jesu und im Christentum ,Gott' genannt wird" (•Sinn" oder •Bedeutung" Jesu?, 
in: Wort und Wahrheit 28 [1973], 327). 



Karl Forster 288 

es sich nahe, daß er nach den Freiheit verheißenden Emanzipationstheo- 
rien greift, ihre geistigen Strukturen übernimmt, deren Sprache durch bi- 
blisch bezeugte Elemente des Lebens Jesu ergänzt - beispielsweise die 
Freiheitsgeschichte als Leidensgeschichte auslegt -, der Objektivität des 
menschgewordenen Gottessohnes aber ausweicht20. 

Die Emanzipationsbewegung in unserer Gesellschaft muß als Heraus- 
forderung des christlichen Glaubens und seiner Heilserwartung ernstge- 
nommen werden. Die Kritik an den dominierenden Bedürfnisstrukturen 
der gegenwärtigen Gesellschaft, an tatsächlichen Notsituationen, Unge- 
rechtigkeiten oder Gewalttätigkeiten muß das Gewissen der Christen 
aufrütteln und zur Besinnung auf das tätige Zeugnis des Glaubens in 
dieser Welt rufen. Daß die Emanzipationsbewegung die Barrieren nur 
faktisch-empirischer Erkenntnisweisen und nur technologischer Gestal- 
tungskonzepte durchstößt, schafft einen freien Raum der Konkurrenz 
verschiedener Deutungssysteme und Zielantworten für das menschliche 
Leben, die Gesellschaft und die Geschichte. Der Christ, der auf die ihm im 
Glauben gewisse absolute Zukunft hin lebt, wird auch relative (geschicht- 
liche) Endziele anstreben und unter ihnen in der Perspektive seines 
Glaubens auswählen. Dies alles kann aber nicht darüber hinwegtäuschen, 
daß sich die gängigen Emanzipationstheorien mit innerer Notwendigkeit 
gegen die für den christlichen Glauben unverzichtbaren Dimensionen des 
Transzendierens über diese Welt und die Möglichkeiten des einzelnen 
Menschen, der Gesellschaft und der Menschheit hinaus sperren. Sie können 
eine Endzeiterwartung jenseits des Endes dieser Geschichte, eine nicht 
durch menschliche Entscheidungen und Taten zu schaffende, sondern Gott 
zu verdankende und in Jesus Christus begonnene Endüberwindung des 
Bösen und des Todes nicht zulassen. Eine in Gott begründete unverlierbare 
Würde des einzelnen Menschen muß ihnen ein Störelement ihres Weges 
zur gesellschaftlichen Befreiung sein. Das bedeutet, daß sich christliche 
Heilserwartung zwar heute nur von der Freiheitsgeschichte der Gesell- 
schaft und in der durch die neuzeitlichen Aufklärungs- und Freiheits- 
prozesse geprägten Gesellschaft bezeugen kann, gleichwohl aber ihnen 
gegenüber das •ganz andere" bleibt und sich trotz mancher Nähe in 
Terminologie und Pathos von ihnen unterscheiden muß. Weil christliche 
Heilserwartung das •ganz andere" ist, kann sie auch den tatsächlichen 
Verhältnissen mit mehr Gerechtigkeit begegnen, das Gute der Schöpfung 

20 In diesem Zusammenhang war es aufschlußreich, daß in den Bekenntnistext der 
Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland •Unsere Hoff- 
nung" erst durch eine Abstimmung während der zweiten Lesung der Vollversammlung 
eine Formulierung eingefügt werden konnte, die nicht nur von der in Jesus Christus 
wirksam gewordenen Hoffnungsgeschichte oder vom Gottgeheimnis in ihm, sondern von 
seiner ewigen Gottessohnschaft spricht. 



Emanzipation oder Freiheit 289 

Gottes und des menschlichen Wollens vom Bösen in der Geschichte unter- 
scheiden, der Ungerechtigkeit eines dialektisch vorgegebenen Verelen- 
dungsurteils über die Gesellschaft entgegentreten. 

3. Muß Kirche ein Hindernis personaler Religiosität sein? 

Zu den Merkwürdigkeiten unserer geistig immer kurzlebiger werdenden 
Zeit zählt die wechselvolle Geschichte der Bewertung des Verhältnisses 
von Glaube und Religion. Die Zeit der Aufklärung des 19. Jahrhunderts 
war geneigt, kirchlich und bekenntnismäßig artikulierten Glauben weit- 
gehend in dem je subjektiv konzipierten Verständnis von Religion auf- 
gehen und dort als vornehmlich moralisches System den Frieden mit der 
•reinen Vernunft", eine neue Nützlichkeit für Gesellschaft undStaat finden 
zu lassen. Demgegenüber wehrte sich die kritische, insbesondere die 
biblisch orientierte Theologie des 20. Jahrhunderts mit aller Entschieden- 
heit dagegen, Glaube als Religion zu verstehen21. Diese Kritik war theolo- 
gisch aus zwei wesentlichen Gründen notwendig: Gerade für ein bibel- 
theologisch orientiertes Glaubensverständnis mußte die Reduktion des 
Glaubens auf bloße moralische Verhaltensregeln unerträglich sein. Zum 
anderen neigte die aufklärerische Religiosität relativ rasch zu neuen 
Institutionalisierungen - teils in einer sich als moralische Anstalt mißver- 
stehenden Kirchlichkeit, teils auch in gesellschaftlichen oder staatlichen 
Ansätzen. Der •Religionsdiener" zur moralischen Unterweisung des 
Volkes stand zudem in einer dauernden Versuchung zur •Gesetzesgerech- 
tigkeit". Die neueste Entwicklung in der Bewertung des Verhältnisses von 
Glaube und Religion läuft in zwei Richtungen, die sich zunächst diametral 
zu widersprechen scheinen: Einerseits wird theologisch die Kritik an der 
Identifizierung von Glaube und Religion fortgeführt, die Unabhängigkeit 
der freien personalen Glaubensentscheidung von allen Milieubedingthei- 
ten postuliert. Anderseits artikuliert sich eine neue Sehnsucht nach 
Religion, insbesondere nach religiöser Erfahrung - auch wenn diese Sehn- 
sucht gelegentlich nur als Frage nach dem Sinn des Lebens oder als Suche 
metarationaler Erlebnisse ausgesprochen wird. Eine neue theologische 
Hermeneutik sucht da und dort Brücken zwischen den beiden zunächst 
einander widerstreitenden Tendenzen zu schlagen, indem sie personalen 
Glaubensvollzug und subjektive Religiosität einander näherrückt22. 

21 Vgl. H. R. Schlette, Religion, in: LThK 8 21963, 1164 ff. 
22 In diesem Zusammenhang ist auch der von K. Rahner geprägte Begriff der •anonymen 
Christen" zu sehen. Vgl. K. Rahner, Die anonymen Christen, in: Schriften zur Theologie, 
Einsiedeln 1965, 545-554; derselbe, Atheismus und implizites Christentum, in: Schriften 
VIII, Einsiedeln 1967, 187-212; derselbe, Bemerkungen zum Problem des •anonymen 
Christen", in: Schriften IX, Einsiedeln 1970, 498-515. 



Karl Forster 290 

Gemeinsam ist der theologischen Religionskritik und der neuen Religio- 
sität, daß beide aus je eigenen Motiven der Institution Kirche skeptisch, 
kritisch oder ablehnend gegenüberstehen. Im Grunde genommen geht es 
beiden Seiten um eine Suche nach persönlicher Identität an institutionell 
überlieferten oder vermittelten Inhalten und Normen vorbei. Das mag 
der Grund sein, warum beispielsweise die sonst so unterschiedlichen 
Ansätze der Theologien von J. B. Metz und Hans Küng ein so breites Echo 
- teilweise in denselben Kreisen - finden23. Es ist unverkennbar, daß Küngs 
Theologie in ihrer Hermeneutik stark der Aufklärung in einem indivi- 
dualistischen Verständnis verpflichtet ist, also ihren Ansatz von dem je 
rational die eigene Situation reflektierenden und den Anruf des Evange- 
liums in und aus eben dieser geschichtlichen Situation vernehmenden und 
weitergebenden Denken her gewinnt. Metz sieht die Geschichte sehr viel 
mehr als ein Kontinuum von Entwicklungen, in dem der einzelne Glau- 
bende als Glied der Gesellschaftsgeschichte wirkt und in dem Kirche die 
Geschichte der Befreiung durchzusetzen hat24. Zugespitzt könnte man 
formulieren: Bei Küng geht es entscheidend um Freiheit, Verantwortung, 
Rechtfertigung vom Individuum her, bei Metz um Freiheit, Solidarität, 
Leidüberwindung von der Gemeinschaft der Glaubenden in der Gesell- 
schaft her. Nur stellt sich für beide Ansätze und noch ungleich mehr für 
viele, die sich in ihrer Distanz zur Kirche durch sie bestätigt glauben, unaus- 
weichlich die Frage nach Kriterien dafür, was die Botschaft Jesu Christi 
heute sagt und fordert. 

Diese Frage ist im Grunde so alt wie der christliche Glaube selbst. Der 
Streit um ihre Beantwortung, die zahlreichen Nuancen in ihrem leben- 
digen spirituellen Nachvollzug haben theologische Schulen, Frömmigkeits- 
richtungen, aber auch Glaubens- und- Kirchenspaltungen und unzählige 
persönliche Trennungen von der Gemeinschaft des Glaubens hervorge- 
bracht. Bis in unsere Zeit war es aber unbestritten, daß die Kriterien in 
jedem Falle objektive Gegebenheiten sein müssen, die einen durch die 
Geschichte durchtragenden Kern haben, daß sich der Glaube als freier 
personaler Vollzug letztlich unverzichtbar an eine ihm vorgegebene und 
für ihn nicht disponierbare Objektivität bindet. Diese Voraussetzung ist 
gegenwärtig nicht mehr unbestritten, sofern es dabei um eine auch 
geschichtlich oder sprachlich greifbare Objektivität gehen soll. Insbeson- 

23 Von der •politischen Theologie" setzt sich Küng beispielsweise deutlich ab in: H. Küng, 
Christsein, München-Zürich 1974, 546 ff. 
24 Vgl. insbesondere J. B. Metz, Das Problem einer politischen Theologie und die Be- 
stimmung der Kirche als Institution gesellschaftskritischer Freiheit, in: Concilium 4 (1968), 
403-411. Zur Kritik des Ansatzes der politischen Theologie vgl. insbesondere: H. Maier, 
Kritik der politischen Theologie, Einsiedeln 1970; ferner zur Übersicht über die Diskus- 
sion: H. Peuckert (Hrsg.), Diskussion zur •politischen Theologie", München-Mainz 1969. 



Emanzipation oder Freiheit 291 

dere wird Kirche nicht nur in dieser oder jener Erscheinungsform, sondern 
in ihrer Institutionalität als solcher wie ein Hindernis des personalen 
Glaubensvollzuges und der persönlichen Religiosität gesehen25. Es ist 
unverkennbar, daß hier jene Alternative noch einmal aufgenommen wird, 
auf die bereits im Zusammenhang des Christusglaubens hingewiesen wer- 
den konnte. Kommt der gottmenschlichen Person Jesu Christi und seinem 
Werk unableitbare Einmaligkeit zu, dann muß es in der Geschichte ein 
irgendwie geartetes letztlich unableitbares Kontinuum als Orientierung 
für die freie Bindung an ihn geben - es sei denn, man wollte seine Bedeu- 
tung nur auf die Zeit seines irdischen Lebens beschränken. Gibt es kein 
solches objektives Kriterium, so muß der letzte Maßstab zwangsläufig in 
einer Subjektivität bestehen - sei es nun die Subjektivität einer rationalen 
Plausibilität für den einzelnen oder die kollektive Subjektivität einer sich 
emanzipierenden Gesellschaft. 

Selbstverständlich ist mit dem Aufzeigen solcher Alternativen keines- 
wegs gesagt, daß die Kirche, wie sie konkret lebt und wirkt, immer schon 
zugleich als dieses Kriterium und als die Sozialisationsform derer erkenn- 
bar würde, die ihr Leben in freier Entscheidung an dem unableitbar ein- 
maligen Herrn Jesus Christus ausrichten. Insofern bleibt die Kirche 
immer der Kritik ausgesetzt und der Kritik bedürftig. Ihre Sünde beginnt 
überall dort, wo sie sich nicht mehr als die geschichtlich je neu zu verwirk- 
lichende und dem Glauben dienende Kontinuität ihres unableitbar ein- 
maligen Herrn versteht, sondern eine bestimmte menschliche und 
geschichtliche Sozialisationsform ihrer selbst zu einer unableitbar verpflich- 
tenden Einmaligkeit zu steigern sucht. Sicher muß die Kirche heute noch 
mehr als zu anderen Zeiten den personalen Entscheidungscharakter des 
Glaubens, die Orientierung des menschlichen Handelns am Gewissen 
fördern und um den gläubigen Dienst am Menschen und an der Gesell- 
schaft besorgt sein. Die Entfaltung der positiven Voraussetzungen für den 
Dienst der Kirche an der geschichtlichen Kontinuität der durch Jesus 
Christus begründeten Freiheit wäre ein eigenes Thema. Je weniger die 
Kirche die Menschen an sich, je mehr sie die Glaubenden an Jesus Christus 
bindet, um so mehr wird sie die Garantin der Freiheit. Aber die Kirche kann 
- gerade weil sie nur die institutionelle Kontinuität ihres unableitbar 
einmaligen Herrn ist - nicht über den ihr gegebenen Auftrag verfügen 
oder sich selbst zur Disposition einer beliebigen Identitätsfindung indivi- 

25 Es ist bezeichnend, daß die Erklärung der 33 Theologen •Wider die Resignation in 
der Kirche" (Publik-forum 24. 3. 1972) und erst recht der Abschnitt •Warum bleiben?1" in 
H. Küng, Christsein, 512-515 (im Kontext der im gleichen Buch immer wieder zutage 
tretenden Distanzierung von der Kirche), in der Motivation einer Nichttrennung von der 
Institution Kirche als solcher wenig überzeugend sind. 



Karl Forster 292 

dueller oder gesellschaftlich-emanzipatorischer Art stellen. Dabei kann 
sie der Unterscheidung und auch der Konfrontation zu jenen Formen nicht 
ausweichen, in denen sich namentlich eine der Veränderung der Gesell- 
schaft zugewandte emanzipatorische Religiosität heute nicht selten neu 
institutionalisiert26. 

Es ist eine unbestreitbare soziologische Erkenntnis, daß Systeme der 
religiösen Orientierung oder der Wertsetzung aus ihrer inneren Gesetzmä- 
ßigkeit heraus dazu neigen, institutionelle Formen zu entwickeln. Die ideo- 
logischen Protest- und Emanzipationsbewegungen der letzten Jahre haben 
zunächst in Gruppen, Kommunen oder •Fraktionen" ihre eigenen, meist 
sehr straffen, spektakulären, aber gesellschaftlich wenig wirksamen Orga- 
nisationsformen gefunden. Ein großer Teil dieser Bewegungen hat sich 
wegen des geringen Erfolges solcher Organisationen inzwischen dem 
•Marsch durch die Institutionen" mit dem Ziel einer Institutionalisierung 
durch Veränderung bestehender Institutionen zugewandt. Allerdings darf 
diese Neuentdeckung des Institutionellen, die mehr die Praxis als die 
Theorie betrifft, nicht mit einem gerechteren Urteil über vorhandene Insti- 
tutionen verwechselt werden. Auch in der Kirche gibt es eine Tendenz zur 
kirchenfernen Gruppenbildung, zu einem Gemeindeverständnis im Sinne 
von Kleingruppen kritisch •Gleichgesinnter", und eine Tendenz zur neuen 
Institutionalisierung eines kirchenfernen Glaubens durch Veränderung der 
kirchlichen Institution27. Dies bedeutet, daß Gruppenbildung und kirch- 
liche Reform für die Identitätsfindung derer eine große Hilfe sein können, 
die aus ihrem auf Mündigkeit gerichteten Selbstverständnis oder durch 
besondere Schwerpunkte ihres gesellschaftlichen Engagements Schwierig- 
keiten mit der konkreten Kirche haben. Es bedeutet aber auch, daß sowohl 
die Gruppenbildungen wie die kirchlichen Reformen kritisch an der ver- 
pflichtenden Kontinuität und Struktur der Kirche gemessen werden müs- 
sen, wenn nicht unversehens die Identität von Glaube und Kirche aufs 
Spiel gesetzt werden soll. 

4. Was ist der Kern einer spezifisch christlichen Position zum 
Emanzipationstrend in der Gesellschaft? 

Die Herausforderung der modernen Emanzipationsbewegung betrifft 
nicht nur das Selbstverständnis des christlichen Glaubens und sein Ver- 

26 Interessante Befunde über politische Institutionalisierungsformen einer institutions- 
kritischen Religiosität haben sich aus den sozialwissenschaftlichen Untersuchungen zur 
Vorbereitung der Synode ergeben; vgl. G. Schmidtchen, Zwischen Kirche und Gesellschaft, 
Freiburg-Basel-Wien 1972, 46-56; Hinweise zu neueren Untersuchungsergebnissen wer- 
den mitgeteilt durch G. Schmidtchen, Religiöse Legitimation im politischen Verhalten, in: 
A. Rauscher (Hrsg.), Kirche-Politik-Parteien, Köln 1974, 57-103. 
27 Vgl. dazu G. Schmidtchen, Katholiken im Konflikt, aaO., 175 ff. 



Emanzipation oder Freiheit 293 

hältnis zur kirchlichen Institution. Gerade wegen der Anklänge gewisser 
Elemente der Emanzipationstheorien an den heilsgeschichtlich christlichen 
Glauben stellt sich die Frage nach dem Kern einer spezifisch christlichen 
Position zu dieser Bewegung. Die Konturen eines solchen Proprium folgen 
aus dem Verhältnis des Glaubens zur Theorie der Emanzipation. Ein 
erster wichtiger Hinweis wird dahin gehen müssen, daß die christliche 
Stellungnahme nicht mit einer liberal-konservativen Ablehnung identisch 
sein kann. Von liberaler Seite sind in den letzten Jahren bemerkenswerte 
Analysen und Auseinandersetzungen mit der Theorie der •Frankfurter 
Schule", der Ideologie der neuen Linken und der Emanzipationsbewegung 
veröffentlicht worden28. Solche Publikationen sind meist in ihrem analyti- 
schen Teil wertvoll • nicht zuletzt deshalb, weil die geistigen Väter der 
Emanzipationstheorien noch mehr als Karl Marx an der Aufklärung, am 
Idealismus und Liberalismus anknüpfen. Dieser Umstand, der die gedank- 
liche Schärfe in der Herausarbeitung antiliberaler, totalitärer, die Freiheit 
des Individuums gefährdender Elemente erheblich fördert, zwingt zu- 
gleich zur kritischen Prüfung der positiven Kriterien seitens des christlichen 
Glaubens. Immerhin ist den liberalen Kritikern und den Theoretikern der 
Emanzipation die exklusive Zielvorstellung einer weltimmanenten Auto- 
nomie, weithin auch die Basis eines uneingeschränkten anthropologischen 
Vertrauens in die Beseitigung der Grenz- und Unheilserfahrungen durch 
umfassende Selbstverwirklichung gemeinsam. Sicher ist das Freiheitsver- 
ständnis im einen Fall individuell, im anderen Fall kollektiv geprägt, 
sicher ist die Zuordnung zwischen Freiheit und Gleichheit im Katalog der 
Postulate unterschiedlich. Beide Freiheitsverständnisse bleiben aber 
grundsätzlich in derselben Dimension, die keine Öffnung zur absoluten 
Freiheit Gottes kennt. Dazu kommt, daß manche Abkehr der Theoretiker 
der Emanzipation vom liberalen Erbe - etwa die Durchbrechung einer nur 
pragmatischen Sicht von Einzelfakten, die Analyse von neuen, hinter 
scheinbaren Freiheiten verborgenen Zwängen (z. B. Konsumzwang), 
manche moralische Kritik an gegenwärtigen gesellschaftlichen Zuständen 
- vom christlichen Glauben her keineswegs pauschal zurückgewiesen wer- 
den kann. 

Die christliche Einstellung zu den gesellschaftlichen Aufgaben wird die 
durch die Emanzipationstheorien und die in ihrem Gefolge entstandene 
Unruhe in der Gesellschaft als eine gefährliche Chance verstehen müssen. 
Gefährlich ist die Situation, weil sie nicht nur durch verbale Anklänge an 
Christliches, sondern vor allem durch die Auswirkungen des Autonomie- 

28 Hier sind insbesondere die neueren Publikationen von Lübbe, Ortlieb, Schelsky, Stein- 
buch, Topitsch gemeint. Vgl. vor allem: H. Schelsky, Die Arbeit tun die anderen, Opladen 
1975; K. Steinbuch, Kurskorrektur, Stuttgart 1973. 



Karl Forster 294 

und Kreativitätsstrebens in der Kirche den Glauben und die neu auf- 
brechende institutionsfreie Religiosität in die Versuchung führt, zu 
Varianten einer nur auf diese Welt setzenden utopischen Ideologie zu 
werden. Die Situation ist eine Chance, weil sie die Unzulänglichkeit eines 
flachen Pragmatismus oder Positivismus unübersehbar deutlich macht, 
Wertkategorien, metarationale Sinnantworten, persönliches Zeugnis in 
der Gesellschaft wieder gefragt sein läßt. Die Chance kann nur genutzt, 
die Herausforderung nur bestanden werden, wenn sich die Gemeinschaft 
der Kirche und jeder einzelne Gläubige, der die Aufgabe der Zeit versteht, 
bemühen, das unverkürzte Zeugnis des christlichen Glaubens und des in 
der Kirche vermittelten Heils zu leben. Die Zeiten der Unredlichkeit, die 
meinte, christlich begründete humane Werte ohne den christlichen Glauben 
begründen oder bewahren zu können, gehen zu Ende29. Es wäre eine neue 
Unredlichkeit, wollte man die christliche Geschichte als eine emanzipato- 
rische Geschichte im neomarxistischen Sinne ausgeben. Der christliche 
Dienst an der Gesellschaft hat sich dort selbst am besten verstanden, wo 
er Dienst an der Würde des Menschen, an der Würde der Frau, am 
Zweckfreien für das Humanum war - aber nur dann, wenn er wußte, daß 
die letzte Freiheit nicht einem menschlichen Programm oder einer gesell- 
schaftlichen Revolution, sondern der Tat Jesu Christi zu verdanken ist. 
Insofern kann weder die Kirche noch der einzelne Gläubige die unableit- 
bare Einmaligkeit von Person und Werk Jesu Christi oder die Tatsachen 
des Bösen und der persönlichen Schuld in der Geschichte oder die Hoffnung 
auf ein wirkliches Leben jenseits des Todes und auf eine endgültige Ver- 
wandlung der Welt durch die Liebe Gottes verschweigen. Und doch wird 
sich der Glaube so bezeugen müssen, daß Menschen, die ihn noch nicht zu 
teilen vermögen, mit den Glaubenden zusammen für die Freiheit und 
Würde jedes Menschen, für die soziale Verpflichtung, für die Überwin- 
dung von Hunger und Krieg, für die Unterscheidung von Gut und Böse, 
für die Demaskierung gefährdender und in der Konsequenz inhumaner 
Ideologien einstehen, ja in ihrem Kreis eine seelische Heimat finden kön- 
nen. Letztlich hängt das christliche Proprium von einer grundlegenden 
Entscheidung ab: vom lebendigen Glauben an die Objektivität Gottes, an 
die unableitbare Einmaligkeit seines menschgewordenen Sohnes und an 
die institutionelle Kontinuität des Wortes und Werkes Jesu Christi. 

Werner Heisenberg erinnert sich an Gespräche mit naturwissenschaft- 
lichen Kollegen aus dem Jahr 1927, in denen es um das Verhältnis von 
Naturwissenschaft und Religion, insbesondere um die Frage ging, ob sich 
im Sinne von Max Planck ein Widerspruch zwischen Naturwissenschaft 

29 Zur hier erwähnten Unredlichkeit vgl. R. Guardini, Das Ende der Neuzeit, Würzburg 
41950, 107-110, 



Im Spiegel der Zeit "95 

und Religion dadurch vermeiden lasse, daß man die eine ganz der objek- 
tiven, die andere ganz der subjektiven Wirklichkeit zuordnet. Niels Bohr 
hat Heisenberg damals geantwortet, die Religion, den Glauben an Gott, 
von der objektiven Wahrheit abzuschneiden, bedeute ihr innerstes Wesen 
verkennen. Der Physiker Wolfgang Pauli hatte schon vorher der Sorge 
Ausdruck gegeben, nach dem Zusammenbruch der religiösen Überzeugun- 
gen werde auch die bisherige Ethik zusammenbrechen •und es werden 
Dinge geschehen von einer Schrecklichkeit, von der wir uns jetzt noch gar 
keine Vorstellung machen können"30. Mit diesem Gespräch sind sicher 
die konkreten Inhalte eines kirchlich verstandenen Glaubens nicht berührt. 
Und doch sind die Konsequenzen umrissen, die sich einstellen, wenn der 
Suche nach der objektiven Wirklichkeit in eine bloße Subjektivität aus- 
gewichen wird, wenn sich diese Subjektivität in eine bindungslose Selbst- 
verwirklichung individueller oder kollektiver Art steigert. Welt und 
Geschichte überschreitendes Heil ist objektiv nur als von Gott geschenktes 
Heil möglich. Wo es aus der menschlichen Subjektivität heraus in objektive 
Gültigkeit gebracht werden soll, wendet sich dieser Versuch letztlich gegen 
die menschliche Freiheit. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Zur gegenwärtigen Auseinandersetzung um die Meditation 

Wie schon vor zwei Jahren (vgl. GuL 47 [1974] 384-388) fand auch in der ver- 
gangenen Pfingstwoche (7. - 9. Juni) im •Haus der Stille" (Bethel bei Bielefeld) 
eine Tagung für Leiter von Meditationskursen statt. Es trafen sich 24 Experten 
zu Vorträgen und Aussprachen; die Zusammenkunft hatte wieder ökumenisdien 
Charakter; 7 Katholiken und 1 Anglikaner arbeiteten mit 16 Protestanten zu- 
sammen. Trotz der zu zahlreichen (12) Vorträge blieb wegen deren geraffter 
Kürze Spielraum für eine fruchtbare Diskussion. Inhaltlich gesehen, waren von 
G. Ruhbach, dem Vorbereiter und Leiter der Tagung, zwei Hauptthemen formu- 
liert worden, nämlich •Einübung und Besprechung von Meditationsformen" so- 
wie •Theologische Reflexion von Meditationsvorgängen: Gibt es eine Theologie 

80 W. Heisenberg, Der Teil und das Ganze, Gespräche im Umkreis der Atomphysik, 
München 1969, 118, 123 ff. 




