Im Spiegel der Zeit 295

und Religion dadurch vermeiden lasse, dafl man die eine ganz der objek-
tiven, die andere ganz der subjektiven Wirklichkeit zuordnet. Niels Bohr
hat Heisenberg damals geantwortet, die Religion, den Glauben an Gott,
von der objektiven Wahrheit abzuschneiden, bedeute ihr innerstes Wesen
verkennen. Der Physiker Wolfgang Pauli hatte schon vorher der Sorge
Ausdruck gegeben, nach dem Zusammenbruch der religiésen Uberzeugun-
gen werde auch die bisherige Ethik zusammenbrechen »und es werden
Dinge geschehen von einer Schrecklichkeit, von der wir uns jetzt noch gar
keine Vorstellung machen kénnen“*. Mit diesem Gesprich sind sicher
die konkreten Inhalte eines kirchlich verstandenen Glaubens nicht beriihrt.
Und doch sind die Konsequenzen umrissen, die sich einstellen, wenn der
Suche nach der objektiven Wirklichkeit in eine blofle Subjektivitat aus-
gewichen wird, wenn sich diese Subjektivitit in eine bindungslose Selbst-
verwirklichung individueller oder kollektiver Art steigert. Welt und
Geschichte iiberschreitendes Heil ist objektiv nur als von Gott geschenktes
Heil méglich. Wo es aus der menschlichen Subjektivitét heraus in objektive
Giiltigkeit gebracht werden soll, wendet sich dieser Versuch letztlich gegen
die menschliche Freiheit.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Zur gegenwﬁrtigen Auseinandersetzung um die Meditation

Wie schon vor zwei Jahren (vgl. GuL 47 [1974] 384-388) fand auch in der ver-
gangenen Pfingstwoche (7. — 9. Juni) im ,Haus der Stille“ (Bethel bei Bielefeld)
eine Tagung fiir Leiter von Meditationskursen statt. Es trafen sich 24 Experten
zu Vortrigen und Aussprachen; die Zusammenkunft hatte wieder okumenischen
Charakter; 7 Katholiken und 1 Anglikaner arbeiteten mit 16 Protestanten zu-
sammen. Trotz der zu zahlreichen (12) Vortrige blieb wegen deren geraffter
Kiirze Spielraum fiir eine fruchtbare Diskussion. Inhaltlich geschen, waren von
G. Ruhbach, dem Vorbereiter und Leiter der Tagung, zwei Hauptthemen formu-
liert worden, nimlich ,Einiibung und Besprechung von Meditationsformen® so-
wie , Theologische Reflexion von Meditationsvorgangen: Gibt es eine Theologie

30 W. Heisenberg, Der Teil und das Ganze, Gespriche im Umkreis der Atomphysik,
Miinchen 1969, 118, 123 ff.



Im Spiegel der Zeit 296

der Meditation?“. Den geistlichen Rahmen boten die Eucharistiefeier am Morgen
zusammen mit dem Tagzeitengebet, wie es in jenem Haus @iblich ist. Mein Bericht
folgt nicht dem zeitlichen Ablauf der Verhandlungen, sondern sucht einen sachli-
chen Zusammenhang zu entfalten.

Zunichst sei auf die Themen, die vorwiegend vom Psychologischen herkamen,
eingegangen. Den Beiirag des autogenen Trainings zur Meditation entwidkelte
Kl. Thomas, der Fortsetzer des Werkes von I. H. Schulz nach Theorie und Praxis.
Er warnte eindringlich vor dem Vermischen der beiden Wege; das Training setzt
beim Leiblichen an und bleibt von sich aus im Innerweltlichen, wahrend die Medi-
tation sich im Religidsen bewegt und fiir den Christen aus dem Glauben lebt.
Schlagwortartig 1at sich dieser Unterschied kennzeichnen, indem man der Seelen-
Heilkunde die Seelenheil-Kunde gegeniiberstellt. Doch kann das Training auf
die Meditation vorbereiten, indem es zur geldsten Entspannung, zur inneren
Ruhe und zu einer gesteigerten Erlebnisfihigkeit hingeleitet; seine Oberstufe
reicht in die Mitte des Menschen hinein und nahert sich so der Meditation. Nie
soll das Training ohne sachkundige arztliche Anleitung vollzogen werden, was
nach Thomas selbst fiir die Anfangsstufen zu gelten hat; die letztere Forderung
traf auf Widerspruch.

Verschiedene Meditationsformen stellte W. Massa dar. Nach ihm ist fiir die
Meditation jene aktive Passivitit kennzeichnend, die sich als verstehendes Ver-
nehmen entfaltet, wobei der Wille nicht anf einen gerichteten Denkverlauf hin-
zielt. Dazu wurde in der Dikussion auf Guardinis Unterscheidung zwischen dem
hellen und dem dunklen Willen hingewiesen; letzterer sei als Tiefenintention
des Herzens sehr wohl in der Meditation am Werk. Die verschiedenen Formen
des Meditierens wurden nach Leib, Seele, Geist voneinander abgehoben. Vor
allem sind die Meditation, die in eine Gestalt hineinbildet, und die andere, die
als reine Gegenwirtigkeit in der existentiellen Sehnsucht iiber alle Bilder und
Gedanken hinausfithrt, auseinanderzuhalten. Die erstere brauchen jene, die sich
im Gestaltlosen zu verlieren drohen, wihrend die leiztere jenen hilft, die in ver-
engenden Verfestigungen befangen sind. Wie die Aussprache bemerkte, geht es
hier mehr um Akzentverschiebungen, die allerdings die Bedeutung der Einzelan-
leitung neu erkennen lassen.

Damit berithren sich die Darlegungen von W. Massa iber Meditation und
Individuation; diese meint das Reifen der menschlichen Person zur Ganzheit aus
dem Selbst. Es gilt, das Oberflachen-Ich zur Tiefe des wahren Selbst hin zu durch-
dringen und dessen ganzen Reichtum zu integrieren. Dabei vertraut sich der
Mensch immer mehr der Grundstrémung des Lebens an, wird mit den anderen
Menschen und dem Kosmos eins, indem er schlieflich am Leben Gottes teil-
nimmt. Der hier angedeutete Weg, der auf C. G. Jung zuriickgeht, wird in der
Meditation wirksam durchschritten. Anzumerken ware, daf sich diese nicht in der
Individuation oder dem Selbst-werden erschopft, dafll auch die bei Jung spiirbare
Gefahr der Gleichsetzung des Selbst mit Gott zu iiberwinden ist.

Tiefer in die Meditation hinein fihrten die iiberzeugenden phinonienologi-
schen Analysen von J. Bill iiber Meditation und leibliche Geste sowie iiber Me-
ditation und Kultfihigkeit. Von der Geste ist, wie die Aussprache zeigte, die



Im Spiegel der Zeit 297

Gebirde zu unterscheiden; wihrend jene etwas Gewolltes ist, stellt sich diese
als etwas Naturgegebenes dar. Von dieser, in der ein innerer Vorgang sich
spontan leiblich kundtut, sprach Bill. Fiir die Meditation sind vor allem die Ur-
gebarden ergiebig, die lange Zeit verkiimmerten, heute aber neu zu erwachen
scheinen. Bei Christus erfahren wir die heilende Wirkung der reinen Gebirde,
wobei die Heilung zum Heil fiihrt. Mit der Gebarde verbindet sich das Wort im
Kult, den eine Gemeinde vollzieht. Dabei erfihrt sie die Nihe Gottes und bringt
sie ihm die gebiithrende Huldigung dar, feiert sie die Heilszeit des Anfangs im
kultischen Heute. In der jetzt weitverbreiteten Kultunfahigkeit vermag die Medi-
tation durch schopferisches Eindringen den Kult neu zu beleben, wie sie auch aus
diesem reiche Anregungen schopfen kann. Fiir den Christen ist Mitte des Kultes
der in der heiligen Feier gegenwartige und als Mittler tatige Herr.

Das Referat iber Meditation und Eucharistie von W. St6k!, der nicht kommen
konnte, teilte J. Moes mit. Die eucharistische Feier nimmt die Gldubigen in das
Geheimnis Christi hinein, verlangt das Leerwerden vom Eigenen, damit der Herr
in uns lebe. Dazu braucht es das Meditieren des Gottesdienstes sowie die medita-
tive Stille wihrend der heiligen Feier, damit das Geheimnis in uns ausschwingen
kann. Wichtig ist der fruchtbare Ausgleich zwischen der dberlieferten Ordnung
des sakralen Geschehens und der personlichen Initiative zu neuer Gestaltung.
Nach der Aussprache bedarf die Religion des Kultes, weil ihr Privatisieren sie
totet. Doch wird der Zugang zum Kult durch den tiefen Bruch zwischen der all-
tiaglichen Welt und der Welt des Gottlichen erschwert. Diesen Abgrund kénnte
die Meditation iiberbriicken, die auch im Kult das Loben, Danken und Staunen
angesichts der grofien Heilstaten Gottes zum Blithen bringt. Dabei hebt sich vom
Staunen ziber eine Sensation das andere Staunen vor dem Aufleuchten des Letz-
ten ab. ~ Hierher gehéren auch die Anregungen von Friso Melzer iiber die Me-
ditation und das Lesen/Sprechen heiliger Texte. Im Klang der Stimme, die aus
dem vollen Atem schopft, mufl der Gehalt gegenwirtig werden. Gegen die Gewalt
des asiatischen Mantra, in dem gewohnlich der Sonorlaut ,M*“ vorherrscht, setzte
er christliche Schwing-, Herz- und Leuchtworte, die aus dem Meditieren stam-
men und es wieder anstoflen.

In den Kern der Meditation geleitete E. von Severus mit seiner Erlauterung der
von ihm geilibten ,,gelenkten Meditation®. Ein geeignetes Schriftwort wird 4- bis
6mal mit Schweigepausen wiederholt; darauf folgen je nach der Eigenart der
Teilnehmer entweder einige auslegende Bemerkungen oder vélliges Schweigen.
Daraus erwachsen bei dlteren und auch bei jingeren Menschen innere Erfahrun-
gen wie eine personale Hinwendung zu Christus oder die geloste Moglichkeit,
Dinge auszusprechen, die man vorher nicht sagen konnte. Dem Ganzen voraus
geht eine Anleitung zum entspannten Sitzen und vollen Atmen. Eingewendet
wurde, durch das lenkende Eingreifen des Leiters werde die personliche Entfal-
tung der einzelnen gestort; dagegen wurde die einfiithlende Anpassung an die
Teilnehmer als Erfordernis herausgestellt.

Der sehr erhellende Vortrag Gber Glaube und Erfahrung von G. Ruhbadh stell-
te dem von Ebeling beklagten Erfahrungsdefizit der heutigen protestantischen
Theologie den Ansatz von Luther gegeniiber, nach dem die Erfahrung den



Im Spiegel der Zeit 298

Theologen macht. In der Welt- und Lebenserfahrung entfaltet sich die Erfah-
rung Gottes, der sich uns mitteilt oder zur Erfahrung bringt und so zum Glauben
fihrt; in diesem ist mit der fides-quae die fides-qua, also die lebendige Glaubens-
haltung entschieden zu akzentuieren. Durch den HI. Geist bietet uns Gott immer
neue Erfahrungen an. Dafirr sich offenzuhalten, hilft uns die Meditation, die in
den protestantischen Kreisen lange allzu sehr in den Hintergrund getreten ist. Die
Aussprache unterstrich die Unerlafilichkeit der Meditation durch den Zusammen-
hang: wir konnen nur verkiinden, was wir sind. Das bestitigt der Ausruf eines
Inders: Was Sie sind, schreit so laut, daf§ ich nicht horen kann, was Sie sagen!

Die beiden Referate von J. Sudbrack Natur — Meditatio — Gnade sowie Medi-
tation und Dunkelheit — mit sprechenden Erfahrungszeugnissen aus der christli-
chen Mystik belegt — bewegten sich ganz im Theologischen. In der Meditation
durchdringen sich menschliches und gottliches Wirken. Dariiber, daf Gottes
Gnade wahrhaft dabei titig ist, suchen wir uns durch die Unterscheidung der Gei-
ster zu vergewissern. Diese verlangt, dafl wir uns nicht auf unsere innere Evidenz
allein verlassen, sondern unser Inneres zu Gott, zu den Mitmenschen, zur Schrift
und zur Kirche in Beziehung sehen. Nur dann erfahren wir Gott echt, wenn wir
stindig uns selbst iiberschreiten, wodurch uns aufgeht, dal Gott immer gréfier
als all unser Erfahren ist. Hiermit hingen die Nacht der Sinne und die Nadht
des Geistes {Joh. vom Kreuz) zusammen, worin der Mensch sich selbst verlifit und
in den Gott eingeht, der im Sinne der negativen Theologie der ganz Andere ist
und zugleich als das unendliche Du den Menschen ebenso unsagbar iibersteigt wie
erfillt. Mit Tauler kann man formulieren: Je mehr du weifit, dafl du nicht Gott
bist, desto ndher bist du bei Gott. In der Aussprache wurde auf die Analogie
hingewiesen, die im wunendlichen Unterschied eine endliche Ubereinkunft des
Menschen mit Gott siecht und daher uns auch positive Aussagen iiber Gott ermég-
licht, was schon die Rede vom géttlichen Du bestétigt. Das Hinabsteigen in die
Tiefe des Menschen ist nicht mit Verschlossenheit in sich selbst gleichbedeutend,
sondern, echt vollzogen, mit dem Ubersteigen seiner selbst identisch. Auflerdem
scheint im Nichts des Ostens etwas von der Erfahrung der Nacht bei Joh. vom
Kreuz aufzudimmern, wenn auch wiederum gerade P. Lasalle darauf hinweist,
daf er die Dunkelheit der Nacht des Geistes, wo auch das Selbst iiberschritten
wird, in der Zen-Erfahrung nicht gefunden habe.

Der Beitrag von Kl. Tilmann iiber Mystik und Erlosung sah die Meditation
im Lichte dieser beiden Gegebenheiten. Die Erlésung ist die Wiedergeburt des
Menschen aus der vergebenden, neuschaffenden Liebe Gottes, die im Tun Jesu
erfahrbar wird. Seiner Handlungsweise sich angleichend, erfihrt der Mensch die
Wandlung seiner Existenz von Grund auf; so gewinnt er die grofie Freiheit fir
Gott, fiir die anderen und fiir sich selbst. Angesichts der Ablehnung der Menschen
bringt sich der Sohn als stellvertretendes Sithnopfer fiir die Siinden der Welt dem
Vater dar und besiegelt so endgiiltig dessen vorbehaltlose Zuwendung. Diese
vollendet sich, indem er uns an der Herrlichkeit des Auferstandenen im HI. Geist
teilnehmen ]a8¢t, wobei wir durch die Hoffpung in den Besitz des unverginglichen
Erbes bei der Wiederkunft Christi hineinreifen. Das Meditieren vollzieht das
Realisieren oder das existentielle Durchlaufen der Wandlung in Christo. Dieses



Im Spiegel der Zeit 299

Geschehen wird von der Mystik iiberhoht, die auferordentliche, von Gott un-
mittelbar gewirkte Erfahrungen gewihrt. Sie wurzeln in dem uns verliehenen
Sinn Christi und im Geist Christi, der uns nach Paulus gegeben ist, damit wir
wissen, was uns Gott geschenkt hat. Demnach erwidhst die Meditation aus der
Erlésung und findet in der Mystik eine die nur menschlichen Méglichkeiten iiber-
steigende Vollendung. Wie die Aussprache hervorhob, unterliegt die christliche
Mystik der Gefahr, sich von den Sakramenten zu trennen, indem sie eine tiefere
Einigung mit Gott, als jene anscheinend zu vermitteln vermégen, innezuhaben
wihnt. Darauf ist zu antworten, dafl sich auch die Mystik aus den Sakramenten
ndhrt und ohne sie sich zu verirren droht.

Uber Christus als Mitte der Meditation sprach J. Lotz. Buddha, dem Erleuch-
teten des Ostens, dessen Buddhanatur der Meditierende in allem entdeckt, steht
Christus als der Erleuchtete ohnegleichen gegeniiber, weil er vermége der in ihm
leuchtenden Gottheit ,das Licht der Welt” ist. Von ihm bezeugt Paulus im er-
sten Kapitel des Kolosserbriefes, dafl er die Mitte sowohl der Schépfungs- als auch
der Erlésungsordnung ist und somit das All als dessen innerstes Geheimnis durch-
waltet. Daher bewegt er auch das christliche Meditieren als dessen Mitte, ja ver-
borgenerweise alles Meditieren itberhaupt. Dementsprechend wird der Meditie-
rende fortschreitend Christus in sich selbst sowie in allen und in allem erfahren,
wird alles fiir ihn transparent auf Christus hin. Als Vollendung kiindigt sich an:
Christus in allem alles und schliefflich Gott, der ewige Vater, in allem alles, For-
mulierungen, in denen Paulus aus dem Pantheismus die in ihm verzerrte Wahr-
heit befreit. Die Diskussion wies darauf hin, dafl es im asiatischen Raum nicht
leicht ist, die Einmaligkeit Christi iiberzeugend zu verkiindigen; dazu ist seine
kosmische Dimension unerlafilich, die wesentlich seine soziale Dimension oder
das Finden Christi im Menschenbruder einschliefit. Auch ist dem Osten, der allein
auf die Erleuchtung ausgerichtet ist, die unentbehrliche Bedeutung des Kreuzes
und der Auferstehung nahezubringen. Damit im Zusammenhang muf} der Osten
erfahren, daf} es nicht um Erlésung vom Leibe, sondern auch des Leibes geht, dafl
das Leid nicht durch das Verfliichtigen des Auflergottlichen zum bloflen Schein
iberwunden wird, sondern einzig das Durchstehen des Leides zur Freude ge-
langt.

Ein zusammenfassender Uberblick mufl gestehen, daff keines der beiden
Hauptthemen der Tagung auch nur anndhernd ausgeschpft werden konnte, wenn
auch zu beiden wertvolle, zum Teil richtungweisende Beitrage geliefert wurden.
Ebenso reichte die Zeit fiir die Aussprache kaum aus, um wichtige Gesichtspunkte
so zu vertiefen, wie es die Sache eigentlich erfordert hitte. Das wurde bereits
wiahrend der Tagung spiirbar, weshalb man sich gegen Ende entschlof, fir den
in Aussicht genommenen Fall, daff in zwei Jahren wieder ein dhnliches Treffen
stattfindet, die Zahl der Vortrage zu verringern und der Diskussion mehr Raum
zu gewahren. Auch hielt man es fiir das seelisch-geistig-religiése Klima einer sol-
chen Zusammenkunft fiir unerlafilich, dafl in Zukunft mit den theoretischen Aus-
einandersetzungen gemeinsame Ubungen der Meditation verbunden werden.

Trotz der voneinander abweichenden Auffassungen fanden sich alle in einer
ibereinstimmenden Sicht dessen, was Meditation ist. Es geht um ein Tiefenge-



Im Spiegel der Zeit 300

schehen, das im Menschen durch Erfahren des letzten ihn iibersteigenden Ge-
heimnisses oder durch die existentielle Begegnung mit dem in Christus sich mittei-
lenden géttlichen Du die grofle Wandlung in Gang bringt. Dabei gewinnt der
Meditierende, indem er sich ganz hingibt, ganz sich selbst, und umgekehrt; eben
darin wird er mit dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn eins und macht
dessen Weg zu seinem eigenen, also erldst sich nicht selbst, sondern 1a88t Christi
Erlésung ebenso an sich geschehen, wie er sie selbst ergreift. Was das Auswerten
der in der Meditation wirksamen psychischen Grundstrukturen sowie das Lernen
von den Erfabrungen des Ostens betrifft, so waren die Katholiken offener als
die Protestanten, deren Erbsiindenlehre ihnen mehr Zuriidkhaltung auferlegt.
Als Hauptgegensatz meldete sich der zwischen der Meditation, die sich uber alle
bestimmten Gehalte erhebt und in der schweigenden Anwesenheit des Ge-
heimnisses verweilt (angeregt vom Zen, bestitigt und korrigiert durch die mittel-
alterliche ,Wolke des Nichtwissens), und der anderen, die sich in bestimmten
Gehalten bewegt, sich an Bild, Wort und Symbol hilt und vor allem dem Wort
der Hl. Schrift aussetzt. Damit verband sich der Gegensatz zwischen der Medi-
tation, die sich an der Ich-Du-Beziehung ausrichtet und das menschliche Ich zum
gottlichen Du hin iberschreitet, und der andern, die das menschliche Ich in seine
eigene Tiefe fihrt und (nach der Befurchtung der Gegenseite) iiber das Kreisen
in sich selbst nicht hinauskommt. Dieser zweifache Gegensatz trat immer wieder
hervor und schwelte noch mehr unterirdisch weiter, wurde aber nicht ausgetragen
und sozusagen wie ein heifles Fisen kaum angefafit. Daher ist fiir eine nichste
Tagung zu empfehlen, dafl man diese Gegensitze als Thema wahlt, sie unvor-
eingenommen ins Auge fafit und, ohne ihnen auszuweichen, reinlich zu kliren
sucht. Johannes Lotz S]

Was ist ein Monch:

Ein Interview

Hans Peter Roschinski, Langenfeld, mit Bernardin Schellenberger OCSO,
Mariawald (Eifel)*

R.: Mehr als zweitausend zdhlen die Berufe, die heute in Listen fir Amter und
Versicherungen zusammengestellt sind. Blattern wir eine solche Liste durdh,
finden wir nicht die Angabe ,Monch“. Liegt es in der Eigenart dieses Berufes
selbst, dafl kein Listenautor auf den Gedanken kam, ihn eigens aufzunehmen?
Doch die Frage: Was ist ein Monch, was ist er heute? 6ffnet wieder den Zugang
zu einer alten und durch die Zeit bestandigen Form christlichen Lebens. Ich stellte

* Das Interview wurde am 2. 1. 1976 im Deutschlandfunk ausgestrahit.





