
Im Spiegel der Zeit "95 

und Religion dadurch vermeiden lasse, daß man die eine ganz der objek- 
tiven, die andere ganz der subjektiven Wirklichkeit zuordnet. Niels Bohr 
hat Heisenberg damals geantwortet, die Religion, den Glauben an Gott, 
von der objektiven Wahrheit abzuschneiden, bedeute ihr innerstes Wesen 
verkennen. Der Physiker Wolfgang Pauli hatte schon vorher der Sorge 
Ausdruck gegeben, nach dem Zusammenbruch der religiösen Überzeugun- 
gen werde auch die bisherige Ethik zusammenbrechen •und es werden 
Dinge geschehen von einer Schrecklichkeit, von der wir uns jetzt noch gar 
keine Vorstellung machen können"30. Mit diesem Gespräch sind sicher 
die konkreten Inhalte eines kirchlich verstandenen Glaubens nicht berührt. 
Und doch sind die Konsequenzen umrissen, die sich einstellen, wenn der 
Suche nach der objektiven Wirklichkeit in eine bloße Subjektivität aus- 
gewichen wird, wenn sich diese Subjektivität in eine bindungslose Selbst- 
verwirklichung individueller oder kollektiver Art steigert. Welt und 
Geschichte überschreitendes Heil ist objektiv nur als von Gott geschenktes 
Heil möglich. Wo es aus der menschlichen Subjektivität heraus in objektive 
Gültigkeit gebracht werden soll, wendet sich dieser Versuch letztlich gegen 
die menschliche Freiheit. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Zur gegenwärtigen Auseinandersetzung um die Meditation 

Wie schon vor zwei Jahren (vgl. GuL 47 [1974] 384-388) fand auch in der ver- 
gangenen Pfingstwoche (7. - 9. Juni) im •Haus der Stille" (Bethel bei Bielefeld) 
eine Tagung für Leiter von Meditationskursen statt. Es trafen sich 24 Experten 
zu Vorträgen und Aussprachen; die Zusammenkunft hatte wieder ökumenisdien 
Charakter; 7 Katholiken und 1 Anglikaner arbeiteten mit 16 Protestanten zu- 
sammen. Trotz der zu zahlreichen (12) Vorträge blieb wegen deren geraffter 
Kürze Spielraum für eine fruchtbare Diskussion. Inhaltlich gesehen, waren von 
G. Ruhbach, dem Vorbereiter und Leiter der Tagung, zwei Hauptthemen formu- 
liert worden, nämlich •Einübung und Besprechung von Meditationsformen" so- 
wie •Theologische Reflexion von Meditationsvorgängen: Gibt es eine Theologie 

80 W. Heisenberg, Der Teil und das Ganze, Gespräche im Umkreis der Atomphysik, 
München 1969, 118, 123 ff. 



Im Spiegel der Zeit 296 

der Meditation?". Den geistlichen Rahmen boten die Eucharistiefeier am Morgen 
zusammen mit dem Tagzeitengebet, wie es in jenem Haus üblich ist. Mein Bericht 
folgt nicht dem zeitlichen Ablauf der Verhandlungen, sondern sucht einen sachli- 
chen Zusammenhang zu entfalten. 

Zunächst sei auf die Themen, die vorwiegend vom Psychologischen herkamen, 
eingegangen. Den Beitrag des autogenen Trainings zur Meditation entwickelte 
Kl. Thomas, der Fortsetzer des Werkes von I. H. Schulz nach Theorie und Praxis. 
Er warnte eindringlich vor dem Vermischen der beiden Wege; das Training setzt 
beim Leiblichen an und bleibt von sich aus im Innerweltlichen, während die Medi- 
tation sich im Religiösen bewegt und für den Christen aus dem Glauben lebt. 
Schlagwortartig läßt sich dieser Unterschied kennzeichnen, indem man der Seelen- 
Heilkunde die Seelenheil-Kunde gegenüberstellt. Doch kann das Training auf 
die Meditation vorbereiten, indem es zur gelösten Entspannung, zur inneren 
Ruhe und zu einer gesteigerten Erlebnisfähigkeit hingeleitet; seine Oberstufe 
reicht in die Mitte des Menschen hinein und nähert sich so der Meditation. Nie 
soll das Training ohne sachkundige ärztliche Anleitung vollzogen werden, was 
nach Thomas selbst für die Anfangsstufen zu gelten hat; die letztere Forderung 
traf auf Widerspruch. 

Verschiedene Meditationsformen stellte W. Massa dar. Nach ihm ist für die 
Meditation jene aktive Passivität kennzeichnend, die sich als verstehendes Ver- 
nehmen entfaltet, wobei der Wille nicht auf einen gerichteten Denkverlauf hin- 
zielt. Dazu wurde in der Dikussion auf Guardinis Unterscheidung zwischen dem 
hellen und dem dunklen Willen hingewiesen; letzterer sei als Tiefenintention 
des Herzens sehr wohl in der Meditation am Werk. Die verschiedenen Formen 
des Meditierens wurden nach Leib, Seele, Geist voneinander abgehoben. Vor 
allem sind die Meditation, die in eine Gestalt hineinbildet, und die andere, die 
als reine Gegenwärtigkeit in der existentiellen Sehnsucht über alle Bilder und 
Gedanken hinausführt, auseinanderzuhalten. Die erstere brauchen jene, die sich 
im Gestaltlosen zu verlieren drohen, während die letztere jenen hilft, die in ver- 
engenden Verfestigungen befangen sind. Wie die Aussprache bemerkte, geht es 
hier mehr um Akzentverschiebungen, die allerdings die Bedeutung der Einzelan- 
leitung neu erkennen lassen. 

Damit berühren sich die Darlegungen von W. Massa über Meditation und 
Individuation; diese meint das Reifen der menschlichen Person zur Ganzheit aus 
dem Selbst. Es gilt, das Oberflächen-Ich zur Tiefe des wahren Selbst hin zu durch- 
dringen und dessen ganzen Reichtum zu integrieren. Dabei vertraut sich der 
Mensch immer mehr der Grundströmung des Lebens an, wird mit den anderen 
Menschen und dem Kosmos eins, indem er schließlich am Leben Gottes teil- 
nimmt. Der hier angedeutete Weg, der auf C. G. Jung zurückgeht, wird in der 
Meditation wirksam durchschritten. Anzumerken wäre, daß sich diese nicht in der 
Individuation oder dem Selbst-werden erschöpft, daß auch die bei Jung spürbare 
Gefahr der Gleichsetzung des Selbst mit Gott zu überwinden ist. 

Tiefer in die Meditation hinein führten die überzeugenden phänomenologi- 
schen Analysen von /. Bill über Meditation und leibliche Geste sowie über Me- 
ditation und Kultfähigkeit. Von der Geste ist, wie die Aussprache zeigte, die 



Im Spiegel der Zeit 297 

Gebärde zu unterscheiden; während jene etwas Gewolltes ist, stellt sich diese 
als etwas Naturgegebenes dar. Von dieser, in der ein innerer Vorgang sich 
spontan leiblich kundtut, sprach Bill. Für die Meditation sind vor allem die Ur- 
gebärden ergiebig, die lange Zeit verkümmerten, heute aber neu zu erwachen 
scheinen. Bei Christus erfahren wir die heilende Wirkung der reinen Gebärde, 
wobei die Heilung zum Heil führt. Mit der Gebärde verbindet sich das Wort im 
Kult, den eine Gemeinde vollzieht. Dabei erfährt sie die Nähe Gottes und bringt 
sie ihm die gebührende Huldigung dar, feiert sie die Heilszeit des Anfangs im 
kultischen Heute. In der jetzt weitverbreiteten Kultunfähigkeit vermag die Medi- 
tation durch schöpferisches Eindringen den Kult neu zu beleben, wie sie auch aus 
diesem reiche Anregungen schöpfen kann. Für den Christen ist Mitte des Kultes 
der in der heiligen Feier gegenwärtige und als Mittler tätige Herr. 

Das Referat über Meditation und Eucharistie von W. Slökl, der nicht kommen 
konnte, teilte /• Moes mit. Die eucharistische Feier nimmt die Gläubigen in das 
Geheimnis Christi hinein, verlangt das Leerwerden vom Eigenen, damit der Herr 
in uns lebe. Dazu braucht es das Meditieren des Gottesdienstes sowie die medita- 
tive Stille während der heiligen Feier, damit das Geheimnis in uns ausschwingen 
kann. Wichtig ist der fruchtbare Ausgleich zwischen der überlieferten Ordnung 
des sakralen Geschehens und der persönlichen Initiative zu neuer Gestaltung. 
Nach der Aussprache bedarf die Religion des Kultes, weil ihr Privatisieren sie 
tötet. Doch wird der Zugang zum Kult durch den tiefen Bruch zwischen der all- 
täglichen Welt und der Welt des Göttlichen erschwert. Diesen Abgrund könnte 
die Meditation überbrücken, die auch im Kult das Loben, Danken und Staunen 
angesichts der großen Heilstaten Gottes zum Blühen bringt. Dabei hebt sich vom 
Staunen über eine Sensation das andere Staunen vor dem Aufleuchten des Letz- 
ten ab. - Hierher gehören auch die Anregungen von Friso Melzer über die Me- 
ditation und das Lesen/Sprechen heiliger Texte. Im Klang der Stimme, die aus 
dem vollen Atem schöpft, muß der Gehalt gegenwärtig werden. Gegen die Gewalt 
des asiatischen Mantra, in dem gewöhnlich der Sonorlaut •M" vorherrscht, setzte 
er christliche Schwing-, Herz- und Leuchtworte, die aus dem Meditieren stam- 
men und es wieder anstoßen. 

In den Kern der Meditation geleitete E. von Severus mit seiner Erläuterung der 
von ihm geübten •gelenkten Meditation". Ein geeignetes Schriftwort wird 4- bis 
6mal mit Schweigepausen wiederholt; darauf folgen je nach der Eigenart der 
Teilnehmer entweder einige auslegende Bemerkungen oder völliges Schweigen. 
Daraus erwachsen bei älteren und auch bei jüngeren Menschen innere Erfahrun- 
gen wie eine personale Hinwendung zu Christus oder die gelöste Möglichkeit, 
Dinge auszusprechen, die man vorher nicht sagen konnte. Dem Ganzen voraus 
geht eine Anleitung zum entspannten Sitzen und vollen Atmen. Eingewendet 
wurde, durch das lenkende Eingreifen des Leiters werde die persönliche Entfal- 
tung der einzelnen gestört; dagegen wurde die einfühlende Anpassung an die 
Teilnehmer als Erfordernis herausgestellt. 

Der sehr erhellende Vortrag über Glaube und Erfahrung von G. Ruhbach stell- 
te dem von Ebeling beklagten Erfahrungsdefizit der heutigen protestantischen 
Theologie den Ansatz von Luther gegenüber, nach dem die Erfahrung den 



Im Spiegel der Zeit 298 

Theologen macht. In der Welt- und Lebenserfahrung entfaltet sich die Erfah- 
rung Gottes, der sich uns mitteilt oder zur Erfahrung bringt und so zum Glauben 
führt; in diesem ist mit der fides-quae die fides-qua, also die lebendige Glaubens- 
haltung entschieden zu akzentuieren. Durch den Hl. Geist bietet uns Gott immer 
neue Erfahrungen an. Dafür sich offenzuhalten, hilft uns die Meditation, die in 
den protestantischen Kreisen lange allzu sehr in den Hintergrund getreten ist. Die 
Aussprache unterstrich die Unerläßlichkeit der Meditation durch den Zusammen- 
hang: wir können nur verkünden, was wir sind. Das bestätigt der Ausruf eines 
Inders: Was Sie sind, schreit so laut, daß ich nicht hören kann, was Sie sagen! 

Die beiden Referate von /. Sudbrack Natur - Meditatio - Gnade sowie Medi- 
tation und Dunkelheit • mit sprechenden Erfahrungszeugnissen aus der christli- 
chen Mystik belegt - bewegten sich ganz im Theologischen. In der Meditation 
durchdringen sich menschliches und göttliches Wirken. Darüber, daß Gottes 
Gnade wahrhaft dabei tätig ist, suchen wir uns durch die Unterscheidung der Gei- 
ster zu vergewissern. Diese verlangt, daß wir uns nicht auf unsere innere Evidenz 
allein verlassen, sondern unser Inneres zu Gott, zu den Mitmenschen, zur Schrift 
und zur Kirche in Beziehung sehen. Nur dann erfahren wir Gott echt, wenn wir 
ständig uns selbst überschreiten, wodurch uns aufgeht, daß Gott immer größer 
als all unser Erfahren ist. Hiermit hängen die Nacht der Sinne und die Nacht 
des Geistes (Joh. vom Kreuz) zusammen, worin der Mensch sich selbst verläßt und 
in den Gott eingeht, der im Sinne der negativen Theologie der ganz Andere ist 
und zugleich als das unendliche Du den Menschen ebenso unsagbar übersteigt wie 
erfüllt. Mit Tauler kann man formulieren: Je mehr du weißt, daß du nicht Gott 
bist, desto näher bist du bei Gott. In der Aussprache wurde auf die Analogie 
hingewiesen, die im unendlichen Unterschied eine endliche Übereinkunft des 
Menschen mit Gott sieht und daher uns auch positive Aussagen über Gott ermög- 
licht, was schon die Rede vom göttlichen Du bestätigt. Das Hinabsteigen in die 
Tiefe des Menschen ist nicht mit Verschlossenheit in sich selbst gleichbedeutend, 
sondern, echt vollzogen, mit dem Übersteigen seiner selbst identisch. Außerdem 
scheint im Nichts des Ostens etwas von der Erfahrung der Nacht bei Joh. vom 
Kreuz aufzudämmern, wenn auch wiederum gerade P. Lasalle darauf hinweist, 
daß er die Dunkelheit der Nacht des Geistes, wo auch das Selbst überschritten 
wird, in der Zen-Erfahrung nicht gefunden habe. 

Der Beitrag von Kl. Tilmann über Mystik und Erlösung sah die Meditation 
im Lichte dieser beiden Gegebenheiten. Die Erlösung ist die Wiedergeburt des 
Menschen aus der vergebenden, neuschaffenden Liebe Gottes, die im Tun Jesu 
erfahrbar wird. Seiner Handlungsweise sich angleichend, erfährt der Mensch die 
Wandlung seiner Existenz von Grund auf; so gewinnt er die große Freiheit für 
Gott, für die anderen und für sich selbst. Angesichts der Ablehnung der Menschen 
bringt sich der Sohn als stellvertretendes Sühnopfer für die Sünden der Welt dem 
Vater dar und besiegelt so endgültig dessen vorbehaltlose Zuwendung. Diese 
vollendet sich, indem er uns an der Herrlichkeit des Auferstandenen im Hl. Geist 
teilnehmen läßt, wobei wir durch die Hoffnung in den Besitz des unvergänglichen 
Erbes bei der Wiederkunft Christi hineinreifen. Das Meditieren vollzieht das 
Realisieren oder das existentielle Durchlaufen der Wandlung in Christo. Dieses 



Im Spiegel der Zeit 299 

Geschehen wird von der Mystik überhöht, die außerordentliche, von Gott un- 
mittelbar gewirkte Erfahrungen gewährt. Sie wurzeln in dem uns verliehenen 
Sinn Christi und im Geist Christi, der uns nach Paulus gegeben ist, damit wir 
wissen, was uns Gott geschenkt hat. Demnach erwächst die Meditation aus der 
Erlösung und findet in der Mystik eine die nur menschlichen Möglichkeiten über- 
steigende Vollendung. Wie die Aussprache hervorhob, unterliegt die christliche 
Mystik der Gefahr, sich von den Sakramenten zu trennen, indem sie eine tiefere 
Einigung mit Gott, als jene anscheinend zu vermitteln vermögen, innezuhaben 
wähnt. Darauf ist zu antworten, daß sich auch die Mystik aus den Sakramenten 
nährt und ohne sie sich zu verirren droht. 
Über Christus als Mitte der Meditation sprach /. Lotz. Buddha, dem Erleuch- 
teten des Ostens, dessen Buddhanatur der Meditierende in allem entdeckt, steht 
Christus als der Erleuchtete ohnegleichen gegenüber, weil er vermöge der in ihm 
leuchtenden Gottheit •das Licht der Welt" ist. Von ihm bezeugt Paulus im er- 
sten Kapitel des Kolosserbriefes, daß er die Mitte sowohl der Schöpfungs- als auch 
der Erlösungsordnung ist und somit das All als dessen innerstes Geheimnis durch- 
waltet. Daher bewegt er auch das christliche Meditieren als dessen Mitte, ja ver- 
borgenerweise alles Meditieren überhaupt. Dementsprechend wird der Meditie- 
rende fortschreitend Christus in sich selbst sowie in allen und in allem erfahren, 
wird alles für ihn transparent auf Christus hin. Als Vollendung kündigt sich an: 
Christus in allem alles und schließlich Gott, der ewige Vater, in allem alles, For- 
mulierungen, in denen Paulus aus dem Pantheismus die in ihm verzerrte Wahr- 
heit befreit. Die Diskussion wies darauf hin, daß es im asiatischen Raum nicht 
leicht ist, die Einmaligkeit Christi überzeugend zu verkündigen; dazu ist seine 
kosmische Dimension unerläßlich, die wesentlich seine soziale Dimension oder 
das Finden Christi im Menschenbruder einschließt. Auch ist dem Osten, der allein 
auf die Erleuchtung ausgerichtet ist, die unentbehrliche Bedeutung des Kreuzes 
und der Auferstehung nahezubringen. Damit im Zusammenhang muß der Osten 
erfahren, daß es nicht um Erlösung vom Leibe, sondern auch des Leibes geht, daß 
das Leid nicht durch das Verflüchtigen des Außergöttlichen zum bloßen Schein 
überwunden wird, sondern einzig das Durchstehen des Leides zur Freude ge- 
langt. 

Ein zusammenfassender Überblick muß gestehen, daß keines der beiden 
Hauptthemen der Tagung auch nur annähernd ausgeschöpft werden konnte, wenn 
auch zu beiden wertvolle, zum Teil richtungweisende Beiträge geliefert wurden. 
Ebenso reichte die Zeit für die Aussprache kaum aus, um wichtige Gesichtspunkte 
so zu vertiefen, wie es die Sache eigentlich erfordert hätte. Das wurde bereits 
während der Tagung spürbar, weshalb man sich gegen Ende entschloß, für den 
in Aussicht genommenen Fall, daß in zwei Jahren wieder ein ähnliches Treffen 
stattfindet, die Zahl der Vorträge zu verringern und der Diskussion mehr Raum 
zu gewähren. Auch hielt man es für das seelisch-geistig-religiöse Klima einer sol- 
chen Zusammenkunft für unerläßlich, daß in Zukunft mit den theoretischen Aus- 
einandersetzungen gemeinsame Übungen der Meditation verbunden werden. 

Trotz der voneinander abweichenden Auffassungen fanden sich alle in einer 
übereinstimmenden Sicht dessen, was Meditation ist. Es geht um ein Tiefenge- 



Im Spiegel der Zeit 300 

schehen, das im Menschen durch Erfahren des letzten ihn übersteigenden Ge- 
heimnisses oder durch die existentielle Begegnung mit dem in Christus sich mittei- 
lenden göttlichen Du die große Wandlung in Gang bringt. Dabei gewinnt der 
Meditierende, indem er sich ganz hingibt, ganz sich selbst, und umgekehrt; eben 
darin wird er mit dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn eins und macht 
dessen Weg zu seinem eigenen, also erlöst sich nicht selbst, sondern läßt Christi 
Erlösung ebenso an sich geschehen, wie er sie selbst ergreift. Was das Auswerten 
der in der Meditation wirksamen psychischen Grundstrukturen sowie das Lernen 
von den Erfahrungen des Ostens betrifft, so waren die Katholiken offener als 
die Protestanten, deren Erbsündenlehre ihnen mehr Zurückhaltung auferlegt. 
Als Hauptgegensatz meldete sich der zwischen der Meditation, die sich über alle 
bestimmten Gehalte erhebt und in der schweigenden Anwesenheit des Ge- 
heimnisses verweilt (angeregt vom Zen, bestätigt und korrigiert durch die mittel- 
alterliche •Wolke des Nichtwissens"), und der anderen, die sich in bestimmten 
Gehalten bewegt, sich an Bild, Wort und Symbol hält und vor allem dem Wort 
der Hl. Schrift aussetzt. Damit verband sich der Gegensatz zwischen der Medi- 
tation, die sich an der Ich-Du-Beziehung ausrichtet und das menschliche Ich zum 
göttlichen Du hin überschreitet, und der andern, die das menschliche Ich in seine 
eigene Tiefe führt und (nach der Befürchtung der Gegenseite) über das Kreisen 
in sich selbst nicht hinauskommt. Dieser zweifache Gegensatz trat immer wieder 
hervor und schwelte noch mehr unterirdisch weiter, wurde aber nicht ausgetragen 
und sozusagen wie ein heißes Eisen kaum angefaßt. Daher ist für eine nächste 
Tagung zu empfehlen, daß man diese Gegensätze als Thema wählt, sie unvor- 
eingenommen ins Auge faßt und, ohne ihnen auszuweichen, reinlich zu klären 
sucht. Johannes Lotz SJ 

Was ist ein Mönch; 

Ein Interview 

Hans Peter Roschinski, Langenfeld, mit Bernardin Schellenberger OCSO, 
Mariawald (Eifel)* 

R.: Mehr als zweitausend zählen die Berufe, die heute in Listen für Ämter und 
Versicherungen zusammengestellt sind. Blättern wir eine solche Liste durch, 
finden wir nicht die Angabe •Mönch". Liegt es in der Eigenart dieses Berufes 
selbst, daß kein Listenautor auf den Gedanken kam, ihn eigens aufzunehmen? 
Doch die Frage: Was ist ein Mönch, was ist er heute? öffnet wieder den Zugang 
zu einer alten und durch die Zeit beständigen Form christlichen Lebens. Ich stellte 

Das Interview wurde am 2. 1. 1976 im Deutschlandfunk ausgestrahlt. 




