
Im Spiegel der Zeit 300 

schehen, das im Menschen durch Erfahren des letzten ihn übersteigenden Ge- 
heimnisses oder durch die existentielle Begegnung mit dem in Christus sich mittei- 
lenden göttlichen Du die große Wandlung in Gang bringt. Dabei gewinnt der 
Meditierende, indem er sich ganz hingibt, ganz sich selbst, und umgekehrt; eben 
darin wird er mit dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn eins und macht 
dessen Weg zu seinem eigenen, also erlöst sich nicht selbst, sondern läßt Christi 
Erlösung ebenso an sich geschehen, wie er sie selbst ergreift. Was das Auswerten 
der in der Meditation wirksamen psychischen Grundstrukturen sowie das Lernen 
von den Erfahrungen des Ostens betrifft, so waren die Katholiken offener als 
die Protestanten, deren Erbsündenlehre ihnen mehr Zurückhaltung auferlegt. 
Als Hauptgegensatz meldete sich der zwischen der Meditation, die sich über alle 
bestimmten Gehalte erhebt und in der schweigenden Anwesenheit des Ge- 
heimnisses verweilt (angeregt vom Zen, bestätigt und korrigiert durch die mittel- 
alterliche •Wolke des Nichtwissens"), und der anderen, die sich in bestimmten 
Gehalten bewegt, sich an Bild, Wort und Symbol hält und vor allem dem Wort 
der Hl. Schrift aussetzt. Damit verband sich der Gegensatz zwischen der Medi- 
tation, die sich an der Ich-Du-Beziehung ausrichtet und das menschliche Ich zum 
göttlichen Du hin überschreitet, und der andern, die das menschliche Ich in seine 
eigene Tiefe führt und (nach der Befürchtung der Gegenseite) über das Kreisen 
in sich selbst nicht hinauskommt. Dieser zweifache Gegensatz trat immer wieder 
hervor und schwelte noch mehr unterirdisch weiter, wurde aber nicht ausgetragen 
und sozusagen wie ein heißes Eisen kaum angefaßt. Daher ist für eine nächste 
Tagung zu empfehlen, daß man diese Gegensätze als Thema wählt, sie unvor- 
eingenommen ins Auge faßt und, ohne ihnen auszuweichen, reinlich zu klären 
sucht. Johannes Lotz SJ 

Was ist ein Mönch; 

Ein Interview 

Hans Peter Roschinski, Langenfeld, mit Bernardin Schellenberger OCSO, 
Mariawald (Eifel)* 

R.: Mehr als zweitausend zählen die Berufe, die heute in Listen für Ämter und 
Versicherungen zusammengestellt sind. Blättern wir eine solche Liste durch, 
finden wir nicht die Angabe •Mönch". Liegt es in der Eigenart dieses Berufes 
selbst, daß kein Listenautor auf den Gedanken kam, ihn eigens aufzunehmen? 
Doch die Frage: Was ist ein Mönch, was ist er heute? öffnet wieder den Zugang 
zu einer alten und durch die Zeit beständigen Form christlichen Lebens. Ich stellte 

Das Interview wurde am 2. 1. 1976 im Deutschlandfunk ausgestrahlt. 



Im Spiegel der Zeit 301 

sie in der Trappistenabtei Mariawald, auf dem Rücken des Kermeter in der Eifel 
gelegen, einem Mönche, Bruder Bernardin. Was ist ein Mönch? 
B.: Es ist nicht leicht, diese Frage mit einer kurzen Definition zu beantworten. 
Aber ich will es einmal versuchen, als Einstieg in unser Gespräch. Zunächst also 
würde ich sagen: Ein Mönch ist einer, der von einem Du - von Gott - gepackt 
worden ist, von einer Realität, die ihn derart in Anspruch nimmt, daß er sich 
radikal ihr widmen möchte. 
R.: Wo uns der Mönch begegnet, da ist er nicht allein, er lebt in einer Gemein- 
schaft. Sehen Sie nur auf Ihre Siedlung hier, Sie zählen 40 Brüder. 
B.: Ja, so widersprüchlich Ihnen das scheinen mag: Wir haben uns gerade des- 
wegen, weil wir allein sein möchten, zu einer Gemeinschaft zusammengeschlos- 
sen. Gemeinsam schaffen wir uns einen Raum, ein Milieu des Schweigens, ein 
Klima der Stille, in dem der einzelne optimale Bedingungen findet, um sich in 
Gebet und Meditation auf diesen Gott einlassen zu können. 
R.: Heißt das aber, christliches Leben vollziehen, wenn wir nach Alleinsein stre- 
ben, allein sein wollen? 

B.: Ihre Frage ist berechtigt. Neben diesem praktischen Grund, oder sogar noch 
wichtiger als dieser, ist unser Anliegen - so paradox auch dies wiederum klingen 
mag -, mit anderen, mit Brüdern, diese Einsamkeit zu teilen. Jeder von uns 
kennt aus eigener Erfahrung den Impuls, mit anderen und für andere leben zu 
wollen; und dieser Impuls, der zum Wesen des christlichen Lebens gehört, wird 
sogar umso stärker, je tiefer der Einzelne die Erfahrung der Einsamkeit durch- 
lebt. 
R.: Dann ist das eine spezifische Form der Einsamkeit, die Sie suchen. Auch drau- 
ßen, in der Großstadt zum Beispiel, ist Einsamkeit verbreitet, ist sie für viele eine 
bedrückende Erfahrung. 
B.: Die Erfahrung der Einsamkeit, die der Mensch in der Großstadt macht, würde 
ich als eine negative Form der Einsamkeit bezeichnen. Unsere Form dagegen 
suchen und erfahren wir als positiven Wert, als einen Raum, in dem ein Du ge- 
genwärtig ist; als eine Intimsphäre, wie sie Liebende suchen, wenn sie ungestört 
sein möchten. Allerdings sage ich damit erst die Hälfte. Es ist auch auf weite 
Strecken der Raum, in dem wir die Abwesenheit dieses Du erleiden und schmerz- 
lich durchstehen. Und damit wird doch eine Beziehung zur Einsamkeit des mo- 
dernen Großstadtmenschen deutlich. Freilich ist auch diese Erfahrung der Ab- 
wesenheit nicht einfach die gleiche wie die eines Menschen, der nicht an Gott 
glauben kann oder sich nicht für ihn interessiert, sondern sozusagen nur die ne- 
gative Form der Erfahrung seiner Anwesenheit, ein unendlicher Hunger und 
Durst und eine Sehnsucht nach letzter Erfüllung, die auf dieses abwesende Du 
ausgerichtet bleibt. 

R.: Kann man so unbefangen, wie Sie es tun, von Gott als einem Du sprechen, als 
ob Sie das Du eines Menschen erlebten? 
B.: Ich würde sagen: Ja. Ganz unbefangen tue ich es freilich nicht, weil ich weiß, 
daß man heute selbst in kirchlichen Kreisen so sehr von der Glaubenskrise be- 
eindruckt ist, daß man ein derart ungeschütztes und uneingeschränktes Ja scheut. 
Aber ich bin der festen Überzeugung, daß in meinem Leben der konkrete Anruf 



Im Spiegel der Zeit 302 

durch Jesus Christus steht, alles zu verlassen, um mich als Mönch total auf Gott 
auszurichten. 
R.: Haben Sie wirklich diesen Ruf gespürt? 
B.: Jawohl. Freilich war das nichts Spektakuläres, etwa, daß ich eines Tages ir- 
gendeine Stimme gehört hätte. Aber an einem bestimmten Punkt meines Lebens 
wußte ich mit voller Klarheit: Du mußt Mönch werden. Bei meinem Eintritt in 
Mariawald wurde diese Überzeugung mit sehr nüchternen Realitäten konfron- 
tiert. Man teilte mir eine schlichte körperliche Arbeit zu, ließ mich an recht un- 
dramatischen Gottesdiensten teilnehmen, entzog mir alle Möglichkeiten der Zer- 
streuung und Ablenkung und gab mir ziemlich selten (ein- oder zweimal in der 
Woche) die Möglichkeit, mit jemandem zu sprechen. Solche, die nicht berufen 
sind, packen entweder dann von allein schnell wieder die Koffer, oder sie fangen 
an, extravagant zu werden - oder es stellt sich eben heraus, daß sie eine Wirklich- 
keit erfaßt haben, auf die sich ein Leben bauen läßt. 
R.: In jeder christlichen Berufung ist auch die Berufung zum Dienst am Anderen. 
Ich bin ausgegangen, um nach Auftrag und Arbeit der katholischen Orden heute 
zu fragen. Was Sie mir bis hierhin erläuterten, verstehe ich, aber immer noch 
drängt sich mir der Gedanke auf, daß Sie einen Weg in der Einsamkeit gehen, 
auch in der Einsamkeit unter Brüdern, der in einem Abstand von allen anderen 
christlichen Brüdern verläuft: Haben diese nicht einen Anspruch auf Ihre Ge- 
meinschaft, haben Sie nicht einen Auftrag unter ihnen? 
B.: Ich glaube schon, daß wir nicht nur unter unseren christlichen Brüdern, son- 
dern überhaupt in der Welt von heute einen Auftrag haben. Aber wir verstehen 
das als einen Auftrag besonderer Art. Darf ich es vielleicht paradox formulieren? 
Ich sehe meinen Auftrag darin, keinen Auftrag zu haben. Mehr denn je denken 
die Menschen von heute - und auch die Menschen in der Kirche - in den Kate- 
gorien des Wirtschaftlichen, des Ertrags, des Nutzens, des statistisch meßbaren 
Erfolgs. Mit diesen Kategorien gehen die Menschen am eigentlichen Sinn des 
Daseins vorbei. Nicht umsonst weiß man allmählich immer weniger mit Kindern, 
Alten und Kranken anzufangen. Sie sind unproduktiv, und folglich überflüssig. 
Wir glauben aber, daß der Mensch von Gott nicht um irgendeines wirtschaftli- 
chen Nutzens willen erschaffen ist, sondern ganz einfach, um zu leben. Um voll 
zu leben, um wahrhaftig zu leben, um als er selbst zu leben. Um für die Liebe und 
den Lobpreis Gottes und für die Liebe zu anderen Menschen zu leben. Deshalb 
lehnen wir es ab, eine Aufgabe oder Tätigkeit zu übernehmen, die innerhalb der 
heute üblichen Kategorien unser Dasein aus sekundären Gründen rechtfertigen 
könnten. Wir möchten bewußt außerhalb der normalen sozialen Strukturen le- 
ben, ohne den Halt und den Trost einer Familie, eines Berufs, einer Karriere, 
einer sozialen Stellung und selbst einer Aufgabe im Apostolat. 
R.: Sie sprachen von dem Weg in die Einsamkeit. Das erinnert mich an die alten 
Mönchsväter, die •in die Wüste" gingen, um da, wo es leer war, Gott nahe zu 
sein, und ihn unmittelbar zu erfahren. Wenn Sie nun mit Ihren Brüdern einen 
solchen Weg gehen, ist da nicht die Gefahr groß, daß in der Distanz zur Welt Sie 
auch eine Distanz zur Wirklichkeit schaffen, daß letztlich Sie ganz getrennt sind 
und fremd von einer Wirklichkeit, die Christen draußen erleben? 



Im Spiegel der Zeit 303 

B.: Was verstehen Sie hier unter Wirklichkeit? Was ist ein •wirkliches" Leben? 
Ich habe den Eindruck, heute werde sehr oft mit einer Art Mythos vom •wirkli- 
chen", •eigentlichen", •vollen" Leben hantiert. Und die Werbung versucht uns 
weiszumachen, was wir alles brauchen, um als moderne, aufgeschlossene Men- 
schen gelten zu können. Ist es ein wirkliches, ein reales Leben, von morgens bis 
abends zu arbeiten, sich berieseln zu lassen von Massenmedien, Werbung und 
Meinungsmache und im großen und ganzen so zu denken, zu urteilen, zu empfin- 
den, wie - statistisch meßbar und normierbar - der Normalbürger der Bundes- 
republik denkt, urteilt, empfindet? Und sobald einer nicht bloß soziokritische 
Bewußtseinsbildung betreibt, sondern sich vor Ort, am konkreten Menschen enga- 
giert, gerät er an den Rand dessen, was man landläufig als •zeitgemäßes" Leben 
ansieht. Könnte es nicht sein, daß das im Grunde ein unwirkliches, ein unauthen- 
tisches Leben ist, ein Scheinleben, ein Spielen von suggerierten Rollen? Ein Le- 
ben, in dem man immer auf der Flucht ist vor sich selbst, oder von anderen ständig 
daran gehindert wird, zu sich selbst zu kommen? 
R.: Sie gehen hinaus •in die Wüste". Sie verstehen es nun so, daß Sie auf die 
Wirklichkeit zugehen? 
B.: Ja, auf bestimmte Dimensionen der Wirklichkeit, an deren Verdrängung 
meiner Ansicht nach unser heutiges Zeitalter krankt. Ich möchte das noch etwas 
näher erläutern. Das Leben, das wir gestalten, ist reduziert auf einige wesent- 
liche Grundlinien. Völlig weg fallen alle überflüssigen und luxuriösen Dinge, vor 
allem alle heutigen Hilfsmittel, sich in eine unwirkliche Welt hineinzugaukeln: 
Es gibt keinen Rundfunk, kein Fernsehen, keine harmlosen Möglichkeiten, sich 
abzureagieren, nicht einmal die, sich eine Zigarette anzuzünden. Wenn ein 
Mensch sich von all dem enthält und jähre-, vielleicht jahrzehntelang kaum ein- 
mal ein schreiendes Plakat sieht, und wenn ihn kein Werbeslogan erreicht, dann 
reinigt sich, so meine ich, sein Bewußtsein, seine Psyche von sehr viel Unwirk- 
lichem. 
R.: Das klingt so, als ob Sie eine Schau vom glücklichen Leben verwirklichen 
wollen? 
B.: Es geht uns nicht darum, eine kleine heile Welt zu bauen. Sie gebrauchten 
schon selbst das Wort •Wüste". Es ist die Wüste, worin wir leben wollen, nicht 
ein idyllischer Garten. Das heißt, der Mensch sitzt in diesem Klima buchstäblich 
auf dem Trockenen, wird mit sich selbst und seiner eigenen Wirklichkeit konfron- 
tiert und hat keine Ausflucht, um sich das zu ersparen. 
R.: Führt das aber nicht zu einer - ich möchte sagen - Nabelschau? 
B.: Das könnte es sein. Aber darum soll es nicht gehen. Wir wollen uns nicht in 
irgendeine obskure Innerlichkeit verkriechen, wie man sie heute mit Drogen oder 
mit - oberflächlich mißverstandenen - Meditationstechniken sucht. Bei uns stel- 
len sich heute öfter solch introvertierte Leute vor, die mit dem Leben nicht zu- 
rechtkommen. Aber sie suchen angesichts der harten Ansprüche unseres Gemein- 
schaftslebens schnell wieder das Weite. Vielleicht spüren Sie jetzt den Sinn dieser 
paradox scheinenden Verbindung von Gemeinsamkeit und Einsamkeit. Damit 
die Selbsterfahrung auf dem Boden der Wirklichkeit bleibt, ist sie eingespannt 
in die elementaren Grundanforderungen, die zur Realität des menschlichen Le- 



Im Spiegel der Zeit 304 

bens gehören: Es wird verlangt, daß man ein hohes Maß an sozialem Verhalten 
entwickelt und daß man von der eigenen Hände Arbeit lebt. 
R.: Warum leben Sie beides, soziales Verhalten und Broterwerb, nicht mitten in 
der heutigen Arbeitswelt? 
B.: Weil dort solche soziale Verhaltensmuster und -rollen aufgedrängt werden 
und ein solches Arbeitsklima herrscht, daß man geradezu systematisch sich selbst 
entfremdet wird. 
R.: Könnten Sie hier noch näher erläutern, was Sie eben mit Selbsterfahrung 
meinten? 
B.: Wenn ein Mensch alles ablegt, was ihn normalerweise in Beschlag nimmt und 
zerstreut, macht er eine seltsame Erfahrung. Setzen Sie sich einmal eine ganze 
Stunde hin und versuchen Sie, sich von absolut nichts, weder von äußeren Dingen 
noch von inneren Gedanken, ablenken zu lassen. Wahrscheinlich halten Sie es 
auf Anhieb gar keine volle Stunde aus. Und nun stellen Sie sich vor, daß sich 
jemand nicht nur eine Stunde, sondern sein ganzes Leben lang auf diesen inne- 
ren Raum hin ausrichtet. Da kommen allmählich all die Ängste, Spannungen, 
inneren Konflikte, Traumata, die Sie als heutiger Mensch normalerweise in Ihrem 
Unbewußten und Unterbewußten verdrängt mit sich herumtragen, ins Bewußt- 
sein. Ein schmerzliches Stück Wirklichkeit kommt damit ans Licht. Sich darauf 
ganz einzulassen, erfordert einigen Mut. Ein Mönch kann es, weil er sich dabei 
von Gott geführt und darum nicht der Abgrundlosigkeit ausgeliefert weiß. Ich 
meine sogar sagen zu können, daß man darin eine echte Solidarität mit Christus 
in seiner Passion und in ihm mit allen leidenden Menschen erfahren kann. Man 
blickt seiner eigenen Öde, seiner eigenen Nichtigkeit, Falschheit, Selbstsucht, 
Kleinlichkeit, Schäbigkeit voll ins Gesicht. Man entdeckt, daß man bislang ein 
Schein-Ich, ein sehr egoistisches, kultiviert hat. Und dann erfaßt man allmäh- 
lich, daß die Illusion, die Unwirklichkeit, nicht in den äußeren Dingen steckt, 
sondern in einem selbst. Die Ungerechtigkeit, die Lüge, die Schuld, der Macht- 
durst sitzt in mir selbst. Wahrscheinlich unterscheidet diese Grunderfahrung den 
Mönch vom Marxisten und von den heutigen Sozialkritikern und Revolutionären, 
die auch gegen die Entfremdung des Menschen kämpfen. Selbst noch die Struk- 
turen und Konventionen im Kloster, die doch ganz darauf angelegt sind, dieser 
Entfremdung zu wehren, können nur allzuleicht wieder eine Scheinwirklichkeit 
liefern, können ein kleinkariertes, engstirniges Leben begünstigen und die Mög- 
lichkeit zur Flucht in Arbeit und fromme Betriebsamkeit bieten. Worauf es zu- 
allererst also ankommt, und sicher nicht nur beim Mönch, ist, seine letzte innere 
Armut und Leere zu erfahren und anzunehmen und in einem sehr realen Sinn zu 
•sterben", zum Tod meines selbstsüchtigen Ich Ja zu sagen, auf alle vordergrün- 
dige Selbstverwirklichung zu verzichten und mich völlig loszulassen. Und auf 
dem Grund dieser Erfahrung, wenn sie durchgehalten wird, dieser Erfahrung 
meiner eigenen Nichtigkeit und Erbärmlichkeit, kann ich mein eigentliches, un- 
verlierbares Selbst erfahren. Ich ahne, daß dort Gott selbst auf mich wartet und 
sich mir in einer ungeahnten Dichte und Wirklichkeit zu erfahren geben kann. 
Wenn ich das erreiche, werde ich in einer letzten Tiefe frei von mir und von al- 
lem, was mich versklaven und entfremden könnte. Dann kann ich für alle da 



Im Spiegel der Zeit 305 

sein. Dann baue ich Gemeinschaft, nicht weil ich die anderen brauche, um mich 
in ihnen zu spiegeln und selbst bestätigen zu können, sondern weil ich für die an- 
deren da sein möchte, sooft sie mich brauchen. Und so wäre unsere Gemeinschaft 
nicht nur ein Mittel zum Zweck einer authentischen Selbsterfahrung, sondern 
zugleich auch Ziel und Ideal solcher, die auf diesem Weg von sich selber losge- 
kommen sind. So ungefähr also sieht der geistliche Weg aus, um den es uns geht. 
R.: Verstehe ich Sie recht, dann müßte eigentlich jeder diesen Weg gehen - und 
Mönch werden? 
B.: Jeder Mensch müßte sich in diesem Sinn auf die Wirklichkeit seines eigenen 
Daseins einlassen. Aber sicher können und sollen nur wenige diese Erfahrung 
zum alleinigen und ausschließlichen Programm ihres Lebens machen. Immerhin 
glaube ich, daß es im Gesamt der Kirche Menschen geben muß, die mit ihrer ganzen 
Existenz auf diese Tiefendimension hinweisen. Wir glauben sogar, daß dort, wo 
ein Mensch auf diesem Weg vorangeht und zu dieser Tiefe vorstößt, für alle in 
der Kirche etwas Fruchtbares geschieht, weil wir die Kirche als eine organische 
Einheit sehen - oder wie Paulus sagt, als einen Leib mit vielen Gliedern. Wenn 
ein Glied leidet, leiden alle mit, und wenn ein Glied zu einer tieferen Erkenntnis 
oder zu größerer Wahrhaftigkeit vorstößt, haben alle daran in geheimnisvoller 
Weise Anteil. 
R.: Ich glaube, ich habe jetzt den Sinn Ihres Lebens als Mönch besser erfaßt, 
aber es bleiben immer noch Fragen. Eine bewegt mich besonders: Ist Ihr Auftrag, 
ja Ihr Dasein überhaupt, nicht viel zu wenig in der Kirche bewußt? 
B.: Das mag sein. Aber das liegt an denjenigen, die in der Kirche die Aufgabe 
der Verkündigung haben und fast nur noch andere Dimensionen, sei es die so- 
ziale, die liturgische oder die politische im Blickfeld haben. Ein Mönch spricht nur, 
wenn er gefragt wird. Er nimmt sich viel zu wenig wichtig, als daß er sich Sor- 
gen machen könnte, er sei zu wenig bekannt, oder er müsse anderen unbedingt 
etwas sagen. Außerdem hat ein Mönch, wenn er zu reden anfängt, den Verdacht 
gegen sich selbst, daß er sich damit schon wieder eine gesellschaftliche Position 
aufbauen, eine Scheinidentität zulegen könnte. Ein früher Mönchsvater hat sogar 
rundweg das Wort verweigert, auch wenn er gefragt wurde. Er vertrat den Stand- 
punkt: Wenn diesen Menschen mein Schweigen nichts sagt, werden ihnen erst 
recht meine Worte nichts sagen. 




