Im Spiegel der Zeit 300

schehen, das im Menschen durch Erfahren des letzten ihn iibersteigenden Ge-
heimnisses oder durch die existentielle Begegnung mit dem in Christus sich mittei-
lenden géttlichen Du die grofle Wandlung in Gang bringt. Dabei gewinnt der
Meditierende, indem er sich ganz hingibt, ganz sich selbst, und umgekehrt; eben
darin wird er mit dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn eins und macht
dessen Weg zu seinem eigenen, also erldst sich nicht selbst, sondern 1a88t Christi
Erlésung ebenso an sich geschehen, wie er sie selbst ergreift. Was das Auswerten
der in der Meditation wirksamen psychischen Grundstrukturen sowie das Lernen
von den Erfabrungen des Ostens betrifft, so waren die Katholiken offener als
die Protestanten, deren Erbsiindenlehre ihnen mehr Zuriidkhaltung auferlegt.
Als Hauptgegensatz meldete sich der zwischen der Meditation, die sich uber alle
bestimmten Gehalte erhebt und in der schweigenden Anwesenheit des Ge-
heimnisses verweilt (angeregt vom Zen, bestitigt und korrigiert durch die mittel-
alterliche ,Wolke des Nichtwissens), und der anderen, die sich in bestimmten
Gehalten bewegt, sich an Bild, Wort und Symbol hilt und vor allem dem Wort
der Hl. Schrift aussetzt. Damit verband sich der Gegensatz zwischen der Medi-
tation, die sich an der Ich-Du-Beziehung ausrichtet und das menschliche Ich zum
gottlichen Du hin iberschreitet, und der andern, die das menschliche Ich in seine
eigene Tiefe fihrt und (nach der Befurchtung der Gegenseite) iiber das Kreisen
in sich selbst nicht hinauskommt. Dieser zweifache Gegensatz trat immer wieder
hervor und schwelte noch mehr unterirdisch weiter, wurde aber nicht ausgetragen
und sozusagen wie ein heifles Fisen kaum angefafit. Daher ist fiir eine nichste
Tagung zu empfehlen, dafl man diese Gegensitze als Thema wahlt, sie unvor-
eingenommen ins Auge fafit und, ohne ihnen auszuweichen, reinlich zu kliren
sucht. Johannes Lotz S]

Was ist ein Monch:

Ein Interview

Hans Peter Roschinski, Langenfeld, mit Bernardin Schellenberger OCSO,
Mariawald (Eifel)*

R.: Mehr als zweitausend zdhlen die Berufe, die heute in Listen fir Amter und
Versicherungen zusammengestellt sind. Blattern wir eine solche Liste durdh,
finden wir nicht die Angabe ,Monch“. Liegt es in der Eigenart dieses Berufes
selbst, dafl kein Listenautor auf den Gedanken kam, ihn eigens aufzunehmen?
Doch die Frage: Was ist ein Monch, was ist er heute? 6ffnet wieder den Zugang
zu einer alten und durch die Zeit bestandigen Form christlichen Lebens. Ich stellte

* Das Interview wurde am 2. 1. 1976 im Deutschlandfunk ausgestrahit.



Im Spiegel der Zeit 301

sie in der Trappistenabtei Mariawald, auf dem Riicken des Kermeter in der Eifel
gelegen, einem Monche, Bruder Bernardin. Was ist ein Monch?

B.: Es ist nicht leicht, diese Frage mit einer kurzen Definition zu beantworten.
Aber ich will es einmal versuchen, als Einstieg in unser Gesprich. Zunichst also
wiirde ich sagen: Ein Mdnch ist einer, der von einem Du — von Gott — gepackt
worden ist, von einer Realitit, die thn derart in Anspruch nimmt, dafl er sich
radikal ihr widmen méchte.

R.: Wo uns der Monch begegnet, da ist er nicht allein, er lebt in einer Gemein-
schaft. Sehen Sie nur auf Ihre Siedlung hier, Sie zihlen 40 Briider.

B.: Ja, so widerspriichlich Thnen das scheinen mag: Wir haben uns gerade des-
wegen, weil wir allein sein mdchten, zu einer Gemeinschaft zusammengeschlos-
sen. Gemeinsam schaffen wir uns einen Raum, ein Milieu des Schweigens, ein
Klima der Stille, in dem der einzelne optimale Bedingungen findet, um sich in
Gebet und Meditation auf diesen Gott einlassen zu kénnen.

R.: Heifit das aber, christliches Leben vollzichen, wenn wir nach Alleinsein stre-
ben, allein sein wollen?

B.: Thre Frage ist berechtigt. Neben diesem praktischen Grund, oder sogar noch
wichtiger als dieser, ist unser Anliegen — so paradox auch dies wiederum klingen
mag —, mit anderen, mit Briidern, diese Einsamkeit zu teilen. Jeder von uns
kennt aus eigener Erfahrung den Impuls, mit anderen und fiir andere leben zu
wollen; und dieser Impuls, der zum Wesen des christlichen Lebens gehért, wird
sogar umso starker, je tiefer der Einzelne die Erfahrung der Einsamkeit durch-
lebt.

R.: Dann ist das eine spezifische Form der Einsamkeit, die Sie suchen. Auch drau-
fen, in der Grofistadt zum Beispiel, ist Einsamkeit verbreitet, ist sie fiir viele eine
bedriickende Erfahrung.

B.: Die Erfahrung der Einsamkeit, die der Mensch in der Grofistadt macht, wiirde
ich als eine negative Form der Einsamkeit bezeichnen. Unsere Form dagegen
suchen und erfahren wir als positiven Wert, als einen Raum, in dem ein Du ge-
genwartig ist; als eine Intimsphiére, wie sie Liebende suchen, wenn sie ungestért
sein mochten. Allerdings sage ich damit erst die Hilfte. Es ist auch auf weite
Strecken der Raum, in dem wir die Abwesenheit dieses Du erleiden und schmerz-
lich durchstehen. Und damit wird doch eine Beziehung zur Einsamkeit des mo-
dernen Grofistadtmenschen deutlich. Freilich ist auch diese Erfahrung der Ab-
wesenheit nicht einfach die gleiche wie die eines Menschen, der nicht an Gott
glauben kann oder sich nicht fiir ihn interessiert, sondern sozusagen nur die ne-
gative Form der Erfahrung seiner Anwesenheit, ein unendlicher Hunger und
Durst und eine Sehnsucht nach letzter Erfiillung, die auf dieses abwesende Du
ausgerichtet bleibt.

R.: Kann man so unbefangen, wie Sie es tun, von Gott als einem Du sprechen, als
ob Sie das Du eines Menschen erlebten?

B.: Ich wiirde sagen: Ja. Ganz unbefangen tue ich es freilich nicht, weil ich weif,
dafl man heute selbst in kirchlichen Kreisen so sehr von der Glaubenskrise be-
eindruckt ist, daf man ein derart ungeschiitztes und uneingeschranktes Ja scheut.
Aber ich bin der festen Uberzeugung, dafl in meinem Leben der konkrete Anruf



Im Spiegel der Zeit 302

durch Jesus Christus steht, alles zu verlassen, um mich als Mdnch total auf Gott
auszurichten.

R.: Haben Sie wirklich diesen Ruf gespiirt?

B.: Jawohl. Freilich war das nichts Spektakulédres, etwa, dafl ich eines Tages ir-
gendeine Stimme gehort hitte. Aber an einem bestimmten Punkt meines Lebens
wufite ich mit voller Klarheit: Du mufit Monch werden. Bei meinem Eintritt in
Mariawald wurde diese Uberzeugung mit sehr niichternen Realitdten koniron-
tiert. Man teilte mir eine schlichte korperliche Arbeit zu, lie mich an recht un-
dramatischen Gottesdiensten teilnehmen, entzog mir alle Moglichkeiten der Zer-
streuung und Ablenkung und gab mir ziemlich selten (ein- oder zweimal in der
Woche) die Mdglichkeit, mit jemandem zu sprechen. Solche, die nicht berufen
sind, packen entweder dann von allein schnell wieder die Koffer, oder sie fangen
an, extravagant zu werden — oder es stellt sich eben heraus, daf sie eine Wirklich-
keit erfafit haben, auf die sich ein Leben bauen lafit.

R.: In jeder christlichen Berufung ist auch die Berufung zum Dienst am Anderen.
Ich bin ausgegangen, um nach Auftrag und Arbeit der katholischen Orden heute
zu fragen. Was Sie mir bis hierhin erlauterten, verstehe ich, aber immer noch
dringt sich mir der Gedanke auf, dafl Sie einen Weg in der Einsamkeit gehen,
auch in der Einsamkeit unter Briidern, der in einem Abstand von allen anderen
christlichen Briiddern verlauft: Haben diese nicht einen Anspruch auf Thre Ge-
meinschaft, haben Sie nicht einen Auftrag unter ihnen?

B.: Ich glaube schon, dafl wir nicht nur unter unseren christlichen Briidern, son-
dern iiberhaupt in der Welt von heute einen Auftrag haben. Aber wir verstehen
das als einen Auftrag besonderer Art. Darf ich es vielleicht paradox formulieren?
Ich sehe meinen Auftrag darin, keinen Auftrag zu haben. Mehr denn je denken
die Menschen von heute — und auch die Menschen in der Kirche — in den Kate-
gorien des Wirtschaftlichen, des Ertrags, des Nutzens, des statistisch mefibaren
Erfolgs. Mit diesen Kategorien gehen die Menschen am eigentlichen Sinn des
Daseins vorbei. Nicht umsonst weiff man allméhlich immer weniger mit Kindern,
Alten und Kranken anzufangen. Sie sind unproduktiv, und folglich iiberflissig.
Wir glauben aber, dafl der Mensch von Gott nicht um irgendeines wirtschaftli-
chen Nutzens willen erschaffen ist, sondern ganz einfach, um zu leben. Um voll
zu leben, um wahrhaftig zu leben, um als er selbst zu leben. Um fiir die Liebe und
den Lobpreis Gottes und fiir die Liebe zu anderen Menschen zu leben. Deshalb
lehnen wir es ab, eine Aufgabe oder Tétigkeit zu iibernehmen, die innerhalb der
heute iiblichen Kategorien unser Dasein aus sekunddren Griinden rechtfertigen
kénnten. Wir mdochten bewufit auflerhalb der normalen sozialen Strukturen le-
ben, ohne den Halt und den Trost einer Familie, eines Berufs, einer Karriere,
einer sozialen Stellung und selbst einer Aufgabe im Apostolat.

R.: Sie sprachen von dem Weg in die Einsamkeit. Das erinnert mich an die alten
Monchsviter, die ,in die Wiiste“ gingen, um da, wo es leer war, Gott nahe zu
sein, und ihn unmittelbar zu erfahren. Wenn Sie nun mit Thren Bridern einen
solchen Weg gehen, ist da nicht die Gefahr grof}, dafl in der Distanz zur Welt Sie
auch eine Distanz zur Wirklichkeit schaffen, dafl letztlich Sie ganz getrennt sind
und fremd von einer Wirklichkeit, die Christen drauflen erleben?



Im Spiegel der Zeit 303

B.: Was verstehen Sie hier unter Wirklichkeit? Was ist ein ,wirkliches“ Leben?
Ich habe den Eindruck, heute werde sehr oft mit einer Art Mythos vom ,wirkli-
chen®, ,eigentlichen“, ,vollen“ Leben hantiert. Und die Werbung versucht uns
weiszumachen, was wir alles brauchen, um als moderne, aufgeschlossene Men-
schen gelten zu konnen. Ist es ein wirkliches, ein reales Leben, von morgens bis
abends zu arbeiten, sich berieseln zu lassen von Massenmedien, Werbung und
Meinungsmache und im grofien und ganzen so zu denken, zu urteilen, zu emphn-
den, wie — statistisch mefibar und normierbar -~ der Normalbiirger der Bundes-
republik denkt, urteilt, empfindet? Und sobald einer nicht blof} soziokritische
Bewuftseinsbildung betreibt, sondern sich vor Ort, am konkreten Menschen enga-
giert, gerit er an den Rand dessen, was man landléufig als ,zeitgeméfes” Leben
ansieht. Kénnte es nicht sein, dafl das im Grunde ein unwirkliches, ein unauthen-
tisches Leben ist, ein Scheinleben, ein Spielen von suggerierten Rollen? Ein Le-
ben, in dem man immer auf der Flucht ist vor sich selbst, oder von anderen standig
daran gehindert wird, zu sich selbst zu kommen?

R.: Sie gehen hinaus ,in die Wiiste“. Sie verstehen es nun so, dafl Sie auf die
Wirklichkeit zugehen?

B.: Ja, auf bestimmte Dimensionen der Wirklichkeit, an deren Verdriangung
meiner Ansicht nach unser heutiges Zeitalter krankt. Ich méchte das noch etwas
niher erlautern. Das Leben, das wir gestalten, ist reduziert auf einige wesent-
liche Grundlinien. Véllig weg fallen alle tiberflissigen und luxuriésen Dinge, vor
allem alle heutigen Hilfsmittel, sich in eine unwirkliche Welt hineinzugaukeln:
Es gibt keinen Rundfunk, kein Fernsehen, keine harmlosen Maglichkeiten, sich
abzureagieren, nicht einmal die, sich eine Zigarette anzuziinden. Wenn ein
Mensch sich von all dem enthélt und jahre-, vielleicht jahrzehntelang kaum ein-
mal ein schreiendes Plakat sieht, und wenn ihn kein Werbeslogan erreicht, dann
reinigt sich, so meine ich, sein Bewufltsein, seine Psyche von sehr viel Unwirk-
lichem.

R.: Das klingt so, als ob Sie eine Schau vom gliicklichen Leben verwirklichen
wollen?

B.: Es geht uns nicht darum, eine kleine heile Welt zu bauen. Sie gebrauchten
schon selbst das Wort ,Wiste“. Es ist die Wiiste, worin wir leben wollen, nicht
ein idyllischer Garten. Das heifit, der Mensch sitzt in diesem Klima buchstiblich
auf dem Trockenen, wird mit sich selbst und seiner eigenen Wirklichkeit konfron-
tiert und hat keine Ausflucht, um sich das zu ersparen.

R.: Fiihrt das aber nicht zu einer — ich mdchte sagen ~ Nabelschau?

B.: Das konnte es sein. Aber darum soll es nicht gehen. Wir wollen uns nicht in
irgendeine obskure Innerlichkeit verkriechen, wie man sie heute mit Drogen oder
mit — oberflichlich mifiverstandenen — Meditationstechniken sucht. Bei uns stel-
len sich heute &fter solch introvertierte Leute vor, die mit dem Leben nicht zu-
rechtkommen. Aber sie suchen angesichts der harten Anspriiche unseres Gemein-
schaftslebens schnell wieder das Weite. Vielleicht spiiren Sie jetzt den Sinn dieser
paradox scheinenden Verbindung von Gemeinsamkeit und Einsamkeit. Damit
die Selbsterfahrung auf dem Boden der Wirklichkeit bleibt, ist sie eingespannt
in die elementaren Grundanforderungen, die zur Realitit des menschlichen Le-



Im Spiegel der Zeit 304

bens gehoéren: Es wird verlangt, dafl man ein hohes Mafl an sozialem Verhalten
entwickelt und dafl man von der eigenen Hande Arbeit lebt.

R.: Warum leben Sie beides, soziales Verhalten und Broterwerb, nicht mitten in
der heutigen Arbeitswelt?

B.: Weil dort solche soziale Verhaltensmuster und -rollen aufgedriangt werden
und ein solches Arbeitsklima herrscht, dafl man geradezu systematisch sich selbst
entfremdet wird.

R.: Konnten Sie hier noch ndher erliutern, was Sie eben mit Selbsterfahrung
meinten?

B.: Wenn ein Mensch alles ablegt, was ihn normalerweise in Beschlag nimmt und
zerstreut, macht er eine seltsame Erfahrung. Setzen Sie sich einmal eine ganze
Stunde hin und versuchen Sie, sich von absolut nichts, weder von dufleren Dingen
noch von inneren Gedanken, ablenken zu lassen. Wahrscheinlich halten Sie es
auf Anhieb gar keine volle Stunde aus. Und nun stellen Sie sich vor, dafl sich
jemand nicht nur eine Stunde, sondern sein ganzes Leben lang auf diesen inne-
ren Raum hin ausrichtet. Da kommen allméhlich all die Angste, Spannungen,
inneren Konflikte, Traumata, die Sie als heutiger Mensch normalerweise in IThrem
Unbewuften und Unterbewuflten verdrdngt mit sich herumtragen, ins Bewuf3t-
sein. Ein schmerzliches Stuck Wirklichkeit kommt damit ans Licht. Sich darauf
ganz einzulassen, erfordert einigen Mut. Ein Monch kann es, weil er sich dabei
von Gott gefithrt und darum nich{ der Abgrundlosigkeit ausgeliefert weifl. Ich
meine sogar sagen zu kénnen, dafl man darin eine echte Solidaritdt mit Christus
in seiner Passion und in ihm mit allen leidenden Menschen erfahren kann. Man
blickt seiner eigenen Ude, seiner eigenen Nichtigkeit, Falschheit, Selbstsucht,
Kleinlichkeit, Schabigkeit voll ins Gesicht. Man entdeckt, dafl man bislang ein
Schein-Ich, ein sehr egoistisches, kultiviert hat. Und dann erfaf}t man allmih-
lich, dal die Illusion, die Unwirklichkeit, nicht in den dufleren Dingen steckt,
sondern in einem selbst. Die Ungerechtigkeit, die Lige, die Schuld, der Macht-
durst sitzt in mir selbst. Wahrscheinlich unterscheidet diese Grunderfahrung den
Monch vom Marxisten und von den heutigen Sozialkritikern und Revolutioniren,
die auch gegen die Entfremdung des Menschen kdmpfen. Selbst noch die Struk-
turen und Konventionen im Kloster, die doch ganz darauf angelegt sind, dieser
Entfremdung zu wehren, kénnen nur allzuleicht wieder eine Scheinwirklichkeit
liefern, kénnen ein kleinkariertes, engstirniges Leben begiinstigen und die Mog-
lichkeit zur Flucht in Arbeit und fromme Betriebsamkeit bieten. Worauf es zu-
allererst also ankommt, und sicher nicht nur beim Ménch, ist, seine letzte innere
Armut und Leere zu erfahren und anzunehmen und in einem sehr realen Sinn zu
Lsterben“, zum Tod meines selbstsiichtigen Ich Ja zu sagen, auf alle vordergriin-
dige Selbstverwirklichung zu verzichten und mich véllig loszulassen. Und auf
dem Grund dieser Erfahrung, wenn sie durchgehalten wird, dieser Erfahrung
meiner eigenen Nichtigkeit und Erbarmlichkeit, kann ich mein eigentliches, un-
verlierbares Selbst erfahren. Ich ahne, dafl dort Gott selbst auf mich wartet und
sich mir in einer ungeahnten Dichte und Wirklichkeit zu erfahren geben kann.
Wenn ich das erreiche, werde ich in einer letzten Tiefe frei von mir und von al-
lem, was mich versklaven und entfremden kénnte. Dann kann ich fir alle da



Im Spiegel der Zeit 305

sein. Dann baue ich Gemeinschaft, nicht weil ich die anderen brauche, um mich
in ihnen zu spiegeln und selbst bestdtigen zu kénnen, sondern weil ich fiir die an-
deren da sein méchte, sooft sie mich brauchen. Und so wire unsere Gemeinschaft
nicht nur ein Mittel zum Zwedck einer authentischen Selbsterfahrung, sondern
zugleich auch Ziel und Ideal solcher, die auf diesem Weg von sich selber losge-
kommen sind. So ungeféhr also sieht der geistliche Weg aus, um den es uns geht.
R.: Verstehe ich Sie recht, dann miifite eigentlich jeder diesen Weg gehen — und
Monch werden?

B.: Jeder Mensch miifite sich in diesem Sinn auf die Wirklichkeit seines eigenen
Daseins einlassen. Aber sicher kénnen und sollen nur wenige diese Erfahrung
zum alleinigen und ausschliefilichen Programm ihres Lebens machen. Immerhin
glaube ich, dafl es im Gesamt der Kirche Menschen geben mufi, die mit ihrer ganzen
Existenz auf diese Tiefendimension hinweisen. Wir glauben sogar, daf dort, wo
ein Mensch auf diesemm Weg vorangeht und zu dieser Tiefe vorstoft, far alle in
der Kirche etwas Fruchtbares geschieht, weil wir die Kirche als eine organische
Einheit sehen — oder wie Paulus sagt, als einen Leib mit vielen Gliedern. Wenn
ein Glied leidet, leiden alle mit, und wenn ein Glied zu einer tieferen Erkenntnis
oder zu groflerer Wahrhaftigkeit vorstofit, haben alle daran in geheimnisvoller
Weise Anteil.

R.: Ich glaube, ich habe jetzt den Sinn Ihres Lebens als Monch besser erfafit,
aber es bleiben immer noch Fragen. Eine bewegt mich besonders: Ist Ihr Auftrag,
ja Thr Dasein tiberhaupt, nicht viel zu wenig in der Kirche bewuf}t?

B.: Das mag sein. Aber das liegt an denjenigen, die in der Kirche die Aufgabe
der Verkiindigung haben und fast nur noch andere Dimensionen, sei es die so-
ziale, die liturgische oder die politische im Blickfeld haben. Ein Ménch spridit nur,
wenn er gefragt wird. Er nimmt sich viel zu wenig widhtig, als daf} er sich Sor-
gen machen konnte, er sei zu wenig bekannt, oder er miisse anderen unbedingt
etwas sagen. Auflerdem hat ein Monch, wenn er zu reden anfingt, den Verdacht
gegen sich selbst, dafl er sich damit schon wieder eine gesellschaftliche Position
aufbauen, eine Scheinidentitit zulegen kénnte. Ein frither Ménchsvater hat sogar
rundweg das Wort verweigert, auch wenn er gefragt wurde. Er vertrat den Stand-
punkt: Wenn diesen Menschen mein Schweigen nichts sagt, werden ihnen erst
recht meine Worte nichts sagen.





