Einiibung und Weisung 310

bar? allen? nur Johannes und Jesus?; wann geschah es? beim Heraussteigen? beim
Gebet? —, wiirde nicht nur die Meditation zerstoren, sondern sich auch den Zugang
zur HI. Schrift verstellen.

Man sollte zuerst einfach mit je einem Evangelisten auf Jesus blicken. Von je-
dem der vier aus fallt neues Licht auf ihn. Hier wurden nur einige Ziige heraus-
gestellt:

Bei Markus die Dramatik der Menschwerdung; Jesus, dessen Berufung wir,
die Meditierenden kennen, bleibt unerkannt; geht in das letzte Nicht-Erkannt-
sein des Kreuzes hinein; und dort erst erhilt die Stimme der Taufe ithre Antwort
von einem Menschen, von einem der Héscher: Dieser Mensch war in Wahrheit
Gottes Sohn!

Bei Mattiius ist es der Gehorsam: Es muf alles, wie es geziemt, vollbracht wer-
den. Aber gerade im Gehorsam bis ins letzte, bis zum Jota des Gesetzes, wird das
Gesetz, die alte Wasser-Taufe, anfgehoben und Jesus vom Geist getauft. Die
in Jesus liegende Spannung zwischen dem alten Gesetz und dem neuen Bund ist
die Spannung des Menschen, der in Gott aufgenommen ist.

Bei Lukas klingt alles verséhnlicher, menschlicher, intimer. Aber er spannt nun
den geschichtlichen Bogen, vom Geist, der in der Menschwerdung Maria beseelte,
iiber den Geist, den Gott seinem Sohn schenkte, bis zum Geist, der zu Pfingsten
die Schar der Apostel zur jungen Kirche machte.

Mit Johannes aber werden wir in das innergdttliche Gesprach hineinversetzt,
das von Anfang an zwischen Vater und Sobn im Geist geschah; das nun, in
Jesus, sichtbar und hérbar wurde fiir uns Menschen. Der Taufer ist Zeuge dafiir,
daf Begegnung mit Jesus heifit: in sein Geist-Gesprdch mit dem Vater hinein-
gezogen sein.

Das Entdecken und die Erfahrung von vielen anderen Besonderheiten und
Gemeinsamkeiten gehort zur Freude der Meditation. Und in aller Vielheit wird
die Gestalt des einen sichtbarer und leuchtender —, des einen, dessen Meditation
Begegnung mit Gott und menschliche Identitdt bringt. Es ist der eine Jesus. Und
so fliefit der Reichtum der Meditation zusammen zu dem Bild dessen, nach dem
Gott einen jeden von uns geschaffen hat. Meditation der Schrift heif}t, die Ziige
dieses Bildes neu entdecken und in diesen Zigen die eigene menschliche Iden-
titat erfahren.

Josef Sudbrack SJ

Minderwertigkeitsgefﬁhle und Demut

Minderwertigkeitsgefiihle sind keineswegs wesentlich fiir die Demut. Eher kénnte
man das Gegenteil sagen: Mit echter Demut vertragen Minderwertigkeitsgefiihle
sich nicht oder doch nur schlecht; wo sie vorliegen, gibt es andauernde Spannun-
gen. Es 1if}t sich aber nicht leugnen, dafl Minderwertigkeitsgefithle im endothy-
men Grund des Menschen so tief und, vielleicht infolge nachhaltiger Kindheits-



Einibung und Weisung 311

erlebnisse, so fest verwurzelt sein konnen, dafl auch eine echte Demut nur langsam
und schwer iiber sie Herr werden kann. Im iibrigen mufl man zwischen aktuellen
und habituellen Minderwertigkeitsgefithlen unterscheiden.

Im ersten Fall erfahrt der Mensch sich selber als Unterlegenen, Beeintréchtig-
ten, Zurlickgestofenen, Vereinsamten, z. B. bei Miflerfolg, bei einer Blofistellung,
in einer momentanen Eifersucht. Auch in der religiésen Reue konnen Minder-
wertigkeitsgefiihle mitsprechen. Sicher erlebt der Mensch im SchuldbewufStsein
etwas von einem aktuellen Minderwertigkeitsgefiithl. In manchen Fillen scheint
es sich zunachst um eine Gefithlsreaktion zu handeln, in der der Mensch auf eine
Verletzung des Geltungsdranges reagiert. Das eigentliche Minderwertigkeitsge-
fiih] bezieht sich aber, wie das Wort andeutet und eine eingehende Analyse besta-
tigt, nicht so sehr auf das Geltungsgefithl des Menschen, sondern ist ein Gefiihl
der Werteinbufle, bei anderen und vor allem in der eigenen Selbstbewertung.
Man muf} daher im Gegensatz zum allgemeinen Sprachgebrauch Minderwertig-
keitsgefiihle sehr wohl unterscheiden vom blofen Gefuhl der Schwiche, der Be-
nachteiligung, der sozialen oder intellektuellen Unterlegenheit, einer mangelnden
Durchsetzungfahigkeit. In diesen Fillen mag durchaus ein asthenisches Eigen-
machtgefiihl vorliegen, also ein Gefiihl der Obnmacht. Damit ist zwar hidufig,
aber nicht notwendig, ein echtes Minderwertigkeiisgefiihl gegeben, ein Gefihl
der wertmafligen Unterlegenheit. Eine Verstarkung des Minderwertigkeitserleb-
nisses, der Herabminderung des eigenen Wertes, ist die Scham, bei der andere
die Mitwisser unserer Minderwertigkeit geworden sind. In dem charakterologisch
sehr komplexen Phinomen der Selbstverachtung, die ohne starke Minderwertig-
keitsgefithle nicht zu erkldren ist, oder auch in der Reue spricht das Motiv des
Geltungsdranges kaum noch mit: Der cigene Wert ist vor uuns selber und unab-
hingig von dem, was andere dazu sagen, gemindert oder wird eventuell als zer-
stort betrachtet.

Sodann das Minderwertigkeitsgefithl als habituelle Gestimmtheit. Wir mei-
nen damit den stationdren Hintergrund, vor dem und aus dem heraus aktuelle
Erlebnisse der Minderwertigkeit sich abspielen, soweit sie nicht durch die momen-
tane Situation bestimmt sind. Dieser Hintergrund kann etwa sein: ein bleibender
kérperlicher Mangel, soziale Benachteiligung wie Armut, Herkunft aus soge-
nannten niederen Verhaltnissen, Scheitern im Berufsleben. Auch Unehelichkeit
verursacht in vielen Fillen eine nicht leicht zu verkraftende habituelle Gestimmt-
heit der Minderwertigkeit. Man identifiziert sich mit den Eltern oder dem Eltern-
teil, bei dem man eine sittliche Minderwertigkeit festgestellt hat oder meint, fest-
stellen zu miissen. Bei Eheleuten, vor allem bei der Frau, kann Kinderlosigkeit der
stationdre Hintergrund sein, aus dem heraus Minderwertigkeitsgefiihle verschie-
denster Formen entstehen, die sich durch gespannte Situationen des partnerschaft-
lichen Verhiltnisses der Eheleute noch verstirken kdénnen. Mangelnde Intelli-
genz, schlechte Umgangsformen, manifestes oder schleichendes Schuldbewuft-
sein und vieles andere sind seelische Untergriinde, die ein Minderwertigkeits-
gefihl als habituelle Grundstimmung des Lebens begiinstigen oder erst erste-
hen lassen. Aus all dem sieht man, dafl Minderwertigkeitsgefiihle mit der wahren
und echten Demut phinomenologisch nichts zu tun haben, eigentlich ihr durch-



Einiibung und Weisung 312

aus entgegengesetzt sind: genetisch und auch erlebnisméflig bestehen hier grofie
Unterschiede.

Wenn wir den Vergleich zwischen Minderwertigkeitsgefilhlen und Demut
einen Schritt weiterfithren wollen, dann sind die Auswirkungen von Minderwer-
tigkeitsgefithlen und von Demut ndher ins Auge zu fassen und einer Analyse zu
unterzichen. Der Mensch, der von Minderwertigkeitsgefilhlen geplagt, davon
vielleicht beherrscht wird, verfallt leicht in ein Ressentiment: in das bohrende,
stindig erncuerte Gefiihl der inneren Auflehnung gegen jede Wertminderung,
die er als solche erfilirt oder von der er meint, sie sei ihm von den Verhiltnis-
sen zugefiigt oder von Mitmenschen aufgezwungen worden. Im Minderwertig-
keitsgefithl, soweit es in Ressentiment umgeschlagen ist, sind sebhr zu beachten
der Groll und die Racheimpulse: man muf} sie als wesentliche Bestandteile des
Ressentiments anschen. In der Demut hingegen gibt es nicht jene innerlich be-
jahte und gendhrte Auflehnung gegen Erlebnisse von wirklichem oder vermeint-
lichem Unrecht. Das schlieit nicht aus, daf} auch bei einem demiitigen Menschen
Impulse zu dieser Auflehnung, zu Groll und auch zur Rache auftreten; vielleicht
konnen diese Impulse erst nach langer Zeit der Besinnung, der Selbstdisziplin
und der Selbstprifung aufgelost oder zur Ruhe gebracht werden. Aber der de-
mitige Mensch, der sich an Christus und seinem Beispiel orientiert, ist von sich
aus, von seiner religisen Gesinnung her, bereit, u. U. auch Unrecht auf sich zu
nehmen. Grofle Heilige wie Franziskus und lgnatius von Loyola hatten sogar
ein Verlangen, um ihres Herrn wilien und um ihm dhnlicher zu werden, Unrecht
Zuriicksetzung, Unbeachtetbleiben und Verachtung zu erdulden. Von ihren Jiin-
gern forderten sie wenigstens die Bereitschaft dazu, jedenfalls dann, so fiigt
Ignatius von Loyola hinzu, wenn solche Situationen sich ergeben, ohne dafl man
selber dazu einen Anlafl gegeben hat. Der nur natiirlich denkende Mensch ver-
arbeitet seine Minderwertigkeitsgefithle u. U. durch den Riickzug in Resignation
und im Verzicht auf den Wert- und Geltungsanspruch, der seiner Begabung und
seinen Anlagen entsprechen wiirde; er mag dadurch einen Modus vivendi finden,
der sein Berufsleben kaum beeintréchtigt. In der Demut hingegen ist der Mensch
sehr wohl durchdrungen von dem Bewufitsein seiner kreatiirlichen und auch per-
sonlichen Beschranktheit. Er anerkennt diese Beschrinktheit und die Grenzen,
die ihm damit auferlegt worden sind, vielleicht nicht ohne innere Kampfe, aber
er beugt sich in religioser Haltung unter sie. Er nimmt auch die sozialen und
beruflichen Konsequenzen auf sich, die mit seinen Begrenzungen und Beschrin-
kungen verbunden sind, jedenfalls im Prinzip. Dabei kann der Prozef}, in dem
der Mensch zur Héhe solcher Vollkommenheit in Demut und im Sich-Beugen
unter Gottes michtige Hand, wie es im ersten Petrusbrief (5, 6) heifit, durchaus
eine Zeit der inneren Kdmpfe, des Sichbesinnens, der Ruckfille, des Aufstehens
und des Weiterschreitens einschliefen und sich eventuell Gber Jahre hinziehen,
ohne dafl der Gedanke der Nachfolge des demiitigen Herrn, auch in seinem
Kreuztragen, aus dem Blick gerit.

Ein weiterer Unterschied zwischen Minderwertigkeitsgefuh] und Demut findet
sich darin, dafl im Minderwertigkeitsgefiihl oft die Tendenz zur Uberkompen-
sation begegnet — auf diesem Faktum hat Alfred Adler seine Individualpsycho-



Einiibung und Weisung 313

logie aufgebaut —, die der Demut vollig fern liegt. Die Uberkompensation wird
speziell deswegen vollzogen, weil der unter Minderwertigkeitsgefithlen Leidende
meint, auf diesem Wege die Achtung der Umgebung wiederzuerlangen, die ihm,
wie er glaubt, verloren gegangen ist. Es handelt sich dabei nicht eigentlich um ein
Streben nach héheren Werten, sondern um das Geltungsstreben, eventuell die
Geltungssuchi. Und eben diese Geltungssucht, dieses iibertriebene Streben nach
Geltung findet sich nicht in der religiés begriindeten Demut. In ihr sind derartige,
oft sehr komplizierte und von der Umwelt vielfach durchschaute Mandver, zu
Geltung und Achtung zu kommen, gar nicht zu erwarten; im Gegenteil, wenn der
Mensch sich der Hohe dieser Demut in Angleichung an den gedemiitigten Herrn
ndhert, vielleicht im Bewufitsein seiner wahren inneren Werte (ohne auf diese
Werte viel zu reflektieren), sucht er die Zurucksetzungen, dieses Nichtbeachtet-
werden, dieses Verkanntwerden in relativer Ruhe und Gelassenheit auf sich zu
nehmen.

Fundamental fiir den Unterschied zwischen Minderwertigkeitsgefihlen und
Demut ist endlich noch folgender Sachverhalt: Der Schwerpunkt der Selbstach-
tung liegt beim Minderwertigkeitsgefiihl vielfach in dem, was andere iiber uns
sagen, iiber uns denken, wie sie sich dufern, wie sie uns behandeln, bevorzugen
oder zuriicksetzen. Bei der Demut dagegen liegt der Schwerpunkt in der erfah-
renen Nichtigkeit vor Gott, der sich unser dennoch erbarmt und seiner Liebe wiir-
digt. Was das bedeutet, hat Christus uns verkiindet und vorgelebt. Seine Demut
vor Gott, in der Annahme seines Geschickes, bis zu Verspottung und Tod, setzte
sich fort und bezeugte ihre Echtheit in der Demut vor den Menschen, im Dienst
der Erniedrigung, wie er in der Fuflwaschung und in der Schmach des Kreuzes-
todes um unseretwillen seinen ergreifendsten Ausdruck fand. ,Ein Beispiel gab
ich euch, damit so, wie ich euch tat, auch ihr tut“ (Joh 13, 15).

Man kann natiirlich nicht leugnen, und die Erfahrung beweist es immer wieder,
dafl echte Demut mit den oben aufgezeigten religiésen Konsequenzen nicht nur
moralisch, sondern auch psychologisch nicht leicht zu realisieren ist. Im Streben
nach Demut liegen auch Gefahren, auf die Selbstreflexion und geistliche Fiithrung
zu achten haben. Etwa die Gefahr, Demut mit Minderwertigkeitsgefiihlen und
deren Erscheinungsweisen zu verwechseln; oder ein auf dem Wissen um die ei-
nem mitgegebenen Gaben aufruhendes natiirliches Selbstwertbewufltsein schon
als Stolz anzusehen. Weiterhin kénnte es sich unheilvoll auswirken, nicht dar-
auf hinzuweisen, dal Anerkennung und Bestatigung durch die Umwelt ein sozio-
logisch und im allgemeinen auch psychologisch bedeutsamer Faktor im mensch-
lichen Leben sind. Besonders fiir das Kind sind Annahme und Bestatigung durch
die Eltern und andere Kontaktpersonen so unerldfilich, dafl ohne deren genii-
gende Erfahrung schwere Entwicklungsschiaden eintreten. So konnte man noch
auf andere Gefahren bei der Anleitung zur Demut oder dem religiésen Streben
danach hinweisen. Es kam uns aber hier auf ein ,idealtypisches* Herausarbei-
ten des Gegensatzes von Demut und Minderwertigkeitsgefithlen an.

Noch ein Letztes: Der christlich motivierte demiitige Mensch identifiziert sich
mit dem leidenden und gedemitigten Christus. Er muf} sich dabei aber bewuf}t
sein, daf darin nicht das Ganze der Christusnachfolge besteht und darf sich nicht



Buchbesprechungen 314

in eine Art von Passivitit zuriickdrdngen lassen. Die christliche, am Willen und
an den Plinen Gottes und an den Aufgaben seines Reiches ausgerichtete Demut
kann und muf} durchaus eine starke innere Dynamik in sich schlieflen und sich
kraftvoll und selbstlos einsetzen fir Gott, fiir die Aufgaben und die Werte sei-
nes Reiches. Erst so gibt der demiitige Mensch in besonderer Weise Zeugnis fir
Christus den Herrn und leistet auf dem Weg innerer Selbstgestaltung in Beruf
und Arbeit cinen Beitrag fur die Glaubwiirdigkeit der christlichen Botschaft in
unserer Zeit.

Anmerkungen

Uber Minderwertigkeitsgefithle vgl. P. Haberlin, Minderwertigkeitsgefiihle,
Wesen, Entstehung, Verhiitung, Uberwindung, Zurich 71974; ferner die charak-
terologischen Analysen bei Ph. Lersch, Aufbau der Person, Minchen 111970. —
Zur Individualpsychologie vgl. E. Wexberg, Individualpsychologie, Nachdr.
Darmstadt 1976; A. Adler: Praxis und Theorie der Individualpsychologie (Fi-
scher Taschenbuch), Frankfurt 1974; sowie Menschenkenntnis (Fischer Taschen-
buch), Frankfurt 1974. — Uber Demut vgl. O. Schaffner, Christliche Demut. Des

hl. Augustinus Lehre iiber die Humilitas, Wirzburg 1959.

Leonhard Gilen S]J

BUCHBESPRECHUNGEN

Gebet und Meditation

Deissler, Alfons: Ich bin dein Gott, der
dich befreit hat. Wege zur Meditation
iber das Zehngebot. Freiburg-Basel-
Wien, Herder 1975. 144 S., kart. DM
11,80.

Biblische Meditationen ,sind nicht leicht
und schnell zu haben®, heif}t es im Vorwort.
Der V{. hilt Wort. Aber es liegt nicht an
ihm, sondern an der Geschichtlichkeit des
Offenbarungswortes insgesamt und an
tiefsitzenden Mifldeutungen des Dekalogs
insbesondere, dafl die Lektiire keinen
»Kopfsprung“ in geistliche Erfahrung er-
laubt, sondern behutsam-geduldiges ,Er-
steigen“ und ,Erwandern® einer Héhe ab-
fordert, die dann freilich die Miihe reich-
lich belohnt.

Nirgends verlduft sich der Freiburger
Exeget in billig zurechtbiegendes Aktua-
lisieren, ebenso wenig aber in trockenes
Dozieren bibel-theologischer und histori-
scher Fakten. Er iiber-setzt, indem er zu-
nichst sich und seine Leser an das Ufer des
Bibelwortes diber-setzt (28), eine leider
nicht immer beachtete, unerlifliche Spiel-
regel. — Ebenso bemerkenswert die inhalt-
liche Erschliefung des Zehngebots als Froh-
botschaft (Evangelium): nicht kommandie-
rend, sondern befreiend wendet Gott sich
seinem Volk zu, dafl es sich im Gehen der
gewiesenen Wege als ganzes wie in jedem
seiner Glieder verwirkliche. ,Mehr-
Mensch-Werden“ auf dem Fundament des
»1ch bin dein Gott, der dich befreit hat“,
das ist nach Deissler Sinn und Ziel des





