
Einübung und Weisung 310 

bar? allen? nur Johannes und Jesus?; wann geschah es? beim Heraussteigen? beim 
Gebet? -, würde nicht nur die Meditation zerstören, sondern sich auch den Zugang 
zur Hl. Schrift verstellen. 

Man sollte zuerst einfach mit je einem Evangelisten auf Jesus blicken. Von je- 
dem der vier aus fällt neues Licht auf ihn. Hier wurden nur einige Züge heraus- 
gestellt: 

Bei Markus die Dramatik der Menschwerdung; Jesus, dessen Berufung wir, 
die Meditierenden kennen, bleibt unerkannt; geht in das letzte Nicht-Erkannt- 
sein des Kreuzes hinein; und dort erst erhält die Stimme der Taufe ihre Antwort 
von einem Menschen, von einem der Häscher: Dieser Mensch war in Wahrheit 
Gottes Sohn! 

Bei Mattäus ist es der Gehorsam: Es muß alles, wie es geziemt, vollbracht wer- 
den. Aber gerade im Gehorsam bis ins letzte, bis zum Jota des Gesetzes, wird das 
Gesetz, die alte Wasser-Taufe, aufgehoben und Jesus vom Geist getauft. Die 
in Jesus liegende Spannung zwischen dem alten Gesetz und dem neuen Bund ist 
die Spannung des Menschen, der in Gott aufgenommen ist. 

Bei Lukas klingt alles versöhnlicher, menschlicher, intimer. Aber er spannt nun 
den geschichtlichen Bogen, vom Geist, der in der Menschwerdung Maria beseelte, 
über den Geist, den Gott seinem Sohn schenkte, bis zum Geist, der zu Pfingsten 
die Schar der Apostel zur jungen Kirche machte. 

Mit Johannes aber werden wir in das innergöttliche Gespräch hineinversetzt, 
das von Anfang an zwischen Vater und Sohn im Geist geschah; das nun, in 
Jesus, sichtbar und hörbar wurde für uns Menschen. Der Täufer ist Zeuge dafür, 
daß Begegnung mit Jesus heißt: in sein Geist-Gespräch mit dem Vater hinein- 
gezogen sein. 

Das Entdecken und die Erfahrung von vielen anderen Besonderheiten und 
Gemeinsamkeiten gehört zur Freude der Meditation. Und in aller Vielheit wird 
die Gestalt des einen sichtbarer und leuchtender -, des einen, dessen Meditation 
Begegnung mit Gott und menschliche Identität bringt. Es ist der eine Jesus. Und 
so fließt der Reichtum der Meditation zusammen zu dem Bild dessen, nach dem 
Gott einen jeden von uns geschaffen hat. Meditation der Schrift heißt, die Züge 
dieses Bildes neu entdecken und in diesen Zügen die eigene menschliche Iden- 
tität erfahren. 

Josef Sudbrack SJ 

Minderwertigkeitsgefühle und Demut 

Minderwertigkeitsgefühle sind keineswegs wesentlich für die Demut. Eher könnte 
man das Gegenteil sagen: Mit echter Demut vertragen Minderwertigkeitsgefühle 
sich nicht oder doch nur schlecht; wo sie vorliegen, gibt es andauernde Spannun- 
gen. Es läßt sich aber nicht leugnen, daß Minderwertigkeitsgefühle im endothy- 
men Grund des Menschen so tief und, vielleicht infolge nachhaltiger Kindheits- 



Einübung und Weisung 311 

erlebnisse, so fest verwurzelt sein können, daß auch eine echte Demut nur langsam 
und schwer über sie Herr werden kann. Im übrigen muß man zwischen aktuellen 
und habituellen Minderwertigkeitsgefühlen unterscheiden. 

Im ersten Fall erfährt der Mensch sich selber als Unterlegenen, Beeinträchtig- 
ten, Zurückgestoßenen, Vereinsamten, z. B. bei Mißerfolg, bei einer Bloßstellung, 
in einer momentanen Eifersucht. Auch in der religiösen Reue können Minder- 
wertigkeitsgefühle mitsprechen. Sicher erlebt der Mensch im Schuldbewußtsein 
etwas von einem aktuellen Minderwertigkeitsgefühl. In manchen Fällen scheint 
es sich zunächst um eine Gefühlsreaktion zu handeln, in der der Mensch auf eine 
Verletzung des Geltungsdranges reagiert. Das eigentliche Minderwertigkeitsge- 
fühl bezieht sich aber, wie das Wort andeutet und eine eingehende Analyse bestä- 
tigt, nicht so sehr auf das Geltungsgefühl des Menschen, sondern ist ein Gefühl 
der Werte'mbu&e, bei anderen und vor allem in der eigenen Selbstbewertung. 
Man muß daher im Gegensatz zum allgemeinen Sprachgebrauch Minderwertig- 
keitsgefühle sehr wohl unterscheiden vom bloßen Gefühl der Schwäche, der Be- 
nachteiligung, der sozialen oder intellektuellen Unterlegenheit, einer mangelnden 
Durchsetzungfähigkeit. In diesen Fällen mag durchaus ein asthenisches Eigen- 
machtgefühl vorliegen, also ein Gefühl der Ohnmacht. Damit ist zwar häufig, 
aber nicht notwendig, ein echtes Minderwertigkeitsgefühl gegeben, ein Gefühl 
der wertmäßigen Unterlegenheit. Eine Verstärkung des Minderwertigkeitserleb- 
nisses, der Herabminderung des eigenen Wertes, ist die Scham, bei der andere 
die Mitwisser unserer Minderwertigkeit geworden sind. In dem charakterologisch 
sehr komplexen Phänomen der Selbstverachtung, die ohne starke Minderwertig- 
keitsgefühle nicht zu erklären ist, oder auch in der Reue spricht das Motiv des 
Geltungsdranges kaum noch mit: Der eigene Wert ist vor uns selber und unab- 
hängig von dem, was andere dazu sagen, gemindert oder wird eventuell als zer- 
stört betrachtet. 

Sodann das Minderwertigkeitsgefühl als habituelle Gestimmtheit. Wir mei- 
nen damit den stationären Hintergrund, vor dem und aus dem heraus aktuelle 
Erlebnisse der Minderwertigkeit sich abspielen, soweit sie nicht durch die momen- 
tane Situation bestimmt sind. Dieser Hintergrund kann etwa sein: ein bleibender 
körperlicher Mangel, soziale Benachteiligung wie Armut, Herkunft aus soge- 
nannten niederen Verhältnissen, Scheitern im Berufsleben. Auch Unehelichkeit 
verursacht in vielen Fällen eine nicht leicht zu verkraftende habituelle Gestimmt- 
heit der Minderwertigkeit. Man identifiziert sich mit den Eltern oder dem Eltern- 
teil, bei dem man eine sittliche Minderwertigkeit festgestellt hat oder meint, fest- 
stellen zu müssen. Bei Eheleuten, vor allem bei der Frau, kann Kinderlosigkeit der 
stationäre Hintergrund sein, aus dem heraus Minderwertigkeitsgefühle verschie- 
denster Formen entstehen, die sich durch gespannte Situationen des partnerschaft- 
lichen Verhältnisses der Eheleute noch verstärken können. Mangelnde Intelli- 
genz, schlechte Umgangsformen, manifestes oder schleichendes Schuldbewußt- 
sein und vieles andere sind seelische Untergründe, die ein Minderwertigkeits- 
gefühl als habituelle Grundstimmung des Lebens begünstigen oder erst erste- 
hen lassen. Aus all dem sieht man, daß Minderwertigkeitsgefühle mit der wahren 
und echten Demut phänomenologisch nichts zu tun haben, eigentlich ihr durch- 



Einübung und Weisung 312 

aus entgegengesetzt sind: genetisch und auch erlebnismäßig bestehen hier große 
Unterschiede. 

Wenn wir den Vergleich zwischen Minderwertigkeitsgefühlen und Demut 
einen Schritt weiterführen wollen, dann sind die Auswirkungen von Minderwer- 
tigkeitsgefühlen und von Demut näher ins Auge zu fassen und einer Analyse zu 
unterziehen. Der Mensch, der von Minderwertigkeitsgefühlen geplagt, davon 
vielleicht beherrscht wird, verfällt leicht in ein Ressentiment: in das bohrende, 
ständig erneuerte Gefühl der inneren Auflehnung gegen jede Wertminderung, 
die er als solche erfährt oder von der er meint, sie sei ihm von den Verhältnis- 
sen zugefügt oder von Mitmenschen aufgezwungen worden. Im Minderwertig- 
keitsgefühl, soweit es in Ressentiment umgeschlagen ist, sind sehr zu beachten 
der Groll und die Racheimpulse: man muß sie als wesentliche Bestandteile des 
Ressentiments ansehen. In der Demut hingegen gibt es nicht jene innerlich be- 
jahte und genährte Auflehnung gegen Erlebnisse von wirklichem oder vermeint- 
lichem Unrecht. Das schließt nicht aus, daß auch bei einem demütigen Menschen 
Impulse zu dieser Auflehnung, zu Groll und auch zur Rache auftreten; vielleicht 
können diese Impulse erst nach langer Zeit der Besinnung, der Selbstdisziplin 
und der Selbstprüfung aufgelöst oder zur Ruhe gebracht werden. Aber der de- 
mütige Mensch, der sich an Christus und seinem Beispiel orientiert, ist von sich 
aus, von seiner religiösen Gesinnung her, bereit, u. U. auch Unrecht auf sich zu 
nehmen. Große Heilige wie Franziskus und Ignatius von Loyola hatten sogar 
ein Verlangen, um ihres Herrn willen und um ihm ähnlicher zu werden, Unrecht 
Zurücksetzung, Unbeachtetbleiben und Verachtung zu erdulden. Von ihren Jün- 
gern forderten sie wenigstens die Bereitschaft dazu, jedenfalls dann, so fügt 
Ignatius von Loyola hinzu, wenn solche Situationen sich ergeben, ohne daß man 
selber dazu einen Anlaß gegeben hat. Der nur natürlich denkende Mensch ver- 
arbeitet seine Minderwertigkeitsgefühle u. U. durch den Rückzug in Resignation 
und im Verzicht auf den Wert- und Geltungsanspruch, der seiner Begabung und 
seinen Anlagen entsprechen würde; er mag dadurch einen Modus vivendi finden, 
der sein Berufsleben kaum beeinträchtigt. In der Demut hingegen ist der Mensch 
sehr wohl durchdrungen von dem Bewußtsein seiner kreatürlichen und auch per- 
sönlichen Beschränktheit. Er anerkennt diese Beschränktheit und die Grenzen, 
die ihm damit auferlegt worden sind, vielleicht nicht ohne innere Kämpfe, aber 
er beugt sich in religiöser Haltung unter sie. Er nimmt auch die sozialen und 
beruflichen Konsequenzen auf sich, die mit seinen Begrenzungen und Beschrän- 
kungen verbunden sind, jedenfalls im Prinzip. Dabei kann der Prozeß, in dem 
der Mensch zur Höhe solcher Vollkommenheit in Demut und im Sich-Beugen 
unter Gottes mächtige Hand, wie es im ersten Petrusbrief (5, 6) heißt, durchaus 
eine Zeit der inneren Kämpfe, des Sichbesinnens, der Rückfälle, des Aufstehens 
und des Weiterschreitens einschließen und sich eventuell über Jahre hinziehen, 
ohne daß der Gedanke der Nachfolge des demütigen Herrn, auch in seinem 
Kreuztragen, aus dem Blick gerät. 

Ein weiterer Unterschied zwischen Minderwertigkeitsgefühl und Demut findet 
sich darin, daß im Minderwertigkeitsgefühl oft die Tendenz zur Überkompen- 
sation begegnet - auf diesem Faktum hat Alfred Adler seine Individualpsycho- 



Einübung und Weisung 313 

logie aufgebaut -, die der Demut völlig fern liegt. Die Überkompensation wird 
speziell deswegen vollzogen, weil der unter Minderwertigkeitsgefühlen Leidende 
meint, auf diesem Wege die Achtung der Umgebung wiederzuerlangen, die ihm, 
wie er glaubt, verloren gegangen ist. Es handelt sich dabei nicht eigentlich um ein 
Streben nach höheren Werten, sondern um das Ge/£wrag.$streben, eventuell die 
Geltungssucht. Und eben diese Geltungssucht, dieses übertriebene Streben nach 
Geltung findet sich nicht in der religiös begründeten Demut. In ihr sind derartige, 
oft sehr komplizierte und von der Umwelt vielfach durchschaute Manöver, zu 
Geltung und Achtung zu kommen, gar nicht zu erwarten; im Gegenteil, wenn der 
Mensch sich der Höhe dieser Demut in Angleichung an den gedemütigten Herrn 
nähert, vielleicht im Bewußtsein seiner wahren inneren Werte (ohne auf diese 
Werte viel zu reflektieren), sucht er die Zurücksetzungen, dieses Nichtbeachtet- 
werden, dieses Verkanntwerden in relativer Ruhe und Gelassenheit auf sich zu 
nehmen. 

Fundamental für den Unterschied zwischen Minderwertigkeitsgefühlen und 
Demut ist endlich noch folgender Sachverhalt: Der Schwerpunkt der Selbstach- 
tung liegt beim Minderwertigkeitsgefühl vielfach in dem, was andere über uns 
sagen, über uns denken, wie sie sich äußern, wie sie uns behandeln, bevorzugen 
oder zurücksetzen. Bei der Demut dagegen liegt der Schwerpunkt in der erfah- 
renen Nichtigkeit vor Gott, der sich unser dennoch erbarmt und seiner Liebe wür- 
digt. Was das bedeutet, hat Christus uns verkündet und vorgelebt. Seine Demut 
vor Gott, in der Annahme seines Geschickes, bis zu Verspottung und Tod, setzte 
sich fort und bezeugte ihre Echtheit in der Demut vor den Menschen, im Dienst 
der Erniedrigung, wie er in der Fußwaschung und in der Schmach des Kreuzes- 
todes um unseretwillen seinen ergreifendsten Ausdruck fand. •Ein Beispiel gab 
ich euch, damit so, wie ich euch tat, auch ihr tut" (Joh 13, 15). 

Man kann natürlich nidit leugnen, und die Erfahrung beweist es immer wieder, 
daß echte Demut mit den oben aufgezeigten religiösen Konsequenzen nicht nur 
moralisch, sondern auch psychologisch nicht leicht zu realisieren ist. Im Streben 
nach Demut liegen auch Gefahren, auf die Selbstreflexion und geistliche Führung 
zu achten haben. Etwa die Gefahr, Demut mit Minderwertigkeitsgefühlen und 
deren Erscheinungsweisen zu verwechseln; oder ein auf dem Wissen um die ei- 
nem mitgegebenen Gaben aufruhendes natürliches Selbstwertbewußtsein schon 
als Stolz anzusehen. Weiterhin könnte es sich unheilvoll auswirken, nicht dar- 
auf hinzuweisen, daß Anerkennung und Bestätigung durch die Umwelt ein sozio- 
logisch und im allgemeinen auch psychologisch bedeutsamer Faktor im mensch- 
lichen Leben sind. Besonders für das Kind sind Annahme und Bestätigung durch 
die Eltern und andere Kontaktpersonen so unerläßlich, daß ohne deren genü- 
gende Erfahrung schwere Entwicklungsschäden eintreten. So könnte man noch 
auf andere Gefahren bei der Anleitung zur Demut oder dem religiösen Streben 
danach hinweisen. Es kam uns aber hier auf ein •idealtypisches" Herausarbei- 
ten des Gegensatzes von Demut und Minderwertigkeitsgefühlen an. 

Noch ein Letztes: Der christlich motivierte demütige Mensch identifiziert sich 
mit dem leidenden und gedemütigten Christus. Er muß sich dabei aber bewußt 
sein, daß darin nicht das Ganze der Christusnachfolge besteht und darf sich nicht 



Buchbesprechungen 314 

in eine Art von Passivität zurückdrängen lassen. Die christliche, am Willen und 
an den Plänen Gottes und an den Aufgaben seines Reiches ausgerichtete Demut 
kann und muß durchaus eine starke innere Dynamik in sich schließen und sich 
kraftvoll und selbstlos einsetzen für Gott, für die Aufgaben und die Werte sei- 
nes Reiches. Erst so gibt der demütige Mensch in besonderer Weise Zeugnis für 
Christus den Herrn und leistet auf dem Weg innerer Selbstgestaltung in Beruf 
und Arbeit einen Beitrag für die Glaubwürdigkeit der christlichen Botschaft in 
unserer Zeit. 

Anmerkungen 
Über Minderwertigkeitsgefühle vgl. P. Häberlin, Minderwertigkeitsgefühle, 
Wesen, Entstehung, Verhütung, Überwindung, Zürich 71974; ferner die charak- 
terologischen Analysen bei Ph. Lersch, Aufbau der Person, München u1970. - 
Zur Individualpsychologie vgl. E. Wexberg, lndividualpsychologie, Nachdr. 
Darmstadt 1976; A. Adler: Praxis und Theorie der lndividualpsychologie (Fi- 
scher Taschenbuch), Frankfurt 1974; sowie Menschenkenntnis (Fischer Taschen- 
buch), Frankfurt 1974. - Über Demut vgl. 0. Schaffner, Christliche Demut. Des 
hl. Augustinus Lehre über die Humilitas, Würzburg 1959. 

Leonhard Gilen SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Gebet und Meditation 

Deissler, Alfons: Ich bin dein Gott, der 
dich befreit hat. Wege zur Meditation 
über das Zehngebot. Freiburg-Basel- 
Wien, Herder 1975. 144 S., kart. DM 
11,80. 

Biblische Meditationen •sind nicht leicht 
und schnell zu haben", heißt es im Vorwort. 
Der Vf. hält Wort. Aber es liegt nicht an 
ihm, sondern an der Geschichtlichkeit des 
Offenbarungswortes insgesamt und an 
tiefsitzenden Mißdeutungen des Dekalogs 
insbesondere, daß die Lektüre keinen 
•Kopfsprung" in geistliche Erfahrung er- 
laubt, sondern behutsam-geduldiges •Er- 
steigen" und •Erwandern" einer Höhe ab- 
fordert, die dann freilich die Mühe reich- 
lich belohnt. 

Nirgends verläuft sich der Freiburger 
Exeget in billig zurechtbiegendes Aktua- 
lisieren, ebenso wenig aber in trockenes 
Dozieren bibel-theologischer und histori- 
scher Fakten. Er übersetzt, indem er zu- 
nächst sich und seine Leser an das Ufer des 
Bibelwortes übersetzt (23), eine leider 
nicht immer beachtete, unerläßliche Spiel- 
regel. - Ebenso bemerkenswert die inhalt- 
liche Erschließung des Zehngebots als Froh- 
botschaft (Evangelium): nicht kommandie- 
rend, sondern befreiend wendet Gott sich 
seinem Volk zu, daß es sich im Gehen der 
gewiesenen Wege als ganzes wie in jedem 
seiner Glieder verwirkliche. •Mehr- 
Mensch-Werden" auf dem Fundament des 
•Ich bin dein Gott, der dich befreit hat", 
das ist nach Deissler Sinn und Ziel des 




