
Buchbesprechungen 314 

in eine Art von Passivität zurückdrängen lassen. Die christliche, am Willen und 
an den Plänen Gottes und an den Aufgaben seines Reiches ausgerichtete Demut 
kann und muß durchaus eine starke innere Dynamik in sich schließen und sich 
kraftvoll und selbstlos einsetzen für Gott, für die Aufgaben und die Werte sei- 
nes Reiches. Erst so gibt der demütige Mensch in besonderer Weise Zeugnis für 
Christus den Herrn und leistet auf dem Weg innerer Selbstgestaltung in Beruf 
und Arbeit einen Beitrag für die Glaubwürdigkeit der christlichen Botschaft in 
unserer Zeit. 

Anmerkungen 
Über Minderwertigkeitsgefühle vgl. P. Häberlin, Minderwertigkeitsgefühle, 
Wesen, Entstehung, Verhütung, Überwindung, Zürich 71974; ferner die charak- 
terologischen Analysen bei Ph. Lersch, Aufbau der Person, München u1970. - 
Zur Individualpsychologie vgl. E. Wexberg, lndividualpsychologie, Nachdr. 
Darmstadt 1976; A. Adler: Praxis und Theorie der lndividualpsychologie (Fi- 
scher Taschenbuch), Frankfurt 1974; sowie Menschenkenntnis (Fischer Taschen- 
buch), Frankfurt 1974. - Über Demut vgl. 0. Schaffner, Christliche Demut. Des 
hl. Augustinus Lehre über die Humilitas, Würzburg 1959. 

Leonhard Gilen SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Gebet und Meditation 

Deissler, Alfons: Ich bin dein Gott, der 
dich befreit hat. Wege zur Meditation 
über das Zehngebot. Freiburg-Basel- 
Wien, Herder 1975. 144 S., kart. DM 
11,80. 

Biblische Meditationen •sind nicht leicht 
und schnell zu haben", heißt es im Vorwort. 
Der Vf. hält Wort. Aber es liegt nicht an 
ihm, sondern an der Geschichtlichkeit des 
Offenbarungswortes insgesamt und an 
tiefsitzenden Mißdeutungen des Dekalogs 
insbesondere, daß die Lektüre keinen 
•Kopfsprung" in geistliche Erfahrung er- 
laubt, sondern behutsam-geduldiges •Er- 
steigen" und •Erwandern" einer Höhe ab- 
fordert, die dann freilich die Mühe reich- 
lich belohnt. 

Nirgends verläuft sich der Freiburger 
Exeget in billig zurechtbiegendes Aktua- 
lisieren, ebenso wenig aber in trockenes 
Dozieren bibel-theologischer und histori- 
scher Fakten. Er übersetzt, indem er zu- 
nächst sich und seine Leser an das Ufer des 
Bibelwortes übersetzt (23), eine leider 
nicht immer beachtete, unerläßliche Spiel- 
regel. - Ebenso bemerkenswert die inhalt- 
liche Erschließung des Zehngebots als Froh- 
botschaft (Evangelium): nicht kommandie- 
rend, sondern befreiend wendet Gott sich 
seinem Volk zu, daß es sich im Gehen der 
gewiesenen Wege als ganzes wie in jedem 
seiner Glieder verwirkliche. •Mehr- 
Mensch-Werden" auf dem Fundament des 
•Ich bin dein Gott, der dich befreit hat", 
das ist nach Deissler Sinn und Ziel des 



Buchbesprechungen 315 

Dekalogs; dazu will er auch praktisch mit 
seinen Meditationsanleitungen Hilfen ge- 
ben. 

Nach einem Einleitungskapitel über das 
Wesen biblischen Meditierens (in klarer 
Abhebung von bloßer Versenkung und 
Tiefenschau verstanden als •Murmeln" des 
redend-hörenden Menschen, der in dieser 
Rückwendung zu sich weit wird auf den 
personalen Gott und sein •Wort-Walten" 
hin, 9-14) wird der Dekalog als •Kernstück 
der Wortoffenbarung Jahwes" (13) in das 
vielfach abwertende und verständnislose 
Urteilen der Gegenwart hineingestellt 
(Kap. II). In den folgenden Kapiteln (III 
bis VIII) erarbeitet Deissler dicht, aber 
- auch für den Nichtfachmann - verständ- 
lich das unerläßliche Rüstzeug zum lebens- 
mäßigen Umgehen mit der •Bundeschar- 
ta". Erst die 2. Hälfte des Bandes (Kap. 
IX-XX) läßt den Dekalog selbst reden 
(jeweils als •Wort an Israel" und als 
•Wort an uns") und geleitet so in den Me- 
ditationsvorgang hinein. Dabei wird in 
den Einzel-Weisungen mit großer Kun- 
digkeit die biblisch-christliche Grundhal- 
tung des Ja zu Gott wie zu Welt und Mit- 
mensch aus der zweidimensionalen Grund- 
weisung Jahwes abgeleitet und als Struk- 
turprinzip des Zehngebots aufgedeckt. Und 
immer bleibt der Blick auf heute gerichtet. 
Wer sich meditierend einläßt auf die Fülle 
der Anregungen und Anstöße, findet nicht 
nur für sich persönlich wichtige Orientie- 
rungshilfen in aktuellen Fragen der Ethik, 
des Glaubens, der religiösen Praxis, son- 
dern wird auch für Verkündigung und ge- 
meinsame Meditation besser gerüstet als 
durch so manches Angebot, das weniger 
Mühe macht, aber so auch viel weniger le- 
ben hilft. C. Bamberg OSB 

Lewis, C. S.: Du fragst mich, wie ich 
bete. Briefe an Malcolm. Einsiedeln, 
Johannes Verlag 1976 (Reihe: Beten 
heute 7). 134 S., brosch. DM 15,-. 

Das Büchlein erschien ursprünglich unter 
dem Titel •Letters to Malcolm. Chiefly on 
Prayer" 1964 in London, ein Jahr nach dem 
Tod des Verfassers. In einer ersten Über- 
setzung (von Cornelia Capol) brachte es 
der Benziger-Verlag 1966 unter dem Titel 

•Briefe an einen Freund über das Gebet" 
heraus. Unter Benutzung dieser Überset- 
zung erscheint es nun in einer neuen Über- 
tragung von Alfred Kuoni noch einmal im 
Johannes-Verlag. Was macht das Büchlein 
für den Herausgeber (H. U. v. Balthasar, 
der auch das Vorwort schrieb) so wertvoll, 
daß er in seine Neuauflage einiges inve- 
stierte, obwohl es ganz sicher kein Ver- 
kaufsschlager sein wird? 

Charakterisieren wir zunächst einmal die 
posthume Schrift des anglikanischen Ver- 
fassers, eines Laien, der in Deutschland 
nach dem Zweiten Weltkrieg vor allem 
durch seine berühmten Briefe eines •Teu- 
fels an einen Unterteufel" bekannt wurde. 
Es sind Briefe unter Freunden, die sich vor- 
genommen hatten, ihre Meinungen und Er- 
fahrungen über das Gebet, seine Begrün- 
dung und verschiedenen Weisen, seine 
Praxis und deren Schwierigkeiten heute, 
miteinander auszutauschen. Dabei kommt 
vieles zur Sprache, was das christliche Le- 
ben überhaupt betrifft: Fragen der liturgi- 
schen Erneuerung in den christlichen Kir- 
chen, der Schuld und der Reue, des Reini- 
gungsortes nach dem Tod, der Heiligen und 
der Auferstehung. Ein Gespräch unter sehr 
gebildeten und nachdenklichen Menschen, 
unter (wieder gewordenen) Christen, die 
einerseits tolerant sind, anderseits aber - 
wegen des Ernstnehmens der Glaubens- 
botschaft - einen Stand-punkt gewonnen 
haben und sich nicht von den oft verwir- 
renden Diskussionen und Experimenten in 
den Kirchen überrollen lassen. Gläubige 
Einfachheit ist hier mit gedanklicher 
Schärfe gepaart, und dabei jener trockene 
englische Humor, der bei allem Nachdruck 
in der Sache vieles im Leben und vor allem 
sich selbst nicht so tierisch ernst nehmen 
läßt. 

Trotz des Plaudertons dieser Briefe be- 
gegnet man in ihnen sehr Präzisem, immer 
wieder in die Tiefe Bohrendem und (auch 
theologisch) Einleuchtendem: über die 
Möglichkeit (Begründung) von Gebet über- 
haupt und seinen Realitätscharakter, 
über das Gebet der Anbetung (das nach 
dem Vf. seinen vornehmsten Ort im Kult 
hat und das letztlich auf Spiel und Tanz 
in der Ewigkeit ausgerichtet ist) und das 
Bittgebet (in dem Gott den Menschen, wie 
er leibt und lebt, ernst nimmt), über die 
Begegnung der Menschen mit Gott in den 



Buchbesprechungen 316 

Geschöpfen und die Innigkeit der Gemein- 
schaft Gottes mit den Menschen, über das 
Phänomen der Mystik und die Kennzei- 
chen religiöser Echtheit transzendentaler 
Erfahrungen (obwohl hier noch einiges 
Wichtige über das Unterscheidende christ- 
licher Mystik zu sagen wäre). - Der Ge- 
winn dieses Buches, allerdings nur für den, 
der sich in das Gespräch mit hineinziehen 
läßt und die Voraussetzungen dafür mit- 
bringt: reiche Anregungen zu weiterem 
Nachdenken und zur Gebetspraxis. Der 
Herausgeber hat dem •Gesprächsteilneh- 
mer" eine Lesehilfe angeboten, indem er 
jedem der 22 Briefe eine eigene Über- 
schrift mitgegeben hat. F. Wulf SJ 

Meditation. Wege zum Selbst. Hrsg.: 
Udo Reiter. München, Mosaik Verlag 
1976, 192 S. Geb. DM 19,80. 

Die Beiträge über die verschiedensten Me- 
ditationsmethoden und -ziele in Ost und 
West dieses Sammelbandes zeichnen sich 
durch vorsichtiges Maßhalten aus. Nur der 
Herausgeber setzt in seiner Einleitung deut- 
lichere Akzente. Maharishi Mahesh Yogi 
und Maharaj Ji stehen bei ihm in hellerem 
Licht als in dem informierenden, aber auch 
kritischen Beitrag von Reimar Lenz über 
•Meditation in der religiösen Subkultur" 
mit dem Schlußpassus: •. . . was Maharishi 
noch isoliert anbot .. ., wird hier im Ver- 
bund abgegeben: Methoden, die den Streß 
der Leistungsgesellschaft auffangen und 
kompensieren sollen. Wenn alles machbar 
wird, muß auch Natürlichkeit gekauft wer- 
den: beim Fachmann für humanistische Psy- 
chologie. Man mag dazu stehen wie man 
will. Der Erfolg, . .. macht zumindest deut- 
lich, daß hier starke Bedürfnisse brach lie- 
gen ..." Wunderiis •Yoga und Medita- 
tion" arbeitet vielleicht zu wenig die indi- 
sche Eigenart der Übungen heraus (Hatha- 
Yoga gilt als •befremdend-einseitig"), ob- 
gleich die abschließenden Fragen das We- 
sentliche aufdecken: •Christliche Mystik ist 
immer tief personale Gottesmystik, was 
sich vom Zen kaum und vom Yoga nur be- 
dingt sagen läßt"; Selbsterlösung,- •indivi- 
duelle Erfahrung" statt Bindung an Ge- 
schichtlichkeit und Einmaligkeit; östliche Er- 
lösung als •unbedingtes Verlöschen der In- 

dividualität". Enomiya-Lassalle beschreibt 
die Zen-Meditation und deutet abschlie- 
ßend eine Zukunftsvision an, •wo der 
Mensch .. . Mystiker sein wird, wenn er 
die Chance nützt, die ihm gegeben wird" 
(70), wobei allerdings diese Mystik als 
•höchstwertige Erleuchtungserfahrung" im 
deutlichen Gegensatz zu dem von K. Rah- 
ner Gemeinten und ihre Allgemeinheit in 
ebenso klarem Gegensatz zu Wunderiis 
Anspruch des Elitären steht. Seltsam, daß 
bei dem Anti-Dualismus niemals die •Ich- 
Du-Beziehung" mitbedacht wird. Lotz gibt 
eine ausgewogene Darstellung der christli- 
chen Meditation, wobei allerdings die 
Frage entsteht, ob der Gegensatz des 
•kraft seiner Menschennatur während des 
irdischen Lebens gegenständlich vorfind- 
baren" zum jetzt, •aus dem gegenständ- 
lichen in den übergegenständlichen Be- 
reich erhoben(en)" Christus (84), den christ- 
lichen Glauben rundum richtig zeichnet. In 
•Meditation und Naturwissenschaft" gibt 
J. Kugler einen Bericht über elektrophysi- 
sche Untersuchungen an Meditierenden ... 
D. Langen tut das gleiche von der Psycho- 
therapie aus. Das behutsame Gespräch mit 
Carl Friedrich v. Weizsäcker ist der viel- 
leicht wertvollste Beitrag des als Unter- 
richtung und Diskussionsanregung gemein- 
ten Buches. /. Sudbrack SJ 

Minute der Besinnung V. Worte in den 
Tag. Hrsg. von Wilhelm Sandfuchs. 
Echter Verlag 1974. 380 S., Lw. DM 
19,80. 

Schon die Tatsache, daß hier in einem 5. 
Band die Texte der allmorgendlichen 
Kurzsendung in den Rundfunkprogrammen 
Bayern I und II festgehalten und einem 
größeren Kreis zugänglich gemacht werden, 
beweist das Interesse an dieser Art von 
Angebot. W. Sandfuchs, der Leiter des 
bayerischen Kirchenfunks, hat sich bereits 
über Jahre mit viel Geschick der Mühe un- 
terzogen, in einem breiten Spektrum, das 
Stimmen aus Vergangenheit und Gegen- 
wart, von Christen und Nichtchristen, 
Theologen, Naturwissenschaftlern, Politi- 
kern, Dichtern, Musikern und Philosophen, 
Männern wie Frauen umfaßt, jeweils ein 



Buchbesprechungen 317 

Wort für den Tag zu bieten, aus dem sich 
leben läßt. Nicht nur religiös im strengen 
Sinn, sondern als Mensch; wiederum nicht 
bloß menschlich im Sinn eines innerweltli- 
chen Humanismus, sondern stets offen für 
das Geheimnis in allem, das oft genug beim 
Namen genannt wird, ohne dogmatisch 
festzulegen. Weil es immer um das Leben 
und seine vielfältigen Situationen geht, 
können z. B. auch Heilige auftreten, als 
Autoren wie als Leitgestalten verwirklich- 
ter Menschlichkeit. Gebet, Freude, Tod, 
Angst, Glaube und Liebe im Prozeß der 
täglich-geschichtlichen Erfahrung kommen 
ebenso zu Wort wie die Zwänge, die 
Pflicht zur Kritik und Politik, zum welt- 

weiten Zusammenleben, zur Konfliktbe- 
wältigung im kleinen wie im großen, zur 
Zivilcourage, zur Bildung. Man könnte die 
Aufzählung beliebig lang fortsetzen. Statt 
dessen greife man besser selbst zu dem 
Band. Man kann ihn aufschlagen, auch 
wenn man tatsächlich nur eine Minute Zeit 
hat. Man wird sich dabei schwerlich dem 
Eindruck entziehen können, daß hier zur 
Sprache kommt, was einen selbst beschäf- 
tigt, oft überraschenderweise von Leuten 
vorgetragen, die man so noch nicht kannte, 
immer anregend und fast immer konfron- 
tierend mit dem Bleibenden, um dessent- 
willen sich das Leben auch heute lohnt. 

C. Bamberg OSB 

Humane und religiöse Erfahrung 

Erfahrung und Theologie des Heiligen 
Geistes. Hrsg. von Claus Heitmann 
und Heribert Mühlen. Hamburg, Agen- 
tur des Rauhen Hauses / München, Kö- 
sel-Verlag 1974. 312 S., Paperback 
DM 29,-. 
In den letzten Jahren nimmt die Zahl der 
Veröffentlichungen zu, die sich mit der 
Pneumatologie, der Lehre vom Hl. Geist, 
befassen. Anlaß dafür ist das Aufbrechen 
der charismatischen Bewegung, die zu einer 
Zeit, da sich die Kirchen in einer Krise be- 
finden - was sich etwa am Zurückgehen der 
geistlichen Berufe zeigt-, zu einem Neuer- 
wachen des geistlichen Lebens geführt hat. 
Der vorliegende Band umfaßt Beiträge von 
19 evangelischen und katholischen Theolo- 
gen, die als Referate auf drei verschiede- 
nen Tagungen im Jahre 1972 gehalten 
wurden. 

Das Buch ist in vier Themenkreise ge- 
gliedert. Der 1. Teil (•Die Erfahrung der 
Gegenwart des Heiligen Geistes") geht aus 
von der Erfahrung der charismatischen Be- 
wegung (A. Bittlinger, J. McKinney), ord- 
net diese Erfahrung religionsgeschichtlich 
ein (C. A. Keller) und konfrontiert sie mit 
einer Theologie der gnadenhaften Tran- 
szendenzerfahrung (K. Rahner). Der 2. Teil 
stellt •Rückfragen an die Bibel". H. H. 
Schmid untersucht die ekstatischen und cha- 
rismatischen Geistwirkungen im AT; W. 

Schmithals zeigt die Rückgebundenheit der 
neutestamentlichen Geisterfahrung an das 
geschichtliche Heilshandeln Gottes in Jesus 
Christus auf; H. Schlier macht deutlich, daß 
das Wirken des Hl. Geistes bei Paulus je- 
den enthusiastischen Partikularismus über- 
steigt; F. Hahn weist auf die soteriologi- 
sche Funktion des Geistwirkens im NT hin. 
Aus dem 3. Teil (•Perspektiven der syste- 
matischen Theologie") seien hier nur einige 
Autoren genannt: A. Dilschneider sieht 
nach Patristik, Scholastik und Reforma- 
tion eine neue Epoche der Theologiege- 
schichte heraufziehen, die vom 3. Glaubens- 
artikel geprägt ist; W. Pannenberg versteht 
die ekstatische Selbstüberschreitung alles 
Lebendigen als Teilhabe am göttlichen 
Geist. Mit der fruchtbaren Geisttheologie 
der orthodoxen Tradition (verbunden mit 
einer Kritik an der •lateinischen" Konzep- 
tion vom HI. Geist) befaßt sich G. Wagner, 
während J. Ratzinger die Geisttheologie 
des hl. Augustinus untersucht, der wesent- 
lich die Auffassung der Westkirche geprägt 
hat. Von H. Mühlen wird die Notwendig- 
keit betont, den vortrinitarischen, einseitig 
monotheistischen Ansatz der traditionellen 
Gotteslehre im Zeichen einer fortschreiten- 
den Sozialisation aller Menschen von der 
Geisterfahrung her zu ergänzen. Im 4. Teil 
(•Ethische Motivationen") wird schließlich 
versucht, die Geistlehre mit dem Tun des 
Menschen    (H.-R.    Müller-Schwefe),    der 



Buchbesprechungen 318 

technischen Entwicklung (H. Beck) und der 
Gruppenerfahrung der •Wahlfamilie" (G. 
Ginsberg) zu verbinden. 

Der vorliegende Band vermittelt einen 
guten Einblick in die Fruchtbarkeit einer 
Theologie des Hl. Geistes. Er kommt zu 
dem Ergebnis: •Der Heilige Geist ist die 
göttliche Kraft der Selbstüberschreitung in 
Gott selbst, in der Welt und in der Mensch- 
heit. Die Erfahrung seiner Gegenwart er- 
fordert und ermöglicht den Überschritt vom 
Ich zum Wir" (16). Geisterfahrung erweist 
sich zugleich als Gotteserfahrung und Jesus- 
erfahrung (10). Die verschiedenartige Her- 
kunft der einzelnen Beiträge bringt es aller- 
dings mit sich, daß es manche Überschnei- 
dungen gibt und daß sich einige Aussagen 
sogar zu widersprechen scheinen. Wichtige 
Aspekte, wie der christologische und ekkle- 
siologische, sind nicht eigens behandelt. Mit 
manchen spekulativen Folgerungen wird 
man sich vielleicht auch nicht ohne weiteres 
identifizieren, etwa wenn gesagt wird, die 
Theologie habe bislang auf dem Kopf ge- 
standen (weil sie mit dem Schöpfer begann) 
und werde nun durch die Geistlehre auf 
die Füße gestellt (10 f.), oder wenn zu leicht 
die Möglichkeit der Einheit im Glauben 
und im Geist bei Meinungsverschiedenheit 
über Lehrfragen postuliert wird (187). Auch 
besteht bisweilen die Gefahr, Menschen- 
geist, Lebensdynamik und Gottesgeist bei 
aller Verflochtenheit in der tatsächlichen 
Heilsgeschichte zu undifferenziert mitein- 
ander zu vermischen. Auf jeden Fall aber 
kann der vorliegende Band einen Anstoß 
zur weiteren Klärung der heute herausge- 
forderten Theologie des Hl. Geistes geben. 

G. Switek SJ 

Egenter, Richard: Erfahrung ist Leben. 
Über die Rolle der Erfahrung für das 
sittliche und religiöse Leben des Chri- 
sten. München, Verlag J. Pfeiffer 1974. 

242 S., kart. DM 24,-. 

•Erfahrung" ist heute nicht nur in der 
Psychologie und der Pädagogik, sondern 
auch in der Glaubenswissenschaft, vor allem 
für den Glaubensvollzug und ganz allge- 
mein für das religiöse und geistliche Le- 
ben ein vielgebrauchtes Wort.  Hier wie 

dort bringt es die Reaktion einer ganzen 
Generation zum Ausdruck gegen die immer 
stärkere Rationalisierung unseres Denkens 
und Verhaltens, des Lebensganzen; man 
spricht gern von einer •Verkopfung" in 
der machbaren und allseits verzweckten 
Welt von heute. 

Bevor nun der Vf. (bis vor einigen Jah- 
ren Moraltheologe an der Münchener kath.- 
theol. Fakultät) von der Bedeutung der 
•Erfahrung für das sittliche und religiöse 
Leben des Christen" handelt, schickt er 
ein grundlegendes Kapitel über den Be- 
griff der •Erfahrung" und seinen Sinnge- 
halt voraus. Er weiß mit allen, die in den 
letzten Jahren darüber geschrieben haben, 
wie schwer es ist, diesen Begriff genau zu 
fassen, der sich gegen alle Systematik, 
Theorie und Definition so sehr sträubt. 
•Erfahrung" macht man, erst dann kann 
man über sie reden. Man macht sie im 
aktuellen, je neuen Lebensvollzug, im Sich- 
Einlassen auf die Wirklichkeit des Lebens 
mit seinem Da-Sein und So-Sein in der je 
einmaligen Situation. •Erfahrung" läßt die 
Lebenswirklichkeit in der Berührung mit 
ihr und im Erleben derselben erkennen, sie 
entdecken und wird damit eine unersetzliche 
Hilfe menschlicher Reifung. Nicht systema- 
tisch und theoretisch, sondern mit vielen 
Beispielen aus dem Leben und in kleinen 
Abschnitten wird das vom Vf. dargelegt. 

Erst darauf folgen die speziellen Kapi- 
tel über die sittliche, die religiöse und die 
Glaubens-Erfahrung. Sie bilden die An- 
wendung des grundlegenden Kapitels auf 
die entscheidenden Dimensionen menschli- 
cher und christlicher Reifung und Vollen- 
dung. Obwohl es auch hier nicht um eine 
wissenschaftliche Abhandlung geht - der 
Vf. will einen größeren Leserkreis erreichen 
- wird in diesen Kapiteln doch einiges an 
ethischem und theologischem Wissen vor- 
ausgesetzt, um aus ihm reiche Frucht ziehen 
zu können. Aber es lohnt die Mühe. - Das 
letzte Kapitel über Glaubenserfahrung 
scheint mir nicht mehr konsequent genug 
dem Leitmotiv zu folgen; vielleicht stan- 
den dem Vf. zu sehr die aktuellen und leid- 
voll erfahrenen innerkirchlichen Ereignisse 
der nachkonziliaren Zeit vor Augen. Den- 
noch kann der engagierte Laienleser gerade 
aus der hier geschilderten Entwicklungs- 
geschichte besser die heutige Situation in 
der Kirche verstehen. F. Wulf SJ 



Buchbesprechungen 

Mystik 

Scaramelli, Giovanni Battista: Anlei- 
tung in der mystischen Theologie. Aus 
dem Italienischen. Regensburg, Verlag 
von G. Joseph Manz, 1855. Anastati- 
scher Neudruck der Ausgabe von 1855 
bis 1856, Hildesheim-New York, Ge- 
org Olms Verlag, 1973. XXXII, 411, 
271, 453 S. Ln. DM 30,-. 

Der Nachdrude der 1855/56 zum erstenmal 
erschienenen Übersetzung ist zu wichtig, 
als daß er übersehen werden dürfte. Die 
Furcht vor dem Quietismus-Verdacht (Pas- 
sivität als Hochziel religiöser Erfahrung), 
der antijesuitische Einfluß der Jansenisten 
(Benedikt XIV, seit 1740 Papst, schien sie 
zu begünstigen) und der schwelende Pro- 
babilismus- und Ritenstreit hielt die je- 
suitischen Zensoren ab, einem so prekären 
Buch ihres Mitbruders (1687-1752) die 
Druckerlaubnis zu geben. So fand man 
einiges auszusetzen (Quietismus, ungenaue 
Zitationen, zu erotische Bilder). Scaramelli 
korrigierte mehrmals. Nach seinem Tod 
wurde das zweibändige Werk zu einem 
großen Erfolg. 

Scaramelli hat auf der klassischen Stu- 
fenordnung der Mystik aufgebaut: Be- 
schauung im allgemeinen; Beschauung, die 
undeutlich bleibt; Beschauung, •welche aus 
deutlichen und klaren Akten hervorgeht"; 
passive Reinigung (Nacht der Sinne und 
des Geistes). Jeder Abschnitt ist in viele 
weitere Stufen unterteilt; und jede Stufe 
wird mit eingehenden praktischen Hinwei- 
sen behandelt. 

Der moderne Leser sollte sich von der 
ermüdenden Weitschweifigkeit, von den 
oft willkürlichen Unterteilungen und den 
pedantischen Ratschlägen nicht zurück- 
schrecken lassen. Scaramellis Stärke liegt 
anderswo: Einmal in der Überfülle von 
klassischen Zitaten: Heilige Schrift (mit oft 
überraschenden Einsichten), Augustinus, 
Ps. Dionysius, Bernhard, Bonaventura, 
Thomas, Tauler, Angela de Foligno, The- 
resia, Johannes vom Kreuz und viele an- 
dere, modernere Autoren: dazu kommen 
zahlreiche biographische Hinweise auf 
Heilige und Mystiker. Die gelegentlich 
beigegebenen   Hinweise   des   Übersetzers 

319 

auf die •Christliche Mystik" von Görres 
zeigen deren Qualitätsabfall gegenüber 
Scaramelli. 

Dazu kommt ein auf allen Stufen ver- 
nünftiges und sachliches Urteil und die 
trotz der Länge und Wiederholungen le- 
senswerten Ratschläge an den geistlichen 
Führer; daß Liebe und nicht Erfahrung 
das vollkommene Leben ausmache (1404, 
II 125, III 276), daß •viel daran liegt, den 
Geist nicht zu erheben, wenn nicht der 
Herr selbst ihn zu Außerordentlichem er- 
hebt" (II 37, Theresia zitierend); daß De- 
mut grundlegendes Kriterium sei; daß erst 
im Gespräch mit einem •klugen geistlichen 
Führer" der Mystiker seiner Erfahrung 
trauen darf. Die Absetzung von Fehlfor- 
men ist deutlich (II 109 f, gegen die, die 
meinen, man könne sich in das •ideale 
Sein" zurück-.erfahren', •wie man in Gott 
selbst sei"). Der letzte Teil über die dunkle 
Nacht ist ein Höhepunkt. 

Ein Werk also, das jemand, der sich mit 
Methoden der Glaubenserfahrung (Medi- 
tation usw.) beschäftigt, zur Hand haben 
sollte. /. Sudbrack SJ 

Ampe, Albert: Ruusbroec. Traditie en 
Werkelijkheid. Antwerpen, Ruus- 
broec-Genootschap 1975, 696 S. (Stu- 
dien en Tekstuitgaven van Ons Gee- 
stelijk Erf, Deel XIX). Ln.bFr. 1600,-. 

An Hand der Geschichte der Ruusbroec-Re- 
zeption wird hier die Gestalt (Werkelijk- 
heid) des flämischen Mystikers (1293-1381) 
dargestellt. Das Buch ist historisch geglie- 
dert. Teil I, 1 kreist um die frühen Nach- 
richten von Ruusbroec und um die Angriffe 
Johannes Gersons gegen •De Gheestelike 
Brulocht"; Ampe kann glaubhaft machen, 
daß A. Combes mit seinen vier dicken 
Bänden Unrecht hat, wenn er den Pariser 
Magister seine Anschuldigung des Pan- 
theismus zurücknehmen läßt. Teil I, 2 geht 
der Authentizität der Schriften und den 
frühen Übersetzungen (Willem Jordaens, 
•Erfahrung für das ritterliche und religiöse 
Johannes Tauler wird dabei eindeutig ab- 
gelehnt. II, 1 untersucht das Ausbreiten der 
Schriften      Ruusbroecs      (niederländisch, 



Buchbesprechungen 320 

deutsdh, englisch, französisch mit einem 
Kapitel über Dionysius den Kartäuser). 
II, 2 behandelt die ersten Buchdrucke mit 
einer langen Untersuchung der Arbeit des 
Kölner Kartäusers Surius. II, 3 ist über- 
schrieben: Das Zeitalter der Biographen. 
Nach einem kurzen Zwischenstück folgt 
II, 5, die moderne, kritische Auseinander- 
setzung mit den Daten der Tradition. 

Ampes Arbeit hat in erster Linie eine 
kritische Sichtung der Ruusbroec-Rezep- 
tion im Auge. Die genaue (Druckfehler 
279«: 1340 statt 1430) Arbeitsweise und im 
höchstmöglichen Grade erschöpfende Bele- 
senheit des Verfassers gibt dabei viele Hin- 
weise auch für andere Interessengebiete; 
am wichtigsten aber ist die Grundeinsicht, 
die man sehr verkürzt formulieren kann, 
daß wir immer mehr gelernt haben, Ruus- 
broec mit den Augen Willem Jordaens und 
nicht mehr so sehr mit denen des Pome- 
rius anzuschauen. Doch auch die geistige 
Gestalt des großen Mystikers hat klarere 
Züge bekommen (besonders in Auseinan- 
dersetzung mit Combes und in Darstellung 
der letzten Ruusbroec-Forscher). Das 
Grundlagenwerk Ampes geht den analy- 
tischen Weg der Einzeluntersuchung; sie 
bildet das Fundament einer nun zu erwar- 
tenden Ruusbroec-Synthese, die hoffent- 
lich auch sprachlich (deutsch, französisch 
oder englisch) so angelegt wird, daß sie 
weitere Kreise mit dem großen Mystiker 
vertraut macht. /. Sudbrack SJ 

Nieveler, Peter: Codex Iuliacensis. 
Christina von Stommeln und Petrus 
von Dacien, ihr Leben und Nachleben 
in Geschichte, Kunst und Literatur 
(Veröffentlichungen des Bischöflichen 

Diözesanarchivs Aachen, Band 34). 
Mönchengladbach, B. Kühlen Verlag 
1975. 196 S., geb. DM 28,50. 

In einer Liebhaberausgabe führt uns der Vf. 
u. Hrsg. ein in Leben u. Wirkungsgeschichte 
einer faszinierenden Gestalt der christlichen 
Spiritualität. Der Codex Juliacensis (Jü- 
licher Handschrift, heute in Aachen) bildet 
die Hauptquelle für unser Wissen über die 
selige Christina von Stommeln (bei Köln), 
1242-1312. Der Grundbestandteil dieser li- 
terarischen Quelle ist der Augenzeugenbe- 
richt ihres Freundes, des Thomas-Schülers 

Petrus von Dacien, sowie ein reicher Brief- 
wechsel, den Christina mit ihm und ande- 
ren führte. Schon Ernst Renan hat sich an 
diesem Dokument von Liebe und Mystik 
begeistert. Unter den großen mystischen 
Freundschaften (Benedikt und Scholastika, 
Franziskus und Klara, Heinrich Seuse und 
Elisabeth Stagel, Franz von Sales und Frau 
von Chantal) ist diese vielleicht die intim- 
ste. So schreibt Petrus: •Wenn einer mich 
fragte, ob ich Christina liebte, antwortete 
ich mit voller Überzeugung: Ich liebe" (66). 

Lauterkeit und Gelehrsamkeit des Petrus 
bürgen für die Historizität der schon von 
J. v. Görres breit dargestellten seltsamen 
Ereignisse im Leben Christinas, ganz gleich 
wie man zu seiner naiven theologischen 
Deutung stehen mag; tagelange Ekstasen; 
von Petrus genau beschriebene Stigmata; 
Teufelsversuchungen bis in ihr 46. Lebens- 
jahr, während derer Christina z. B. durch 
drei Türen hinaus in die Nacht geworfen 
wurde; und dämonische Besessenheiten, die 
sich in unflätigen Begebenheiten kundtaten. 
Nieveler schildert ausführlich auch die wei- 
tere Verehrungsgeschichte der Seligen (1908 
wurde ihr Kult von Rom bestätigt), gibt 
einen Bericht über Bildnisse und Erinne- 
rungsstücke und versucht eine möglichst 
vollständige Aufzählung der Literatur um 
Christina. 

Mancher Interessent wird durch die Viel- 
falt des Materials verwirrt werden. Ob es 
z. B. notwendig war, auch die kleinsten 
Pressenotizen zu Christina zu sammeln - 
und dabei eine so wichtige Veröffentlichung 
wie das Dictionnaire de Spiritualite zu ver- 
gessen (z. B. II 874 f)? Ob man nicht besser 
den ganzen Text der Briefe oder des Le- 
bens statt nur Auszüge geboten hätte? Ob 
man die Übersetzung nicht hätte sorgfältig 
überprüfen müssen (mille bene valete ha- 
bete = habt ein tausendfaches Lebewohl, 
im Vulgärlatein der Christina; raptus = 
der Fachterminus der Mystik und nicht ein- 
fach •Entführung"; pretendere sanctitatem 
= Heiligkeit heucheln, vorgeben)? 

Doch die sorgfältige Arbeit des Heraus- 
gebers und die vorzügliche Ausstattung des 
Bandes lassen derartige Fragen in den Hin- 
tergrund und die grundsätzliche, neue Fra- 
ge in den Vordergrund treten: Was es wohl 
um eine derartige Mystik zwischen mensch- 
licher Liebe und dämonischer Besessenheit 
sein mag. /. Sudbrack SJ 




