Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 329

O Augen, an dem Sonnenspeicher Erde verbrannt,

mit der Regenlast aller Augen beladen,

und jetzt versponnen, verwebt

von den tragischen Spinnen

der Gegenwart. ..
Ingeborg Bachmann lebte nach Aufenthalten in Miinchen und Zirich viele
Jahre in Rom, wo sie am 17. Oktober 1973 an den Folgen einer Verbren-
nung verstarb, also im gleichen Monat wie Franziskus und, wie er, noch
keine fiinfzig Jahre alt. Jedoch das fiinfzehnte ihrer ,Lieder auf der Flucht®
schlieft mit Worten, die auch der Einsamste der Einsamen unserer Tage
noch flistern kann:

Nur Sinken um uns von Gestirnen. Abglanz und Schweigen.

Doch das Lied iiberm Staub danach

wird uns tbersteigen.

Von Christus ergriffen und neu gestaltet:
Franz von Assisi
Justin Lang OFM, Freiburg i. Br.

Franz von Assisi ist viel grofler und geheimnisvoller, als er beim ersten
Blick — auch dem Glaubigen — erscheint. Er tibertrifft alle Erwartungen,
mit denen man sich seiner Gestalt und seinem Leben naht. Die unauf-
haltsam wachsende Faszination, die den gefangennimmt, der sich mit
dem Geheimnis seines Lebens befaflt, scheint zunidchst unerklarlich, hat
aber in Wirklichkeit sehr plausible Griinde. Alle mafigeblichen Fran-
ziskusinterpreten sind sich darin einig, dafl in der Begegnung und Dar-
stellung Christi das eigentliche Gestaltprinzip dieses Heiligen zu erblik-
ken ist. Schon Thomas von Celano weist in diese Richtung, wenn er schreibt:
»lmmer war er mit Jesus beschiftigt. Jesus trug er stets im Herzen, Jesus
im Munde, Jesus in den Ohren, Jesus in den Augen, Jesus in den Héanden,

Jesus in allen seinen Gliedern®!.

1 1 Cel. 115; V, 187 (Zitiert nach: Thomas von Celano, Leben und Wunder des heiligen
Franziskus von Assisi. Franziskanische Quellenschriften, Bd. 5. Dietrich-Coelde-Verlag,
Werl 1964).



Justin Lang 330

Aber mit dieser zu erwartenden und dhristlich einzig moglichen Erkla-
rung ist noch nicht die typisch franziskanische Perspektive gewonnen,
die in das Neuland einer Christusmystik weiterleitet, wie sie vielleicht
in begnadeten Augenblicken erahnt, aber weder gedanklich noch sprach-
lich in eindeutigen Aussagen angeeignet werden kann. Im Gegenteil:
Antworten dieser Art sind bei aller inhaltlichen Unanfechtbarkeit eher
dazu geeignet, den Blick auf die gemeinte Wirklichkeit zu verstellen als
ihn zu erhellen. Es kommt alles darauf an, das ,Glasperlenspiel“ mit all
den gefilligen Formeln und Stereotypen der Hagiographie zu vermeiden
und zu — vielleicht sehr anfidnglichen — Einsichten christologischer und
anthropologischer Art zu gelangen, die geeignet sind, den Gegenstand
unseres Fragens tiberhaupt erst so weit aufzurauhen, dafl er fir unser
modernes Bewufitsein faflbar wird.

Wie also herankommen an diese glithende Mitte, aus der die Verwand-
lungskrafte des zukinftigen Aons hervorbrachen und die Rénder der
Utopie zum Schmelzen brachten? Sicherlich einmal dadurch, daf} ein Sinn
fiir die hier obwaltenden Distanzen und Raume entwickelt wird. Nichts
konnte namlich so irrefilhrend sein wie die naive Arroganz, in diesen Din-
gen so ungefahr Bescheid zu wissen. Gerade bei einem Heiligen wie Franz
von Assisi ist die eigene Ordnung zu beachten, in der sich die Konturen
zu einer merkwiirdig schroffen Einseitigkeit zuschidrfen und dafiir sorgen,
daf das Licht fiir sich ist und das Dunkel fiir sich. Blaise Pascal wufite um
diese Kategorie der Heiligkeit, die sich klar absetzt von den Ordnungen
etwa der Macht und der Wissenschaft. ,Die Heiligen haben ihr Reich,
ihren Glanz, ihre Siege, ihren Schimmer, weder irdische noch geistige
Grofle brauchen sie, mit ihr haben sie nichts gemeinsam, denn sie fiigt
ihnen nichts hinzu, noch mindert sie sie. Gott und die Engel schauen sie,
und nicht die Kérper oder der neugierige Geist; Gott geniigt ihnen“2. Im
Fall unseres Heiligen ist aulerdem der Erwartungshorizont mit der Tat-
sache vertraut zu machen, dafl Franz auf ungewdhnliche Weise ein ganz
gewohnlicher Christ war, dessen Geheimnis also nicht in den auflerge-
wohnlichen Begebenheiten seines Lebens wurzelt, sondern in dem, der
allem Christsein Ursprung und Erméglichungsgrund ist: Jesus Christus.

L
Die Eucharistie als Quelle sakramental wirksamer Christusformigkeit

Auf die Frage: wo begegne ich dem verkldrten Herrn? wiirde wohl auch
der normale Christ zuerst einmal an die Eucharistie denken und sie als die

2 Uber die Religion (Pensées), frag. 793 (iibertr. u. hrsg. von E. Wasmuth, Heidelberg
1954, 373).



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 331

Stitte seiner Christusnihe namhaft machen. Schon in seiner Bekehrungs-
geschichte fithlt Franz sich unwiderstehlich hingezogen zu den Kapellen
und Kirchen seiner Heimat, in denen er sich dem Geheimnis des Mensch-
gewordenen in einer Weise nahefihlt, wie das wohl nur Menschen einer
frihen, von des Gedankens Blasse noch nicht geschwichten Kultur tun
konnen. Das gotische Schauverlangen, das Franz durchaus mit seiner Zeit
teilt, ist zundchst einmal das Vehikel, das den Suchenden in ein Erfahrungs-
zentrum hineinfiihrt, von dem aus spater alles durchsichtig gemacht wird
auf das eine Wunder hin. ,O seht doch, tiglich erniedrigt er sich, wie er
einstens vom koniglichen Thron herab in den Schoff der Jungfrau stieg,
taglich kommt er zu uns und zeigt sich in Demut, tiglich steigt er in die
Hinde des Priesters aus dem Schofle des Vaters herab auf den Altar®s.

Fiir seine Zeit wird Franz dadurch zu einem Propagandisten der Eu-
charistie, dafl er gegentiber aller Verdinglichung dieses Sakramentes des-
sen personale und aktuale Dimension wieder entdeckt und breit einstromen
148t in sein Beten und gldubiges Fihlen. Fur ihn ist die Tatsache, dafl es
von dem unsichtbaren Herrn sichtbare Zeichen seiner Anwesenheit gibt,
nicht nur eine dankbar empfundene Hilfe seines Glaubens, sondern die
wahrhaft not-wendige und rettende Bestitigung dafir, daf Gottes Epi-
phanie in der Menschwerdung Christi ihre Fortsetzung gefunden hat
und tiglich neu findet. Ihm geht es ndmlich gerade um die Nachfolge
dieses gleichsam dreidimensional zu unserem Bruder gewordenen Jesus,
in dem alles Gottverlangen iiberhaupt erst einen Namen und ein Ant-
litz gefunden hat. ,Nichts haben und sehen wir ndmlich in dieser Welt
von Ihm, dem Allerhdchsten selbst, als den Leib und das Blut, die Namen
und die Worte, durch die wir geschaffen und vom Tod zum Leben erlést
sind “4.

Anders als in dem verduflerlichten, von Angst und numinoser Scheu
bestimmten Aufblick des mittelalterlichen Glaubigen zur erhobenen Hostie
ist fir Franz das Schauen Ausdruck einer sehr personlichen Hingabe an
den unzuginglichen und unsichtbaren Gott, der ihm in Christus zugédnglich
und sichtbar geworden ist. Die Verheiflung Christi: ,Selig, die ein reines
Herz haben, denn sie werden Gott schauen?, erfillt sich fiir den Heiligen
der reinen Einfalt in einem Maf}, das wohl allezeit unsere Vorstellung
ibersteigen wird. Was er aber zunichst schaut, sind die Bilder vom Leben
und Leiden des Herrn. Auch wenn ndmlich Franz manchmal wirklich ein-
seitig die Gottheit Christi betont, die bewegende Kraft seiner Christus-

3 Worte heiliger Mahnung an alle Briider 1; 1. 120. (Zitiert nach: Die Schrifien des hl.
Franziskus von Assisi. Franziskanische Quellenschriften, Bd. 1. Dietrich-Coelde-Verlag,
Werl 1956).

4 Schreiben an alle Kleriker; 1, 153.

5 Mt 5, 9 par.



Justin Lang 332

nahe geht doch eindeutig von dem mitvollziehenden Erinnern des Lebens
und Leidens aus, welche der Menschgewordene auf sich genommen hat.
Das Sakrament erinnert exakt das, was des Heiligen Existenz darstellt
und vermittelt: Christi L.eben nach dem Gesetz des Weizenkorns, das
Frucht bringt nur durch sein Sterben®. Indem er sich vom Sakrament an-
sprechen und herausfordern 1aft, wird er selbst zum Sakrament, das die
tiefe, kraftvolle und reine Gegenwart Jesu in seinem Innern epiphan wer-
den 148t in der Prophetie des gelebten Lebens.

Das einzige Gebet, das Franz direkt an Christus richtet, ist nicht zafal-
lig ein Gebet der Tabernakelfrommigkeit, denn es bringt den Einklang
zur Sprache, in welchem das raumzeitliche Hier und Jetzt in herrlichen
Bogen mit dem Gesamt der sakramentalen Wirklichkeit verbunden wird.
Die lauschende Stille seiner Seele verbindet sich mit dem Schweigen der
sakramentalen Stdtte; Christusbegegnung geschieht und Christusvereh-
rung, die zwangsldufig das Gefal} des Augenblicks und der Raumstelle
tiberborden und sich in die Weite der Welt und ihrer im Zeichen des Kreu-
zes geheiligten Geschichte ergiefien, so dafl der Heilige mit seinen Briidern
spricht: , Wir beten Dich an, Herr Jesus Christus, hier und in allen Deinen
Kirchen, die in der ganzen Welt sind, und preisen Dich, weil Du durch
Dein heiliges Kreuz die Welt erlost hast“’. Die Einheit, in der Franz mit
seinem Herrn lebt, 14t das Sakrament zu einem Stiick seiner selbst wer-
den, wie auch umgekehrt er ein Exponent und eine Bezeugung dieses Sa-
kramentes ist. Kommunizierend und in geheimnisvoller Identitit mit die-
sem Vermdchtnis des Herrn, ist dieser bedingungslose Heilige eben nicht
nur Empféanger, Bittsteller, Verehrer, sondern zugleich auch Medium und
Darsteller dieses Sakramentes und seiner innersten Intention.

Es gibt wohl wenig Ansatzpunkte im Leben dieses Heiligen, die in
solcher Breite den Blick freigeben auf seine religiése Vorstellungswelt
wie das Sakrament der Eucharistie. Das im hohen Mafle symbolische Da-
sein, das Franz zu fithren berufen war, nahrt sich nimlich im gleichen Mafle
aus dem Mysterium der Eucharistie, wie es diesem Impulse der Begreif-
barkeit zufihrt. Die Visionen, Auditionen und die Stigmatisation sind des-
halb ebensowenig isoliert von dem Sakrament der Eucharistie zu sehen
wie seine Begegnung mit dem Aussétzigen, sein Gemeinschaftswille, sein
Greccio-Spiel und seine Werke der Bufie. In all dem tritt ja das feine
Geider, das den Austausch von Menschlichem und Géttlichem, von Gegen-
wirtigem und Zukiinftigem, von Siinde und Erbarmen besorgt, zutage,
bildet eine Musterung des Daseins, die den neuen Richtungssinn erken-
nen laflt und auf seine weitere Entwicklung hin festlegt. Das ist der tiefere

6 Vgl. Jo 12, 24.
7 Testament 2; 1, 94.



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 333

Grund dafiir, dafl im Verhalten des Heiligen auch die vielerlei Sonder-
barkeiten nicht den Eindruck willkiirlicher Einfille vermitteln, sondern
Stil und unverkennbaren Sinn verraten. Eine grofle Sicherheit und Ein-
heitlichkeit durchherrscht alles. Was das Sakrament erzahlt und verheif}t,
geht als eine Erzdhlung und als eine Verheiflung aus dem Leben und
Wesen dieses Mannes hervor, der in Christus verwandelt wurde und nun
seinerseits zu einem Katalysator der Verwandlung auf Christus hin wird.
In einer Art geistlicher Kongenialitdt geht Franziskus auf das Angebot
einer vermittelten Unmittelbarkeit Gottes ein und gewinnt aus dieser
Begegnung all jene Kréfte der Verleiblichung einer inneren Erfahrung, die
ihn zum ,Christussymbol“ einer ganzen Epoche werden lieflen.

IL
Personale (Gottes-)Christusbegegnung im Buchstaben des Gotteswortes

Es gehort zur Logik der Sakramente, dafl sie zwar in bestimmten Grund-
gesten der Kirche eine zahlenmifige Beschrankung und Benennung erfah-
ren haben, daf sie aber in ihren Vermittlungsfunktionen in die verschie-
denen Situationen und Themen des Lebens hinein multiplizierbar sind.
Fiir Franz gab es nichts, was ihn nicht in Beziehung gesetzt hitte zu Chri-
stus, auf den alle Faden zulaufen, aus denen sein Leben gewoben war.
Tiere und Pflanzen, Menschen und Gegenstinde, alles bildete kaleido-
skopartig stets neue Variationen der einen Grundfigur seines neuen Le-
bens. Von besonderer Christushaltigkeit waren fiir ihn allerdings alle
Worte, Waorter und Namen, die an ihn aus der HI. Schrift und aus der
Liturgie die Botschaft des géttlichen Erbarmens ergehen lieffen. Sensibili-
siert flir alles Sakramentale, entging es dem Heiligen nicht, dafl Worte
mehr sind als Mitteilungen und sachliche Informationen, sondern dariiber
hinaus Definition des Sprechenden, Ausdruck und Erdffnung seines We-
sens. Franz spiirt diese personale und damit sakramentale Qualitit des
Wortes sehr stark und fiihlt sich gedringt, sie gleichsam als eine Christus-
reprasentation zu behandeln. ,Seine niedergeschriebenen heiligsten Na-
men und Worte will ich aufsammeln, wo immer ich sie an ungehdrigen
Stellen finde, und ich bitte darum, man moge sie sammeln und an ehrbarer
Stelle niederlegen“®. Die Tatsache, dafl dem gesamten Phédnomen Sprache
im Gegensatz zu der reinen Geistigkeit des Gedankens eine gewisse Kor-
perlichkeit zukommt, wird von dem Heiligen intuitiv erfafit und in das
System inkarnatorischer Verehrung eingefiigt. Sichtbar als geschriebenes
und horbar als gesprochenes Wort stellen die ,heiligsten Worte und Na-

8 Testament 3; 1, 94-95.



Justin Lang 334

men“ Elemente jener neuen Erfahrungswelt dar, in der Christus nicht als
ein ,,Gespenst®® herumgeistert, sondern in den Gestaltwerdungen unserer
Alltagswelt begegnet.

Gewif}, der Namensrealismus ist eine Eigenheit aller frithen Entwick-
lungsstufen des menschlichen Bewufitseins und war immer ein frucht-
bares Feld fiir alle moglichen Praktiken der Magie und des Fetischismus.
Von all dem aber ist die ehrfiirchtige Liebe frei, in der Franz im Wort dem
Sprechenden und im Namen der gemeinten Person begegnet. Sein christ-
licher Sinn ist von der Polyphonie des Christusmotivs durchdrungen, das
in ewigem Reichtum alles anklingen 1aflt: Logos des Vaters, Ars aeterna,
Alpha und Omega, Alphabet, nach welchem die gesamte Wirklichkeit
durchbuchstabiert ist. Deshalb antwortet er dem Bruder, der ihn fragt,
warum er auch Schriften mit heidnischem Inhalt auflese, in denen sich der
Name des Herrn sicher nicht finde: ,Mein Sohn, weil darin die Budhsta-
ben sind, aus denen sich der glorwiirdige Name Gottes zusammensetzt.
Auch eignet das Gute, das sich dort findet, nicht den Heiden noch irgend-
welchen Menschen, sondern Gott allein, dem jegliches Gute zu eigen ge-
hort“?®, Und wenn Celano berichtet, dafl der einfiltige Mann bei seiner
Predigt in Greccio die Worte ,Kind von Bethlehem® oder , Jesus® nicht
aussprechen konnte, ohne dafl er mit der Zunge seine Lippen leckte, ,in-
dem er mit seinem glickseligen Gaumen die Siifigkeit dieses Namens
verkostete und schlirfte“!, dann ist das ein Hinweis auf die ungebrochene
Erlebniseinheit, in der sich fir den Heiligen die Inkarnation des Wortes
im Medium der Sprache fortsetzte. Christus selbst lebt in seinen Worten
weiter und seine gottliche Autoritit erreicht uns in seinem gesprochenen
Wort. Thm will Franz gehorchen, von ihm sich leiten und durchdringen
lassen. Wenn er deshalb seine Schriften weitgehend aus Zitaten der HI.
Schrift zusammensetzt, dann ist er dabei von der Sorge bestimmt, ja nicht
dem eigenen, sondern dem Gotteswort die Ehre zu geben. Und dann riickt
er die Worte des Herrn so dicht aneinander, damit ihm nur kein Wort
dazwischen gerit, das nicht mehr durchatmet ist von jenem Wort des
Lebens, das schon im Anfang war'? und nunmehr als das Ja und Amen des
Vaters'® alle Verheiflungen Gottes besiegelt.

Jedem weniger original religiosen Menschen konnte ein solches Ein-
tauchen und Aufgehen in der Sprache der Hl. Schrift zu einer Gefahr des
wohlfeilen Zitates und der geistigen Selbstaufgabe werden. Aber gerade
darin liegt der Unterschied dieses Heiligen zu den ,Schriftgelehrten® aller

9 Vgl. Mt 14, 26; Lk 24, 39.
10 1 Cel. 82; V, 148.

1] Cel. 86; V, 159.

12 Joh 1, 1.

13 Vgl. 2 Kor 1, 19.



a

Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 385

Zeiten, daf er diese Sprache und diese Worte nicht nur in ihrer Aussage-
absicht erfafit und deutet, sondern dafl er sich von ihnen so erfassen 14f}t,
daf dadurch sein Leben in ganz neue Bahnen gelenkt wird. Von den be-
deutsamen Schriftworten, mit denen Franz das erste Kapitel seiner nicht
bestitigten Regel ausstattet, ist kein einziges, das er nicht in einer geradezu
schockierenden Wortlichkeit erfillt hitte. , Willst du vollkommen sein,
dann geh und verkaufe alles, was du hast..., dann komm und folge
mir“%, Wenn jemand zu mir kommen will und haflt nicht Vater und
Mutter und Frau und Kinder und Briider und Schwestern, ja sich selbst, so
kann er mein Junger nicht sein“®. ,Wenn jemand mir folgen will, ver-
leugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich“*¢. In dieser Einheit
von Horen und Tun entfernt sich der Heilige nicht von seinem eigenen
‘Wesenskern, sondern findet immer mehr zu einer neuen und tieferen Iden-
titat, die sich nicht zuletzt in der Gewiflheit bekundet, vom Herrn selbst
in seinem Weg unterwiesen und autorisiert worden zu sein. ,Nachdem mir
der Herr Briider gegeben hatte, zeigte mir niemand, was ich zu tun hitte,
sondern der Allerhochste selbst hat mir geoffenbart, dafl ich nach der Weise
des Evangeliums leben sollte“Y?. Wer so hineingenommen ist in ein Wort-
geschehen, bei dem kein Wort ohne Antwort und kein Horen ohne Han-
deln bleibt, der muf} auf etwas sehr Einfaches aufmerksam machen: ,, Jene,
die nicht mehr dem Geist der HI. Schrift folgen, sondern nur die Worte
untersuchen und sie dann erkldren, die sind vom Buchstaben getotet“!®.
So klar und eindeutig verlduft hier die Grenze zwischen Leben und Tod!

I1.

Die vernunftlosen Geschépfe als Vermittlungen zu der in Christus erschie-
nenen Liebe Gottes hin

Wir bewundern den Heiligen von Assisi, auch wenn wir ihn nicht ver-
stehen. Damit mag es zusammenhdngen, daf} nicht in dem bisher Gesagten
der Anstof} zu der weltweiten Resonanz liegt, die sein Leben bis zur Stun-
de gefunden hat, sondern in jener universalen Briiderlichkeit, in der er
auch die vernunfllosen Geschipfe zu seinen Briddern und Schwestern mach-
te. Spektakuldr muf} dieser Aspekt seines Wesens schon fiir die Zeitgenos-
sen gewesen sein, denn sowohl die Legendenbildung als auch die bald
einsetzende Franztheologie sehen in diesem wundersamen Einvernehmen
mit allem den hauptsichlichen Grund, von ibhm als dem ,vir alterius

14 Mt 19, 21.

15 Lk 14, 26.

16 Mt 16, 24.

17 Testament 4; 1, 95.

18 Worte heiliger Mahnung an alle Briider 7; 1, 124.



Justin Lang 336

saeculi“?®, dem Mann der anderen Welt, zu sprechen. In Wirklichkeit aber
muf} dieses besondere Charisma als eine Entfaltung der enthusiastischen
Christusliebe begriffen werden, die sich dieses feingestimmten Instrumen-
tes bediente, um der Welt die Wahrheit von der je groferen Ahnlichkeit
alles Geschaffenen gegeniiber aller bestehenden Verschiedenheit zu ver-
kiinden. Fiir diesen groflen Symboliker ist die Natur immer nur ein Weg
zum Ziel, sind die Dinge Vermittlungen Gottes und seiner Liebe, die in
Jesus Christus ihre sakramentale Gestalt gefunden hat. Deshalb folgte er
»in den Spuren, die der Natur eingeprégt sind, dem geliebten Herrn, aus
allem fertigte er eine Treppe, die zum Throne Gottes fithrt. In unerhorter
Liebe umfing er alle Geschopfe, redete zu ihnen vom Herrn und forderte
sie zu seinem Lobe auf. Keine Leuchte, Lampe oder Licht 16schte er aus,
weil seine Hand nicht den Schimmer stéren wollte, der eine Andeutung des
ewigen Lichtes gibt“?. Und so tief ist er in das Geheimnis Christi hinein-
getaucht, dafl ihn die schlichten Szenen des umbrischen Alltags nicht etwa
von seinem einzigen Thema ablenken, sondern nur noch vollstindiger da-
rin einhiillen. ,Siehst du dort nicht das Lamm, das unter Ziegen und
Bodken so sanft einhergeht? Ebenso wandelte unser Herr Jesus Christus
sanftmitig und demiitig zwischen Pharisdern und Hohenpriestern. Ich bitte
dich deshalb bei seiner Liebe, mein Sohn, teile mit mir das Mitleid mit
diesem Limmlein! Wir wollen einen Losepreis bezahlen und es aus der
Mitte der Ziegen und Bocke wegfiithren“®,

Der moderne Mensch benotigt schon eine ganze Weile der Versenkung,
um etwas von der Reinheit des Fihlens und des inneren Einvernehmens
zu ahnen und sich von den Klischeevorstellungen kitschiger Rithrseligkeit
zu distanzieren, die hier absolut fehl am Platz sind. Franz kann nicht
authentisch als der lyrische Bruder Immerfroh und als der pantheistisch
Weltgeeinte begriffen werden, sondern nur als der von dem furchtbaren
und siilen Geheimnis der Liebe Gottes Versehrte. Naturliebe im Sinn der
Naturfreunde ist ihm fremd, das ,Deus sive natura® (,Gott oder die Na-
tur®) v6llig undenkbar. Uns mag eine Blume in weihevolle Stimmung ver-
setzen und dann eventuell auch religiose Wahrheiten vermitteln. Bei
Franz ist es zunichst umgekehrt; aus seiner Christusergriffenheit stromt
Weihe auf die Blumen des Feldes und verwandelt sie alle zu jener Blite,
die uns aus der Wurzel Jesse entsprossen ist, um die Welt mit ihrem gott-
lichen Wohlgeruch zu erfallen. Dann {reilich, wenn aus des Heiligen Glut
die Dinge in Christus entziindet sind, leuchten sie ihm in der iiberwiltigen-
den Vielfalt ihrer Farben und Formen das Geheimnis zuriick, das er in

19 Vgl. dazu K. Efer, Homo alterius saeculi. Endzeitliche Heilswirklichkeit im Leben des
hl. Franziskus, in: Wiss/Weish 20 (1957) 186-197.

20 9 Cel 165; V, 381.

21 1 Cel 77; V, 143.



a

Von Christus ergriffen und neu gestaltel: Franz von Assist 337

ihnen zum Leben erweckt hat. Die Weltandacht des Heiligen ist also ur-
sachlich nicht in der Natur beheimatet, sondern in deren Schépfer, der sie
ebenso iiberragt wie wunderbar beseelt. Auf dem schmalen Grat, den wohl
alle christliche Religiositat zu gehen hat zwischen Pantheismus und Deis-
mus, geht Bruder Franz in herrlicher Freiheit seinen Weg, allem verschwi-
stert und von allem gelost.

Nur so ist es erklarlich, dafl ihn nicht nur die strahlenden Naturdinge
zu Lob und Dank ermuntern, sondern ebenso auch sein ,Bruder, der leib-
liche Tod" und seine ,,Schwestern, die Schmerzen“??. So lange ndmlich un-
sere Begegnung mit der Natur nur zu einer Wertantwort fithrt, die distanz-
loser Reflex auf das Vorgefundene ist, mangelt unserer Welterfahrung
nicht nur jede tiefergehende Kreativitit, sondern fithrt auch konsequenter-
weise zu einer Aufgabelung in ein Ja und in ein Nein. Erst dort, wo in
einer vorausgegangenen, ganz anders gearteten Begegnung eine neue Per-
spektive der Dinge gewonnen wurde, kann der Bereich der Sinnwidrigkeit
auf das zuriickgedrangt werden, was die Theologie Siinde nennt. Alles
andere ist gut, willkommen und fdhig des Lobgesangs. Anders als bei
den groflen Hymnikern einer vergétterten Natur fehlt deshalb dem Lied
des Poverello der melancholische Grundton und jeder Anflug der Ver-
zweiflung. Nicht als ob ihm die dunklen Abgriinde des Daseins verborgen
geblieben wiren; aber auch dort noch schimmert ihm jene geheimnisvolle
Gottesikone entgegen, als welche schon S. Paulus den Herrn bekannte?.
Die Christusbegegnung des Heiligen in Leid und Schmerz ist deshalb auch
frei von aller Dusternis und masochistischer Gewolltheit. Im Gegenteil:
»oeine Seele ist klar und einig. Er sucht auch nicht das Leiden unter dem
qualvollen Druck einer Schuld, deren Stachel er durch den Schmerz iiber-
tonen will, noch unter dem lastenden Zorn Gottes, den er zu besinftigen
sucht. Der Schmerz ist thm eine Form der Freude, und beide fliefen aus dem
durchbohrten Herzen Christi in seine Seele ein“*.

Bruder Franz ist in diesem seinem Annechmen von allem und jedem
nicht nur der ,Orpheus des Mittelalters“, dem die Tiere lauschen, weil
sie sich nicht bedroht fiihlen. Er ist auch der Prophet, der gegen eine ein-
seitige und allzu menschliche Auslegung jenes Herrschaftsauftrags auftritt,
der am Anfang lautet: ,Macht euch die Erde untertan!“2 Seine alternati-
vische Auslegung dieses Befehls geht von einer Gleichberechtigung der
Kreaturen aus, die es zu fihren, nicht aber zu unterjochen, auszubeuten
und zu verzwecken gilt. ,Die gnadenlosen Folgen des Christentums“26

2 Der Sonnengesang, 1, 165.

2 Vgl 2 Kor 4, 4.

% E, Mederlet, Der Hohepriester des Alls, Kassel 1973, 60.

%5 Gnl, 28.

% So der Untertitel von C. Amery, Das Ende der Vorsehung, Hamburg 1972.



Justin Lang 338

entspringen nicht einfach dem Wesensbau des Christlichen, sondern seiner
menschzentrierten Interpretation. Das beweist Franz mit seinem ganz
christlichen, aber nicht von Gier und despotischer Lust bestimmten Welt-
verhalten. Gegeniiber dem massiven Nitzlichkeitsaspekt, unter welchem
die Natur gemeinhin fast ausschlieflich gesehen und bebandelt wird,
tritt bei ihm ein Einheitsdenken zutage, das letztlich christologisch be-
griindet ist. Die Zentralstellung, die Christus in diesem Weltbild hat,
gestattet ndmlich nicht, daf sich der Mensch auf die Bewirtschaftung einer
vordergriindig erfafiten Natur beschrankt, sondern fordert deren stindige
Einbindung in den Gesamtsinn von Welt und geschaffenem Sein. Und
dieser heiflit immer nur Liebe; Liebe, die sich hingibt und verdankt, dient
und lobt, leidet und siegt. In aller Niichternheit sei aber auch gesagt: Wir
haben kein fertiges Rezept, das gegen den drohenden Kollaps eines mif3-
handelten Planeten verschrieben werden konnte. Was wir haben, ist der
machtvolle Prophetismus des Sonnensidngers, der es wagte, einen Weg
zu gehen, der wahrscheinlich immer nur wenigen offen steht, der aber die
Menschheit daran erinnert, daff ihre Sehnsucht nach versohntem Dasein
kein leerer Traum ist, sondern eine Verheiflung und ein Trost®. Das ist so
viel und so wenig wie all das, was Propheten zu bieten haben!

V.
Der Arme und Bettler als Moglichkeit, Christus zu begegnen und Christus

zu schenken.

Fir moderne Ohren hort sich die Seligpreisung des Heiligen einiger-
maflen obsolet an: ,Selig jener Knecht, der nicht durch seinen Willen hoch
erhoben wird und der immer danach verlangt, den Filen der anderen
unterworfen zu sein“?®, Naher betrachtet aber entpuppt sich dieses Wort
als ein Schlussel, der die Herzen der Menschen 6ffnet und jene herrschafts-
freien Riume auftut, die heute viel beschworen werden, ansonsten aber
gut verschlossen sind. Zu denken nidmlich, dal die mitmenschlichen Be-
ziehungen nicht mehr von Herrschaftsanspriichen und Uberlegenheits-
streben, sondern von demttiger Dienstbereitschaft bestimmt seien, 1483t ein
vollig neues Bild menschlichen Zusammenlebens entstehen. Weil aber
Franz den Mitmenschen tatsdchlich nicht besitzen, beherrschen oder ge-
nieflen, sondern einfach nur lieben will, legt sich um ihn die Aura des
Friedens und der Lauterkeit, in der jede mitmenschliche Begegnung zu
einer Erfullung des Herrenwortes wird: ,Was ihr einem der geringsten
meiner Brider getan habt, das habt ihr mir getan“?., Dafl Christus dem

7 Vgl Js 11, 1-9; Off 21, 1-7.
= Worle heiliger Mahnung an alle Briider 19; 1, 127. » Mt 25, 40.



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 339

Heiligen im Mitmenschen in einer besonders unausweichlichen Weise be-
gegnet, hingt nicht nur mit der Tatsache zusammen, dafl der Mensch eben
kein beliebiges Stiick Schopfung ist, sondern deren hochste Aufgipfelung
und Lichtung auf ihren Ursprung hin. In dieser Konvergenz auf den Men-
schen sind auch die Motive der Menschwerdung und der Passion Christi
wirksam, welche mehr als alle ontologischen Griinde die Begegnung des
Heiligen mit seinen Mitmenschen bestimmen. Es fallt ndmlich auf, daf}
Christus Franz nicht eigentlich im Menschen als solchem entgegentritt,
sondern im Armen, im Bettler. Der menschliche Bettler wird fir ihn zur
Erscheinungsgestalt Christi schlechthin, der zum Bettler geworden ist, weil
er alles verschenkte, und deshalb nichts mehr hat. Deshalb ist es auch kein
Zufall, daf sich die Wende im Leben des Heiligen in jener Begegnung mit
dem Aussitzigen vollzog, in welcher das Bittere zum Siiflen wurde. Celano
stellt dieses denkwiirdige Ereignis so dar: ,Als ihm der Aussétzige die
Hand entgegenstreckte, um ein Almosen zu empfangen, legte er ihm Geld
hinein und kiifite ihn. Und obwohl Franziskus sein Pferd sogleich wieder
bestieg und sich nach allen Seiten umwandte, konnte er von dem Aus-
sdtzigen nicht mehr die geringste Spur entdecken“®.

In legendérer Darstellungsweise ist hier auf die Macht der Liebe hinge-
wiesen, welche die Augen 6ffnet und die Verwandlung bewirkt. Zundchst
ist da ja ein Aussitziger wie am Ostermorgen ein Gértner da war und
am Abend desselben Tages ein Fremdling®!. Erst im Erweis der Liebe zeigt
es sich, daBl es mehr ist als ein Aussitziger oder ein Gdrtner oder ein
Fremdling. Die Erkenntnis: ,Es ist der Herr“ hat nichts zu tun mit einer
dogmatischen Formel, sondern ist stets neu zu machende Erfahrung, Wahr-
heit, die sich ereignet, Probe, die bestanden sein will. Gewiff mahnt Franz:
. Wenn du einen Armen siehst, dann muflt du in ihm den schen, in dessen
Namen er kommt, nimlich Christus, der unsere Schwiche und Armut auf
sich genommen hat. Denn die Schwiche und Armut jenes Menschen sind
fiir uns ein Spiegel, in welchem wir in Frommigkeit die Armut und die
Schwiche unseres Herrn Jesus Christus schauen und betrachten sollen,
die er an scinem Leib fiir uns erduldet hat“32. Der kleine Arme weif} aber
am besten selbst, dafl solche Wahrheit im Nu der Begegnung geschieht
oder eben verfehlt wird. Thn jedenfalls ergreift im Schicksal des Aussitzi-
gen das Geschick Jesu und 148t ihn teilhaben an der Passion, die in diesem
Armen ansichtig ist und gleichsam eine neue Erfahrung begriindet im
,Christus leprosus®. Deshalb miissen sich die Briider freuen, ,wenn sie
mit gewohnlichen und verachteten Leuten verkehren, mit Armen und

30 2 Cel 9; V, 233.
3 Vel. Jo 20,11 ff.; Lk 24, 13 ff.
32 Spiegel der Vollkommenheit (ed. Riittenauer) 1935, 58.



Justin Lang 340

Schwachen, Kranken und Aussétzigen und Bettlern am Wege“®. Und in
Anspielung auf das Beispiel Christi verlangt der Heilige vom Vorgesetzten,
sein Amt darin zu sehen, den andern die Fiifle zu waschen®*.

Es geht also nicht nur darum, im Mitmenschen Christus zu erkennen,
zu ehren und zu lieben, sondern genauso darum, fiir den andern Christus
zu ,spielen®. Christus darf nicht nur Partner der Begegnung sein, sondern
mufl ebenso in den eingegangen sein, der die Begegnung zu bestehen
und christlich zu gestalten hat. Nur so kann die akute Gefahr christlicher
Caritas vermieden werden, den Mitmenschen ,um Christi willen® zu
lieben und ihn dadurch als ein Mittel zum Zweck zu degradieren.
Dort, wo der Geist Christi waltet, ist immer der Mensch selbst gemeint,
der konkret begegnende und unvertretbar als er selbst anzunehmende.
Deshalb kann Franz einen Mitmenschen in schirfster Form tadeln, ver-
urteilen und verfluchen, alles Ausdrucksformen einer letzten Verantwort-
lichkeit und tiefernsten Sorge, niemanden aber kann er verachten. Er
mahnt deshalb: ,Ich warne die Briider davor, jene Menschen zu verach-
ten oder zu verurteilen, die weiche und kostbare Kleider tragen und auser-
lesene Speisen und Getranke geniefen“®. Fiir ihn gibt es keinen Zweifel
dariiber, dafl auch im ganz anders eingestellten, ja auch im siindigen und
bosen Menschen Christus begegnet und um die Gabe der Liebe und des
Erbarmens bittet. In der bipolaren Struktur der Christusbegegnung, in der
Christus gleichsam auf beiden Seiten steht und sowohl schenken als auch
beschenkt sein will, gibt es kein Alibi, ist Feindesliebe einfach konsequent.
Einen Blick in die personalen Tiefen solcher Christusmystik 14t ein bemer-
kenswerter Brief werfen, den der Heilige einem geplagten Minister
schreibt: ,So gut ich kann, sage ich dir zu dem Anliegen deiner Seele:
alles, was dich hindert, Gott den Herrn zu lieben, und alle, die dir Schwie-
rigkeiten machen, seien es Briider oder andere, selbst wenn sie dich schlagen
sollten, alles mufit du fiir Gnade halten. ~ Und darin mufit du sie gerade
lieben und sollst nicht wiinschen, sie mochten bessere Christen sein .— Und
daran will ich erkennen, dafl du den Herrn und mich, Seinen und deinen
Diener, liebst, daf du Folgendes tust; ndmlich: es darf keinen Bruder auf
der Welt geben, mag er auch gesiindigt haben, so viel er nur siindigen
konnte, der deine Augen gesehen und dann von dir fortgehen mufite ohne
dein Erbarmen, wenn er Erbarmen sucht; und sollte er nicht Erbarmen
suchen, dann frage du ihn, ob er Erbarmen will. Und wiirde er danach
auch noch tausendmal vor deinen Augen erscheinen, liebe ihn mehr als
mich, damit du ihn zum Herrn ziehst“3¢,

33 Die nicht bestitigte Regel 9; 1, 60.
34 Vgl. Worte heiliger Mahnung an alle Briider 4: 1, 122.

% Due endgiiltige Regel des Minderbriiderordens, Kap. 2, 1, 82.
36 Schreiben an einen Minister der Minderbriider 1, 140.



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 341

LSanctum Jesu Christi Evangelium secundum Franciscum®, ,Das heilige
Evangelium Jesu Christi nach Franziskus“, so kénnte das Leben und die
Wirkungsgeschichte des ,unvergleichlichen“ Heiligen @iberschrieben wer-
den. Er wollte ndmlich nicht nur ,unseres Herrn Jesu Christi heiliges
Evangelium beobachten durch ein Leben in Gehorsam, ohne Eigentum
und in Keuschheit“?”. Das wollen viele. Was seinem Gang durch die Zeit
den mitreilenden Schwung gab, das war die demiitige Kihnheit, in wel-
cher er das Geheimnis Christi noch einmal in seine Zeit hinein entwarf
und mit jeder Faser seines Lebens bezeugte. So wurde das Leben des Heili-
gen selbst zu einer evangelischen Erzihlung von unerhérter Frische und
Unverbrauchtheit. Indem er sich ganz von Christus ergreifen lieB, fallt alles
von 1thm ab, was aus manchem beflissenen Christenleben ein miides Zitat
werden laf}t, eine hilflose Geste, eine Beschworungsformel, hinter der sich
das liebe kleine Ich verschanzt hat. Von all dem nichts bei Franz. In ihm
blitht die Wahrheit paulinischer Christusmystik in seltener Reinheit und
Kraft auf: ,So lebe nun nicht mehr ich, es lebt in mir Christus“38,

In aller geschichtlichen Bedingtheit, in der selbstverstindlich auch Franz
zu sehen ist, artikulieren sich in seinem Leben die Grundsitze, die fir jede
christliche Existenz Geltung haben, und nach denen es weder ein frei-
schwebendes Christusgespenst gibt noch eine Christozentrik, die der Theo-
zentrik widerstreitet. Christusbegegnung geschieht in der Weise der ver-
mittelten Unmittelbarkeit oder gar nicht. Dargestellt wird der Herr nicht
in absichtsvoller Einstellung, sondern kraft der geheimnisvollen Einheit
mit seinem HI. Geist, der nicht ein Geist des religiosen Subjektivismus
ist, sondern ein Geist der Korrespondenz mit den Anliegen der jeweili-
gen Zeit und ihrer Kirche. Wo sich der Mensch ihm 6ffnet, findet der Ein-
zug des Ewigen in die Zeit statt, spricht das Vorldufige vom Endgiiltigen
und beginnen die eschatologischen Krifte der Freude und des Friedens das
Werk der Neugestaltung. Wenn deshalb die Gestalt des Armen von
Assisi auch nach 750 Jahren noch anziehend und jung geblieben ist, dann
deshalb, weil sie sich gestaltet hat an der Gestalt Christi, die keinen Zer-
fall und kein Altern mehr kennt. Als der Christusgestaltete ist Franz die
Gestalt der heiligen Einfalt vor Gott.

37 Die endgiiltige Regel des Minderbriiderordens, Kap. 1; I, 80.
38 Gal 2, 20.





