
Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 329 

O Augen, an dem Sonnenspeicher Erde verbrannt, 
mit der Regenlast aller Augen beladen, 
und jetzt versponnen, verwebt 
von den tragischen Spinnen 
der Gegenwart... 

Ingeborg Bachmann lebte nach Aufenthalten in München und Zürich viele 
Jahre in Rom, wo sie am 17. Oktober 1973 an den Folgen einer Verbren- 
nung verstarb, also im gleichen Monat wie Franziskus und, wie er, noch 
keine fünfzig Jahre alt. Jedoch das fünfzehnte ihrer •Lieder auf der Flucht" 
schließt mit Worten, die auch der Einsamste der Einsamen unserer Tage 
noch flüstern kann: 

Nur Sinken um uns von Gestirnen. Abglanz und Schweigen. 
Doch das Lied überm Staub danach 
wird uns übersteigen. 

Von Christus ergriffen und neu gestaltet: 
Franz von Assisi 
Justin Lang OFM, Freiburg i. Br. 

Franz von Assisi ist viel größer und geheimnisvoller, als er beim ersten 
Blick - auch dem Gläubigen - erscheint. Er übertrifft alle Erwartungen, 
mit denen man sich seiner Gestalt und seinem Leben naht. Die unauf- 
haltsam wachsende Faszination, die den gefangennimmt, der sich mit 
dem Geheimnis seines Lebens befaßt, scheint zunächst unerklärlich, hat 
aber in Wirklichkeit sehr plausible Gründe. Alle maßgeblichen Fran- 
ziskusinterpreten sind sich darin einig, daß in der Begegnung und Dar- 
stellung Christi das eigentliche Gestaltprinzip dieses Heiligen zu erblik- 
ken ist. Schon Thomas von Celano weist in diese Richtung, wenn er schreibt: 
•Immer war er mit Jesus beschäftigt. Jesus trug er stets im Herzen, Jesus 
im Munde, Jesus in den Ohren, Jesus in den Augen, Jesus in den Händen, 
Jesus in allen seinen Gliedern"1. 

1 1 Gel. 115; V, 187 (Zitiert nach: Thomas von Celano, Leben und Wunder des heiligen 
Franziskus von Assisi. Franziskanische Quellenschriften, Bd. 5. Dietrich-Coelde-Verlag, 
Werl 1964). 



Justin Lang 330 

Aber mit dieser zu erwartenden und christlich einzig möglichen Erklä- 
rung ist noch nicht die typisch franziskanische Perspektive gewonnen, 
die in das Neuland einer Christusmystik weiterleitet, wie sie vielleicht 
in begnadeten Augenblicken erahnt, aber weder gedanklich noch sprach- 
lich in eindeutigen Aussagen angeeignet werden kann. Im Gegenteil: 
Antworten dieser Art sind bei aller inhaltlichen Unanfechtbarkeit eher 
dazu geeignet, den Blick auf die gemeinte Wirklichkeit zu verstellen als 
ihn zu erhellen. Es kommt alles darauf an, das •Glasperlenspiel" mit all 
den gefälligen Formeln und Stereotypen der Hagiographie zu vermeiden 
und zu - vielleicht sehr anfänglichen - Einsichten christologischer und 
anthropologischer Art zu gelangen, die geeignet sind, den Gegenstand 
unseres Fragens überhaupt erst so weit aufzurauhen, daß er für unser 
modernes Bewußtsein faßbar wird. 

Wie also herankommen an diese glühende Mitte, aus der die Verwand- 
lungskräfte des zukünftigen Äons hervorbrachen und die Ränder der 
Utopie zum Schmelzen brachten? Sicherlich einmal dadurch, daß ein Sinn 
für die hier obwaltenden Distanzen und Räume entwickelt wird. Nichts 
könnte nämlich so irreführend sein wie die naive Arroganz, in diesen Din- 
gen so ungefähr Bescheid zu wissen. Gerade bei einem Heiligen wie Franz 
von Assisi ist die eigene Ordnung zu beachten, in der sich die Konturen 
zu einer merkwürdig schroffen Einseitigkeit zuschärfen und dafür sorgen, 
daß das Licht für sich ist und das Dunkel für sich. Blaise Pascal wußte um 
diese Kategorie der Heiligkeit, die sich klar absetzt von den Ordnungen 
etwa der Macht und der Wissenschaft. •Die Heiligen haben ihr Reich, 
ihren Glanz, ihre Siege, ihren Schimmer, weder irdische noch geistige 
Größe brauchen sie, mit ihr haben sie nichts gemeinsam, denn sie fügt 
ihnen nichts hinzu, noch mindert sie sie. Gott und die Engel schauen sie, 
und nicht die Körper oder der neugierige Geist; Gott genügt ihnen"2. Im 
Fall unseres Heiligen ist außerdem der Erwartungshorizont mit der Tat- 
sache vertraut zu machen, daß Franz auf ungewöhnliche Weise ein ganz 
gewöhnlicher Christ war, dessen Geheimnis also nicht in den außerge- 
wöhnlichen Begebenheiten seines Lebens wurzelt, sondern in dem, der 
allem Christsein Ursprung und Ermöglichungsgrund ist: Jesus Christus. 

I. 

Die Eucharistie als Quelle sakramental wirksamer Christusförmigkeit 

Auf die Frage: wo begegne ich dem verklärten Herrn? würde wohl auch 
der normale Christ zuerst einmal an die Eucharistie denken und sie als die 

2 Über die Religion (Pensees), frag. 793 (übertr. u. hrsg. von E. Wasmuth, Heidelberg 
1954, 373). 



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 331 

Stätte seiner Christusnähe namhaft machen. Schon in seiner Bekehrungs- 
geschichte fühlt Franz sich unwiderstehlich hingezogen zu den Kapellen 
und Kirchen seiner Heimat, in denen er sich dem Geheimnis des Mensch- 
gewordenen in einer Weise nahefühlt, wie das wohl nur Menschen einer 
frühen, von des Gedankens Blässe noch nicht geschwächten Kultur tun 
können. Das gotische Schauverlangen, das Franz durchaus mit seiner Zeit 
teilt, ist zunächst einmal das Vehikel, das den Suchenden in ein Erfahrungs- 
zentrum hineinführt, von dem aus später alles durchsichtig gemacht wird 
auf das eine Wunder hin. •O seht doch, täglich erniedrigt er sich, wie er 
einstens vom königlichen Thron herab in den Schoß der Jungfrau stieg, 
täglich kommt er zu uns und zeigt sich in Demut, täglich steigt er in die 
Hände des Priesters aus dem Schöße des Vaters herab auf den Altar"3. 

Für seine Zeit wird Franz dadurch zu einem Propagandisten der Eu- 
charistie, daß er gegenüber aller Verdinglichung dieses Sakramentes des- 
sen personale und aktuale Dimension wieder entdeckt und breit einströmen 
läßt in sein Beten und gläubiges Fühlen. Für ihn ist die Tatsache, daß es 
von dem unsichtbaren Herrn sichtbare Zeichen seiner Anwesenheit gibt, 
nicht nur eine dankbar empfundene Hilfe seines Glaubens, sondern die 
wahrhaft not-wendige und rettende Bestätigung dafür, daß Gottes Epi- 
phanie in der Menschwerdung Christi ihre Fortsetzung gefunden hat 
und täglich neu findet. Ihm geht es nämlich gerade um die Nachfolge 
dieses gleichsam dreidimensional zu unserem Bruder gewordenen Jesus, 
in dem alles Gottverlangen überhaupt erst einen Namen und ein Ant- 
litz gefunden hat. •Nichts haben und sehen wir nämlich in dieser Welt 
von Ihm, dem Allerhöchsten selbst, als den Leib und das Blut, die Namen 
und die Worte, durch die wir geschaffen und vom Tod zum Leben erlöst 
sind"4. 

Anders als in dem veräußerlichten, von Angst und numinoser Scheu 
bestimmten Aufblick des mittelalterlichen Gläubigen zur erhobenen Hostie 
ist für Franz das Schauen Ausdruck einer sehr persönlichen Hingabe an 
den unzugänglichen und unsichtbaren Gott, der ihm in Christus zugänglich 
und sichtbar geworden ist. Die Verheißung Christi: •Selig, die ein reines 
Herz haben, denn sie werden Gott schauen"5, erfüllt sich für den Heiligen 
der reinen Einfalt in einem Maß, das wohl allezeit unsere Vorstellung 
übersteigen wird. Was er aber zunächst schaut, sind die Bilder vom Leben 
und Leiden des Herrn. Auch wenn nämlich Franz manchmal wirklich ein- 
seitig die Gottheit Christi betont, die bewegende Kraft seiner Christus- 

3 Worte heiliger Mahnung an alle Brüder 1; I. 120. (Zitiert nach: Die Schriften des hl. 
Franziskus von Assisi. Franziskanische Quellenschriften, Bd. 1. Dietrich-Coelde-Verlag, 
Werl 1956). 
4 Schreiben an alle Kleriker; I, 153. 
5 Mt 5, 9 par. 



Justin Lang 332 

nähe geht doch eindeutig von dem mitvollziehenden Erinnern des Lebens 
und Leidens aus, welche der Menschgewordene auf sich genommen hat. 
Das Sakrament erinnert exakt das, was des Heiligen Existenz darstellt 
und vermittelt: Christi Leben nach dem Gesetz des Weizenkorns, das 
Frucht bringt nur durch sein Sterben6. Indem er sich vom Sakrament an- 
sprechen und herausfordern läßt, wird er selbst zum Sakrament, das die 
tiefe, kraftvolle und reine Gegenwart Jesu in seinem Innern epiphan wer- 
den läßt in der Prophetie des gelebten Lebens. 

Das einzige Gebet, das Franz direkt an Christus richtet, ist nicht zufäl- 
lig ein Gebet der Tabernakelfrömmigkeit, denn es bringt den Einklang 
zur Sprache, in welchem das raumzeitliche Hier und Jetzt in herrlichen 
Bögen mit dem Gesamt der sakramentalen Wirklichkeit verbunden wird. 
Die lauschende Stille seiner Seele verbindet sich mit dem Schweigen der 
sakramentalen Stätte; Christusbegegnung geschieht und Christusvereh- 
rung, die zwangsläufig das Gefäß des Augenblicks und der Raumstelle 
überborden und sich in die Weite der Welt und ihrer im Zeichen des Kreu- 
zes geheiligten Geschichte ergießen, so daß der Heilige mit seinen Brüdern 
spricht: •Wir beten Dich an, Herr Jesus Christus, hier und in allen Deinen 
Kirchen, die in der ganzen Welt sind, und preisen Dich, weil Du durch 
Dein heiliges Kreuz die Welt erlöst hast"7. Die Einheit, in der Franz mit 
seinem Herrn lebt, läßt das Sakrament zu einem Stück seiner selbst wer- 
den, wie auch umgekehrt er ein Exponent und eine Bezeugung dieses Sa- 
kramentes ist. Kommunizierend und in geheimnisvoller Identität mit die- 
sem Vermächtnis des Herrn, ist dieser bedingungslose Heilige eben nicht 
nur Empfänger, Bittsteller, Verehrer, sondern zugleich auch Medium und 
Darsteller dieses Sakramentes und seiner innersten Intention. 

Es gibt wohl wenig Ansatzpunkte im Leben dieses Heiligen, die in 
solcher Breite den Blick freigeben auf seine religiöse Vorstellungswelt 
wie das Sakrament der Eucharistie. Das im hohen Maße symbolische Da- 
sein, das Franz zu führen berufen war, nährt sich nämlich im gleichen Maße 
aus dem Mysterium der Eucharistie, wie es diesem Impulse der Begreif- 
barkeit zuführt. Die Visionen, Auditionen und die Stigmatisation sind des- 
halb ebensowenig isoliert von dem Sakrament der Eucharistie zu sehen 
wie seine Begegnung mit dem Aussätzigen, sein Gemeinschaftswille, sein 
Greccio-Spiel und seine Werke der Buße. In all dem tritt ja das feine 
Geäder, das den Austausch von Menschlichem und Göttlichem, von Gegen- 
wärtigem und Zukünftigem, von Sünde und Erbarmen besorgt, zutage, 
bildet eine Musterung des Daseins, die den neuen Richtungssinn erken- 
nen läßt und auf seine weitere Entwicklung hin festlegt. Das ist der tiefere 

6 Vgl. Jo 12,24. 
7 Testament 2; 1,94. 



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 333 

Grund dafür, daß im Verhalten des Heiligen auch die vielerlei Sonder- 
barkeiten nicht den Eindruck willkürlicher Einfälle vermitteln, sondern 
Stil und unverkennbaren Sinn verraten. Eine große Sicherheit und Ein- 
heitlichkeit durchherrscht alles. Was das Sakrament erzählt und verheißt, 
geht als eine Erzählung und als eine Verheißung aus dem Leben und 
Wesen dieses Mannes hervor, der in Christus verwandelt wurde und nun 
seinerseits zu einem Katalysator der Verwandlung auf Christus hin wird. 
In einer Art geistlicher Kongenialität geht Franziskus auf das Angebot 
einer vermittelten Unmittelbarkeit Gottes ein und gewinnt aus dieser 
Begegnung all jene Kräfte der Verleiblichung einer inneren Erfahrung, die 
ihn zum • Christussymbol" einer ganzen Epoche werden ließen. 

II. 

Personale (Gottes-)Christusbegegnung im Buchstaben des Gotteswortes 

Es gehört zur Logik der Sakramente, daß sie zwar in bestimmten Grund- 
gesten der Kirche eine zahlenmäßige Beschränkung und Benennung erfah- 
ren haben, daß sie aber in ihren Vermittlungsfunktionen in die verschie- 
denen Situationen und Themen des Lebens hinein multiplizierbar sind. 
Für Franz gab es nichts, was ihn nicht in Beziehung gesetzt hätte zu Chri- 
stus, auf den alle Fäden zulaufen, aus denen sein Leben gewoben war. 
Tiere und Pflanzen, Menschen und Gegenstände, alles bildete kaleido- 
skopartig stets neue Variationen der einen Grundfigur seines neuen Le- 
bens. Von besonderer Christushaltigkeit waren für ihn allerdings alle 
Worte, Wörter und Namen, die an ihn aus der Hl. Schrift und aus der 
Liturgie die Botschaft des göttlichen Erbarmens ergehen ließen. Sensibili- 
siert für alles Sakramentale, entging es dem Heiligen nicht, daß Worte 
mehr sind als Mitteilungen und sachliche Informationen, sondern darüber 
hinaus Definition des Sprechenden, Ausdruck und Eröffnung seines We- 
sens. Franz spürt diese personale und damit sakramentale Qualität des 
Wortes sehr stark und fühlt sich gedrängt, sie gleichsam als eine Christus- 
repräsentation zu behandeln. •Seine niedergeschriebenen heiligsten Na- 
men und Worte will ich aufsammeln, wo immer ich sie an ungehörigen 
Stellen finde, und ich bitte darum, man möge sie sammeln und an ehrbarer 
Stelle niederlegen"8. Die Tatsache, daß dem gesamten Phänomen Sprache 
im Gegensatz zu der reinen Geistigkeit des Gedankens eine gewisse Kör- 
perlichkeit zukommt, wird von dem Heiligen intuitiv erfaßt und in das 
System inkarnatorischer Verehrung eingefügt. Sichtbar als geschriebenes 
und hörbar als gesprochenes Wort stellen die •heiligsten Worte und Na- 

8 Testament 3; 1,94-95. 



Justin Lang 334 

men" Elemente jener neuen Erfahrungswelt dar, in der Christus nicht als 
ein •Gespenst"9 herumgeistert, sondern in den Gestaltwerdungen unserer 
Alltagswelt begegnet. 

Gewiß, der Namensrealismus ist eine Eigenheit aller frühen Entwick- 
lungsstufen des menschlichen Bewußtseins und war immer ein frucht- 
bares Feld für alle möglichen Praktiken der Magie und des Fetischismus. 
Von all dem aber ist die ehrfürchtige Liebe frei, in der Franz im Wort dem 
Sprechenden und im Namen der gemeinten Person begegnet. Sein christ- 
licher Sinn ist von der Polyphonie des Christusmotivs durchdrungen, das 
in ewigem Reichtum alles anklingen läßt: Logos des Vaters, Ars aeterna, 
Alpha und Omega, Alphabet, nach welchem die gesamte Wirklichkeit 
durchbuchstabiert ist. Deshalb antwortet er dem Bruder, der ihn fragt, 
warum er auch Schriften mit heidnischem Inhalt auflese, in denen sich der 
Name des Herrn sicher nicht finde: •Mein Sohn, weil darin die Buchsta- 
ben sind, aus denen sich der glorwürdige Name Gottes zusammensetzt. 
Auch eignet das Gute, das sich dort findet, nicht den Heiden noch irgend- 
welchen Menschen, sondern Gott allein, dem jegliches Gute zu eigen ge- 
hört"10. Und wenn Celano berichtet, daß der einfältige Mann bei seiner 
Predigt in Greccio die Worte •Kind von Bethlehem" oder •Jesus" nicht 
aussprechen konnte, ohne daß er mit der Zunge seine Lippen leckte, •in- 
dem er mit seinem glückseligen Gaumen die Süßigkeit dieses Namens 
verkostete und schlürfte"11, dann ist das ein Hinweis auf die ungebrochene 
Erlebniseinheit, in der sich für den Heiligen die Inkarnation des Wortes 
im Medium der Sprache fortsetzte. Christus selbst lebt in seinen Worten 
weiter und seine göttliche Autorität erreicht uns in seinem gesprochenen 
Wort. Ihm will Franz gehorchen, von ihm sich leiten und durchdringen 
lassen. Wenn er deshalb seine Schriften weitgehend aus Zitaten der Hl. 
Schrift zusammensetzt, dann ist er dabei von der Sorge bestimmt, ja nicht 
dem eigenen, sondern dem Gotteswort die Ehre zu geben. Und dann rückt 
er die Worte des Herrn so dicht aneinander, damit ihm nur kein Wort 
dazwischen gerät, das nicht mehr durchatmet ist von jenem Wort des 
Lebens, das schon im Anfang war12 und nunmehr als das Ja und Amen des 
Vaters13 alle Verheißungen Gottes besiegelt. 

Jedem weniger original religiösen Menschen könnte ein solches Ein- 
tauchen und Aufgehen in der Sprache der Hl. Schrift zu einer Gefahr des 
wohlfeilen Zitates und der geistigen Selbstaufgabe werden. Aber gerade 
darin liegt der Unterschied dieses Heiligen zu den •Schriftgelehrten" aller 

9 Vgl. Mt 14, 26; Lk 24, 39. 
10 1 Cel. 82; V, 148. 
11 1 Cel. 86; V, 159. 
12 Joh 1, 1. 
13 Vgl. 2 Kor 1,19. 



Von Christus ergriffen und neu gestallet: Franz von Assisi 335 

Zeiten, daß er diese Sprache und diese Worte nicht nur in ihrer Aussage- 
absicht erfaßt und deutet, sondern daß er sich von ihnen so erfassen läßt, 
daß dadurch sein Leben in ganz neue Bahnen gelenkt wird. Von den be- 
deutsamen Schriftworten, mit denen Franz das erste Kapitel seiner nicht 
bestätigten Regel ausstattet, ist kein einziges, das er nicht in einer geradezu 
schockierenden Wörtlichkeit erfüllt hätte. •Willst du vollkommen sein, 
dann geh und verkaufe alles, was du hast..., dann komm und folge 
mir"14. •Wenn jemand zu mir kommen will und haßt nicht Vater und 
Mutter und Frau und Kinder und Brüder und Schwestern, ja sich selbst, so 
kann er mein Jünger nicht sein"15. •Wenn jemand mir folgen will, ver- 
leugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich"16. In dieser Einheit 
von Hören und Tun entfernt sich der Heilige nicht von seinem eigenen 
Wesenskern, sondern findet immer mehr zu einer neuen und tieferen Iden- 
tität, die sich nicht zuletzt in der Gewißheit bekundet, vom Herrn selbst 
in seinem Weg unterwiesen und autorisiert worden zu sein. •Nachdem mir 
der Herr Brüder gegeben hatte, zeigte mir niemand, was ich zu tun hätte, 
sondern der Allerhöchste selbst hat mir geoffenbart, daß ich nach der Weise 
des Evangeliums leben sollte"17. Wer so hineingenommen ist in ein Wort- 
geschehen, bei dem kein Wort ohne Antwort und kein Hören ohne Han- 
deln bleibt, der muß auf etwas sehr Einfaches aufmerksam machen: •Jene, 
die nicht mehr dem Geist der Hl. Schrift folgen, sondern nur die Worte 
untersuchen und sie dann erklären, die sind vom Buchstaben getötet"18. 
So klar und eindeutig verläuft hier die Grenze zwischen Leben und Tod! 

III. 

Die vernunftlosen Geschöpfe als Vermittlungen zu der in Christus erschie- 
nenen Liebe Gottes hin 

Wir bewundern den Heiligen von Assisi, auch wenn wir ihn nicht ver- 
stehen. Damit mag es zusammenhängen, daß nicht in dem bisher Gesagten 
der Anstoß zu der weltweiten Resonanz liegt, die sein Leben bis zur Stun- 
de gefunden hat, sondern in jener universalen Brüderlichkeit, in der er 
auch die vernunftlosen Geschöpfe zu seinen Brüdern und Schwestern mach- 
te. Spektakulär muß dieser Aspekt seines Wesens schon für die Zeitgenos- 
sen gewesen sein, denn sowohl die Legendenbildung als auch die bald 
einsetzende Franztheologie sehen in diesem wundersamen Einvernehmen 
mit allem den hauptsächlichen Grund, von ihm als dem •vir alterius 

14 Mtl9, 21. 
13 Lk 14, 26. 
16 Mt 16, 24. 
17 Testament 4; I, 95. 
is y/orte heiliger Mahnung an alle Brüder 7; I, 124. 



Justin Lang 336 

saeculi"19, dem Mann der anderen Welt, zu sprechen. In Wirklichkeit aber 
muß dieses besondere Charisma als eine Entfaltung der enthusiastischen 
Christusliebe begriffen werden, die sich dieses feingestimmten Instrumen- 
tes bediente, um der Welt die Wahrheit von der je größeren Ähnlichkeit 
alles Geschaffenen gegenüber aller bestehenden Verschiedenheit zu ver- 
künden. Für diesen großen Symboliker ist die Natur immer nur ein Weg 
zum Ziel, sind die Dinge Vermittlungen Gottes und seiner Liebe, die in 
Jesus Christus ihre sakramentale Gestalt gefunden hat. Deshalb folgte er 
•in den Spuren, die der Natur eingeprägt sind, dem geliebten Herrn, aus 
allem fertigte er eine Treppe, die zum Throne Gottes führt. In unerhörter 
Liebe umfing er alle Geschöpfe, redete zu ihnen vom Herrn und forderte 
sie zu seinem Lobe auf. Keine Leuchte, Lampe oder Licht löschte er aus, 
weil seine Hand nicht den Schimmer stören wollte, der eine Andeutung des 
ewigen Lichtes gibt"20. Und so tief ist er in das Geheimnis Christi hinein- 
getaucht, daß ihn die schlichten Szenen des umbrischen Alltags nicht etwa 
von seinem einzigen Thema ablenken, sondern nur noch vollständiger da- 
rin einhüllen. •Siehst du dort nicht das Lamm, das unter Ziegen und 
Böcken so sanft einhergeht? Ebenso wandelte unser Herr Jesus Christus 
sanftmütig und demütig zwischen Pharisäern und Hohenpriestern. Ich bitte 
dich deshalb bei seiner Liebe, mein Sohn, teile mit mir das Mitleid mit 
diesem Lämmlein! Wir wollen einen Lösepreis bezahlen und es aus der 
Mitte der Ziegen und Böcke wegführen"21. 

Der moderne Mensch benötigt schon eine ganze Weile der Versenkung, 
um etwas von der Reinheit des Fühlens und des inneren Einvernehmens 
zu ahnen und sich von den Klischeevorstellungen kitschiger Rührseligkeit 
zu distanzieren, die hier absolut fehl am Platz sind. Franz kann nicht 
authentisch als der lyrische Bruder Immerfroh und als der pantheistisch 
Weltgeeinte begriffen werden, sondern nur als der von dem furchtbaren 
und süßen Geheimnis der Liebe Gottes Versehrte. Naturliebe im Sinn der 
Naturfreunde ist ihm fremd, das •Deus sive natura" (•Gott oder die Na- 
tur") völlig undenkbar. Uns mag eine Blume in weihevolle Stimmung ver- 
setzen und dann eventuell auch religiöse Wahrheiten vermitteln. Bei 
Franz ist es zunächst umgekehrt; aus seiner Christusergriffenheit strömt 
Weihe auf die Blumen des Feldes und verwandelt sie alle zu jener Blüte, 
die uns aus der Wurzel Jesse entsprossen ist, um die Welt mit ihrem gött- 
lichen Wohlgeruch zu erfüllen. Dann freilich, wenn aus des Heiligen Glut 
die Dinge in Christus entzündet sind, leuchten sie ihm in der überwältigen- 
den Vielfalt ihrer Farben und Formen das Geheimnis zurück, das er in 

19 Vgl. dazu K. Eßer, Homo alterius saeculi. Endzeitliche Heilswirklichkeit im Leben des 
hl. Franziskus, in: Wiss/Weish 20 (1957) 186-197. 
20 2 Cel 165; V, 381. 
21 1 Gel 77; V, 143. 



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 337 

ihnen zum Leben erweckt hat. Die Weltandacht des Heiligen ist also ur- 
sächlich nicht in der Natur beheimatet, sondern in deren Schöpfer, der sie 
ebenso überragt wie wunderbar beseelt. Auf dem schmalen Grat, den wohl 
alle christliche Religiosität zu gehen hat zwischen Pantheismus und Deis- 
mus, geht Bruder Franz in herrlicher Freiheit seinen Weg, allem verschwi- 
stert und von allem gelöst. 

Nur so ist es erklärlich, daß ihn nicht nur die strahlenden Naturdinge 
zu Lob und Dank ermuntern, sondern ebenso auch sein •Bruder, der leib- 
liche Tod" und seine •Schwestern, die Schmerzen"22. So lange nämlich un- 
sere Begegnung mit der Natur nur zu einer Wertantwort führt, die distanz- 
loser Reflex auf das Vorgefundene ist, mangelt unserer Welterfahrung 
nicht nur jede tief ergehende Kreativität, sondern führt auch konsequenter- 
weise zu einer Aufgabelung in ein Ja und in ein Nein. Erst dort, wo in 
einer vorausgegangenen, ganz anders gearteten Begegnung eine neue Per- 
spektive der Dinge gewonnen wurde, kann der Bereich der Sinnwidrigkeit 
auf das zurückgedrängt werden, was die Theologie Sünde nennt. Alles 
andere ist gut, willkommen und fähig des Lobgesangs. Anders als bei 
den großen Hymnikern einer vergötterten Natur fehlt deshalb dem Lied 
des Poverello der melancholische Grundton und jeder Anflug der Ver- 
zweiflung. Nicht als ob ihm die dunklen Abgründe des Daseins verborgen 
geblieben wären; aber auch dort noch schimmert ihm jene geheimnisvolle 
Gottesikone entgegen, als welche schon S. Paulus den Herrn bekannte23. 
Die Christusbegegnung des Heiligen in Leid und Schmerz ist deshalb auch 
frei von aller Düsternis und masochistischer Gewolltheit. Im Gegenteil: 
•Seine Seele ist klar und einig. Er sucht auch nicht das Leiden unter dem 
qualvollen Druck einer Schuld, deren Stachel er durch den Schmerz über- 
tönen will, noch unter dem lastenden Zorn Gottes, den er zu besänftigen 
sucht. Der Schmerz ist ihm eine Form der Freude, und beide fließen aus dem 
durchbohrten Herzen Christi in seine Seele ein"24. 

Bruder Franz ist in diesem seinem Annehmen von allem und jedem 
nicht nur der •Orpheus des Mittelalters", dem die Tiere lauschen, weil 
sie sich nicht bedroht fühlen. Er ist auch der Prophet, der gegen eine ein- 
seitige und allzu menschliche Auslegung jenes Herrschaftsauftrags auftritt, 
der am Anfang lautet: •Macht euch die Erde Untertan!"25 Seine alternati- 
vische Auslegung dieses Befehls geht von einer Gleichberechtigung der 
Kreaturen aus, die es zu führen, nicht aber zu unterjochen, auszubeuten 
und zu verzwecken gilt. •Die gnadenlosen Folgen des Christentums"26 

22 Der Sonnengesang, I, 165. 
23 Vgl. 2 Kor 4, 4. 
24 E. Mederlet, Der Hohepriester des Alls, Kassel 1973, 60. 
25 Gnl,28. 
26 So der Untertitel von C. Amery, Das Ende der Vorsehung, Hamburg 1972. 



Justin Lang 338 

entspringen nicht einfach dem Wesensbau des Christlichen, sondern seiner 
menschzentrierten Interpretation. Das beweist Franz mit seinem ganz 
christlichen, aber nicht von Gier und despotischer Lust bestimmten Welt- 
verhalten. Gegenüber dem massiven Nützlichkeitsaspekt, unter welchem 
die Natur gemeinhin fast ausschließlich gesehen und behandelt wird, 
tritt bei ihm ein Einheitsdenken zutage, das letztlich christologisch be- 
gründet ist. Die Zentralstellung, die Christus in diesem Weltbild hat, 
gestattet nämlich nicht, daß sich der Mensch auf die Bewirtschaftung einer 
vordergründig erfaßten Natur beschränkt, sondern fordert deren ständige 
Einbindung in den Gesamtsinn von Welt und geschaffenem Sein. Und 
dieser heißt immer nur Liebe; Liebe, die sich hingibt und verdankt, dient 
und lobt, leidet und siegt. In aller Nüchternheit sei aber auch gesagt: Wir 
haben kein fertiges Rezept, das gegen den drohenden Kollaps eines miß- 
handelten Planeten verschrieben werden könnte. Was wir haben, ist der 
machtvolle Prophetismus des Sonnensängers, der es wagte, einen Weg 
zu gehen, der wahrscheinlich immer nur wenigen offen steht, der aber die 
Menschheit daran erinnert, daß ihre Sehnsucht nach versöhntem Dasein 
kein leerer Traum ist, sondern eine Verheißung und ein Trost27. Das ist so 
viel und so wenig wie all das, was Propheten zu bieten haben! 

IV. 

Der Arme und Bettler als Möglichkeit, Christus zu begegnen und Christus 
zu schenken. 

Für moderne Ohren hört sich die Seligpreisung des Heiligen einiger- 
maßen obsolet an: •Selig jener Knecht, der nicht durch seinen Willen hoch 
erhoben wird und der immer danach verlangt, den Füßen der anderen 
unterworfen zu sein"28. Näher betrachtet aber entpuppt sich dieses Wort 
als ein Schlüssel, der die Herzen der Menschen öffnet und jene herrschafts- 
freien Räume auftut, die heute viel beschworen werden, ansonsten aber 
gut verschlossen sind. Zu denken nämlich, daß die mitmenschlichen Be- 
ziehungen nicht mehr von Herrschaftsansprüchen und Überlegenheits- 
streben, sondern von demütiger Dienstbereitschaft bestimmt seien, läßt ein 
völlig neues Bild menschlichen Zusammenlebens entstehen. Weil aber 
Franz den Mitmenschen tatsächlich nicht besitzen, beherrschen oder ge- 
nießen, sondern einfach nur lieben will, legt sich um ihn die Aura des 
Friedens und der Lauterkeit, in der jede mitmenschliche Begegnung zu 
einer Erfüllung des Herrenwortes wird: •Was ihr einem der geringsten 
meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan"29. Daß Christus dem 

-7 Vgl. Js 11, 1-9; Off 21, 1-7. 
28 Worte heiliger Mahnung an alle Brüder 19; I, 127. 2® Mt 25, 40. 



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 339 

Heiligen im Mitmenschen in einer besonders unausweichlichen Weise be- 
gegnet, hängt nicht nur mit der Tatsache zusammen, daß der Mensch eben 
kein beliebiges Stück Schöpfung ist, sondern deren höchste Aufgipfelung 
und Lichtung auf ihren Ursprung hin. In dieser Konvergenz auf den Men- 
schen sind auch die Motive der Menschwerdung und der Passion Christi 
wirksam, welche mehr als alle ontologischen Gründe die Begegnung des 
Heiligen mit seinen Mitmenschen bestimmen. Es fällt nämlich auf, daß 
Christus Franz nicht eigentlich im Menschen als solchem entgegentritt, 
sondern im Armen, im Bettler. Der menschliche Bettler wird für ihn zur 
Erscheinungsgestalt Christi schlechthin, der zum Bettler geworden ist, weil 
er alles verschenkte, und deshalb nichts mehr hat. Deshalb ist es auch kein 
Zufall, daß sich die Wende im Leben des Heiligen in jener Begegnung mit 
dem Aussätzigen vollzog, in welcher das Bittere zum Süßen wurde. Celano 
stellt dieses denkwürdige Ereignis so dar: •Als ihm der Aussätzige die 
Hand entgegenstreckte, um ein Almosen zu empfangen, legte er ihm Geld 
hinein und küßte ihn. Und obwohl Franziskus sein Pferd sogleich wieder 
bestieg und sich nach allen Seiten umwandte, konnte er von dem Aus- 
sätzigen nicht mehr die geringste Spur entdecken"30. 

In legendärer Darstellungsweise ist hier auf die Macht der Liebe hinge- 
wiesen, welche die Augen öffnet und die Verwandlung bewirkt. Zunächst 
ist da ja ein Aussätziger wie am Ostermorgen ein Gärtner da war und 
am Abend desselben Tages ein Fremdling31. Erst im Erweis der Liebe zeigt 
es sich, daß es mehr ist als ein Aussätziger oder ein Gärtner oder ein 
Fremdling. Die Erkenntnis: •Es ist der Herr" hat nichts zu tun mit einer 
dogmatischen Formel, sondern ist stets neu zu machende Erfahrung, Wahr- 
heit, die sich ereignet, Probe, die bestanden sein will. Gewiß mahnt Franz: 
•Wenn du einen Armen siehst, dann mußt du in ihm den sehen, in dessen 
Namen er kommt, nämlich Christus, der unsere Schwäche und Armut auf 
sich genommen hat. Denn die Schwäche und Armut jenes Menschen sind 
für uns ein Spiegel, in welchem wir in Frömmigkeit die Armut und die 
Schwäche unseres Herrn Jesus Christus schauen und betrachten sollen, 
die er an seinem Leib für uns erduldet hat"32. Der kleine Arme weiß aber 
am besten selbst, daß solche Wahrheit im Nu der Begegnung geschieht 
oder eben verfehlt wird. Ihn jedenfalls ergreift im Schicksal des Aussätzi- 
gen das Geschick Jesu und läßt ihn teilhaben an der Passion, die in diesem 
Armen ansichtig ist und gleichsam eine neue Erfahrung begründet im 
•Christus leprosus". Deshalb müssen sich die Brüder freuen, •wenn sie 
mit gewöhnlichen und verachteten Leuten verkehren, mit Armen und 

30 2 Gel 9; V, 233. 
31 Vgl. Jo 20, 11 ff.; Lk 24,13 ff. 
32 Spiegel der Vollkommenheit (ed. Rüttenauer) 1935, 58. 



Justin Lang 340 

Schwachen, Kranken und Aussätzigen und Bettlern am Wege"33. Und in 
Anspielung auf das Beispiel Christi verlangt der Heilige vom Vorgesetzten, 
sein Amt darin zu sehen, den andern die Füße zu waschen34. 

Es geht also nicht nur darum, im Mitmenschen Christus zu erkennen, 
zu ehren und zu lieben, sondern genauso darum, für den andern Christus 
zu •spielen". Christus darf nicht nur Partner der Begegnung sein, sondern 
muß ebenso in den eingegangen sein, der die Begegnung zu bestehen 
und christlich zu gestalten hat. Nur so kann die akute Gefahr christlicher 
Caritas vermieden werden, den Mitmenschen •um Christi willen" zu 
lieben und ihn dadurch als ein Mittel zum Zweck zu degradieren. 
Dort, wo der Geist Christi waltet, ist immer der Mensch selbst gemeint, 
der konkret begegnende und unvertretbar als er selbst anzunehmende. 
Deshalb kann Franz einen Mitmenschen in schärfster Form tadeln, ver- 
urteilen und verfluchen, alles Ausdrucksformen einer letzten Verantwort- 
lichkeit und tiefernsten Sorge, niemanden aber kann er verachten. Er 
mahnt deshalb: •Ich warne die Brüder davor, jene Menschen zu verach- 
ten oder zu verurteilen, die weiche und kostbare Kleider tragen und auser- 
lesene Speisen und Getränke genießen"35. Für ihn gibt es keinen Zweifel 
darüber, daß auch im ganz anders eingestellten, ja auch im sündigen und 
bösen Menschen Christus begegnet und um die Gabe der Liebe und des 
Erbarmens bittet. In der bipolaren Struktur der Christusbegegnung, in der 
Christus gleichsam auf beiden Seiten steht und sowohl schenken als auch 
beschenkt sein will, gibt es kein Alibi, ist Feindesliebe einfach konsequent. 
Einen Blick in die personalen Tiefen solcher Christusmystik läßt ein bemer- 
kenswerter Brief werfen, den der Heilige einem geplagten Minister 
schreibt: •So gut ich kann, sage ich dir zu dem Anliegen deiner Seele: 
alles, was dich hindert, Gott den Herrn zu lieben, und alle, die dir Schwie- 
rigkeiten machen, seien es Brüder oder andere, selbst wenn sie dich schlagen 
sollten, alles mußt du für Gnade halten. - Und darin mußt du sie gerade 
lieben und sollst nicht wünschen, sie möchten bessere Christen sein .- Und 
daran will ich erkennen, daß du den Herrn und mich, Seinen und deinen 
Diener, liebst, daß du Folgendes tust; nämlich: es darf keinen Bruder auf 
der Welt geben, mag er auch gesündigt haben, so viel er nur sündigen 
konnte, der deine Augen gesehen und dann von dir fortgehen mußte ohne 
dein Erbarmen, wenn er Erbarmen sucht; und sollte er nicht Erbarmen 
suchen, dann frage du ihn, ob er Erbarmen will. Und würde er danach 
auch noch tausendmal vor deinen Augen erscheinen, liebe ihn mehr als 
mich, damit du ihn zum Herrn ziehst"36. 

33 Die nicht bestätigte Regel 9; I, 60. 
34 Vgl. Worte heiliger Mahnung an alle Brüder 4; I, 122. 
35 Die endgültige Regel des Minderbrüderordens, Kap. 2, I, 82. 
36 Schreiben an einen Minister der Minderbrüder I, 140. 



Von Christus ergriffen und neu gestaltet: Franz von Assisi 341 

•Sanctum Jesu Christi Evangelium secundum Franciscum", •Das heilige 
Evangelium Jesu Christi nach Franziskus", so könnte das Leben und die 
Wirkungsgeschichte des •unvergleichlichen" Heiligen überschrieben wer- 
den. Er wollte nämlich nicht nur •unseres Herrn Jesu Christi heiliges 
Evangelium beobachten durch ein Leben in Gehorsam, ohne Eigentum 
und in Keuschheit"37. Das wollen viele. Was seinem Gang durch die Zeit 
den mitreißenden Schwung gab, das war die demütige Kühnheit, in wel- 
cher er das Geheimnis Christi noch einmal in seine Zeit hinein entwarf 
und mit jeder Faser seines Lebens bezeugte. So wurde das Leben des Heili- 
gen selbst zu einer evangelischen Erzählung von unerhörter Frische und 
Unverbrauchtheit. Indem er sich ganz von Christus ergreifen ließ, fällt alles 
von ihm ab, was aus manchem beflissenen Christenleben ein müdes Zitat 
werden läßt, eine hilflose Geste, eine Beschwörungsformel, hinter der sich 
das liebe kleine Ich verschanzt hat. Von all dem nichts bei Franz. In ihm 
blüht die Wahrheit paulinischer Christusmystik in seltener Reinheit und 
Kraft auf: •So lebe nun nicht mehr ich, es lebt in mir Christus"38. 

In aller geschichtlichen Bedingtheit, in der selbstverständlich auch Franz 
zu sehen ist, artikulieren sich in seinem Leben die Grundsätze, die für jede 
christliche Existenz Geltung haben, und nach denen es weder ein frei- 
schwebendes Christusgespenst gibt noch eine Christozentrik, die der Theo- 
zentrik widerstreitet. Christusbegegnung geschieht in der Weise der ver- 
mittelten Unmittelbarkeit oder gar nicht. Dargestellt wird der Herr nicht 
in absichtsvoller Einstellung, sondern kraft der geheimnisvollen Einheit 
mit seinem Hl. Geist, der nicht ein Geist des religiösen Subjektivismus 
ist, sondern ein Geist der Korrespondenz mit den Anliegen der jeweili- 
gen Zeit und ihrer Kirche. Wo sich der Mensch ihm öffnet, findet der Ein- 
zug des Ewigen in die Zeit statt, spricht das Vorläufige vom Endgültigen 
und beginnen die eschatologischen Kräfte der Freude und des Friedens das 
Werk der Neugestaltung. Wenn deshalb die Gestalt des Armen von 
Assisi auch nach 750 Jahren noch anziehend und jung geblieben ist, dann 
deshalb, weil sie sich gestaltet hat an der Gestalt Christi, die keinen Zer- 
fall und kein Altern mehr kennt. Als der Christusgestaltete ist Franz die 
Gestalt der heiligen Einfalt vor Gott. 

37 Die endgültige Regel des Minderbrüderordens, Kap. 1; I, 80. 
38 Gal2,20. 




