Franziskus — Lebendige Tkone des Gekreuzigten

Wilhelm Nyssen, Koln

»~Am Festtag des Erzengels Michael stieg der dem Engel gleiche
Mann Franziskus vom Berge herab. Er trug mit sich die Ein-
pragung des Gekreuzigten, aber nicht auf steinernen oder hol-
zernden Tafeln, von der Hand eines Bildhauers gemeifielt, son-
dern den Gliedern seines Fleisches durch den Finger des leben-
digen Gottes eingegraben.”

(Bonav. Leg. mai. XIII, 5)

Kein Heiliger der Kirche hat am Anfang dieses Jahrhunderts unter Chri-
sten und Nichtchristen eine solche Annahme und Anerkennung gefunden
wie Franziskus von Assisi. Wahrend christliche Frommigkeitsbewegungen
vielfach peinliche Franziskusstrophen sangen, wurde er von einsamen
Geistern, von Dichtern und Denkern, die tber ihn schrieben, drauflen und
drinnen entdeckt. Rilke erkannte in Franziskus das Geheimnis der Ar-
mut!; George sah ihn als seraphische Lichtspur?; Derleth feierte ihn als
Triumphator seines Nachtgesichts®; Reinhard Johannes Sorge wufite sich
ithm in seinem ekstatischen Glithen so verschwistert, daf er sein Zeichen,
das Tau, auf sein Herz und auf seine Biicher nahm?; Konrad Weif} ging in
den ,Stationen von Neid und Wort“ und in den ,,Gesichten des Knechtes
auf Golgatha“ einen so franziskusgleichen Weg, daf} er ihn gar nicht mehr
nennen brauchte. Die wenigen, die ihn verkannten und zum Naturbur-
schen degradierten, fielen angesichts so machtiger Zeugen seines Lebens
nicht ins Gewicht. An seinem siebenhundertsten Todestag 1926 war Fran-
ziskus wie ein Fanal neu im Bewufitsein des aufbrechenden Jahrhunderts.
Viele wuflten und riefen, dafl nur die Lebensform dieses Heiligen vor dem
sicheren Untergang retten kann, viele erkannten, dafl nur in der Weisheit
seines Geistes die Erde in ihrer Kraft vor der drohenden Vergewaltigung
bewahrt wird, viele wuflten, daf nur aus der von ihm sichtbar gemachten
Armut des Geistes (,arm im Geist®, wie Konrad Weif} sagte) der Auf-
bruch der Menschen zueinander beginnt, der die Volker der Erde von
neuem verbindet.

1 R. M. Rilke, Stundenbuch. Werke in 3 Binden, Bd. 1, Frankfurt, 1966, S. 120.

2 St. George, Der Stern des Bundes. Werke, Bd. 1, Diisseldorf u. Miinchen 1966, S. 366.
3 Derleth, Die Proklamationen. Das Werk, Bd. 1, Bellnhausen 1971, S. 64.

* R. J. Sorge, Franziskus, der heilige Bettler. Werke, Bd. 3, Niirnberg 1962, S. 204 ff.

5 K. WeiB, Die cumdische Sibylle. Gedichte, Miinchen 1961, S. 69 ff; S. 91 ff.

6 K. WeiB, a. a. O. S. 84.



Franziskus — Lebendige lkone des Gekreuzigten 343

Dennoch ging die Geschichte den Weg eines neuen Verderbens, die
Ohren der Micdhtigen blieben taub fiir das Wort von der Armut. Heute,
nach fiinfzig weiteren Jahren, sieht man mit Erschrecken, wie die Kennt-
nis des Franziskus dahingeschwunden ist, entscheidende Genauigkeiten
seines Lebens werden weithin nicht einmal mehr von seinen S6hnen und
Téchtern gewuft. Es gibt keine Franziskus-Renaissance (wie es auch keine
Bonaventura-Renaissance gab), die einsamen Geister sind noch einsamer
geworden, alles Beiwerk scheint im Zuge vielfaltiger Erniichterung ab-
gefallen, die wenigen Stimmen sind eindringlich genug, aber, wie es
scheint, nicht medienkonform. Papst Johannes begab sich nach Assisi, um
am Grabe des Heiligen zu beten. Vielleicht gelingt es jetzt nur dann noch,
die Gestalt des Franziskus hervorzuheben, wenn man sie streng auf ihr
innerstes Formgesetz befragt. Ein solches Unterfangen kénnte helfen, die
augenblikliche Einebnung dieser Gestalt in ein privates Frémmigkeits-
verhalten zu durchbrechen, aber auch, die seit Jahrhunderten verschimt
verschwiegenen Einbeziehungen eines solchen Lebens in die Mafle eines
geschichtstheologischen Denkens aus Ergriffenheit, durch seine Biographen,
vor allem durch Bonaventura, neu hervorzuheben und als das darzustellen,
was diese Quellen eigentlich vermitteln, als Zeichen der Geschichte. Wah-
rend man sich jeder Mitverantwortung am Leben der Heiligen schnell ent-
ledigt, wenn man sie zu Individualgestalten mit besonderer Berufung er-
klirt, die den eigenen Weg gnadenhaft im Sinne ihrer besonderen Erwih-
lung, aber doch mehr oder weniger privat zu Ende gehen, kénnte an Fran-
ziskus erneut deutlich gemacht werden, was der christliche Osten immer
bewahrt hat, dafl die je gréfBere Berufung zum Leben der Gottesnédhe, zum
zitternden Sich-Nahen in den Sog der Anziehungskraft des gottlichen Er-
barmens, nicht nur gleichzeitig Bedeutung fir die ganze Kirche, sondern
auch fiir den ganzen Kosmos gewinnt. Der Heilige, selbst in grofiter Ver-
borgenheit, sogar des Alltags oder der Weltlichkeit, ist immer eine Schlis-
selfigur fiir den Fortbestand der Zeugniskraft in der Kirche wie fir das
Fortbestehen der Erde und des Kosmos. Konrad Wei} sagt: , Wenn die
Welt nicht mehr die grofite Tiefe des Opferschmerzes aufbringt, dann ist
die Ausgleichung des Verderbeablaufs nicht mehr méglich und die Welt
zu Ende“’. Die Heiligen sind berufen, die gréfite Tiefe des Opferschmerzes
in jeder Zeit auf sich zu nehmen. Dadurch erhalten sie die Welt in ihrem
Bestand. Wie eindringlich kann am Leben des Franziskus aufgezeigt wer-
den, daf seine buchstibliche Annahme des Menschensohnes bis in die klein-
sten Regungen seines Alltags die Erde selbst wieder aufhorchen lief}, als
hitte der Menschensohn erneut die Spur seiner Schritte in sie gegraben.
Gerade die Einheit von Erdverschwisterung und hartester Gekreuzigten-

7 K. Weil}, Tagebiicher, unverdffentlicht.



Wilhelm Nyssen 344

nachfolge ist in Franziskus offenbar so spielerisch miihelos und gleichzeitg
unter den duflersten Qualen der Bereitschaft zur vollen Christusférmig-
keit gelungen, dafl man aus dem Spiegel seines Lebens sogleich ahnen
kann: Dieses Leben hat etwas mit der Erde selbst und ihrem Fortbestand
zu tun, seine kleine Zeitortlichkeit wird zur tragenden Grofle der Ge-
schichte. Es ist hier nicht moglich, den ganzen Lebensbericht iiber Franzis-
kus zu entfalten und zu betrachten. Wir nehmen die Kapitel XITI-XV der
Legenda maior Bonaventuras heraus, den Bericht vom Empfang seiner
Wundmale bis zu seinem Tode, vor allem die genaue Schilderung der Er-
eignisse auf dem Berg La Verna®.

Bei der sorgfiltigen Lektiire dieses Textes geht einem zuerst auf, dafl es
fast unméglich ist, das Original ins Deutsche zu iibersetzen, da die Sprache
infolge des religisen Klischees, aber auch der Zerstorung vieler Worte
durch die Reklame kaum mehr die Kraft und Tiefe des lateinischen Wor-
tes zu spiegeln vermag. Der Text selbst ist iiberreich und voller Beziige
und Andeutungen zum Text der Heiligen Schrift und zu den Werken der
Viter. Bonaventura hat Franziskus durch dieses Werk so einfaltig und
zugleich so abgriindig in das Geheimnis der Kirche gestellt, daff man sich
eine Uberbietung kaum vorzustellen vermag. Bei dem Versuch der auf-
merksamen Betrachtung des Textes und seiner Beziige ist es wichtig, oft
auch duflerlich unscheinbar anmutende Worte im genauen Einhalten des
dargestellten Weges in den Blick zu nehmen.

Franziskus und der Aufstieg

Der Text beschreibt den Weg des Franziskus am Bild der Jakobsleiter.
Wie im Traumgesicht Jakobs die Engel an einer Leiter zwischen Himmel
und Erde auf- und niedersteigen, so verwirklichte Franziskus den Nieder-
stieg als Weg zu den Menschen, den Aufstieg in der Stille der Einsamkeit,
»Domino vacans®, ,um ganz frei zu sein firr den Herrn“®. Darin ist ange-
deutet, dafl der Impuls dieses Weges nicht aus eigenem Wollen geschieht,
sondern cher aus der Erfahrung, dafl der Herr in einem Wesen, das ginz-
lich offen fiir ihn ist, Einkehr halten, bzw. dafl er dieses Wesen mit sich,
mit seiner Gegenwart erfiillen will.

Dieser Trieb, ginzlich frei zu sein fiir den Herrn, fiihrt zum Aufstieg auf
den geliebten Berg La Verna und in seine zerkliiftete Hohle. Gemafl der
biblischen Formel vom Weg Jesu auf den Berg der Verklirung heifit es,

8 Die folgenden Texte sind entnommen: Bonaventura, Legenda maior S. Franzisci, Cap.
XII-XV; Analecta Franziscana, tom. X. Quaracchi, 1926-1941, S. 615-626. Die nnbe-
zcichneten Stellen sind von mir neu iibersetzt; die bezeichneten folgen der Ubersetzung
von P. Sophronius Clasen, Franziskus, Engel des sechsten Siegels, Werl 1962, S. 8651f.

9 Bonaventura, a. a. O, XIII, 1, S. 615.



Franziskus — Lebendige lkone des Gekreuzigten 345

dafl Franziskus ,in locum excelsum seorsum®, ,abseits auf einen hohen
Berg“ gefithrt wurde, um dort zu Ehren Michaels die Feier eines vierzig-
tagigen Fastens zu begehen'.

Diese Feier wird sogleich artikuliert. Sie besteht nicht einfach in Werken
der Bufle und der Abtétung, die man streng aneinander reiht, sondern dar-
in, wie ein getreuer und kluger Knecht den Willen Gottes zu erspiiren.
Der grofite Eifer, d. h. das anhaltende Sinnen iiber den Willen Gottes
treibt dazu, diesem Willen wie die Engel des Himmels ganzlich gleichfor-
mig zu werden. Von neuem ist auf diese Weise eine kreatiirliche Auslo-
tung der Vater-unser-Bitte: ,Dein Wille geschehe ausgesprochen, ein
neues Faflbarwerden ihres Inhalts durch die Verlebendigung der mensch-
lichen Hingabe an den Willen Gottes, aber auch durch die Abwehr der
»curiositas“, der eitlen Neugier, die der Mensch nur dann einsetzt, wenn
er selbst Gott gegeniiber nicht ins Spiel gebracht werden will. Der Text
Bonaventuras zeigt hier an Franziskus einen Weg auf, der schon bei den
Vatern der Wiste die Richtung des geistlichen Lebens bestimmt hat. Jo-
hannes Cassianus sagt: ,Denn was heif}t es anderes, wenn man sagt, ,Dein
Wille geschehe wie im Himmel so auf Erden’, als: es machten die Menschen
ahnlich sein den Engeln. Und wie also der Wille Gottes von jenen im Him-
mel erfallt wird, so mochten auch die, welche auf Erden sind, nicht ihren,
sondern ganz seinen Willen tun“!t,

Franziskus hatte sein christusférmiges Leben in der Hoffnung durchlebt,
daf} er am Ende ganzlicher Verbundenheit des Martyriums gewiirdigt wer-
de. Jetzt, im groflen Fasten auf dem La Verna, werden diese Gedanken
wieder wach. Seine Hingabe an den Willen Gottes wird von der Einge-
bung begleitet, das Evangelienbuch aufzuschlagen, damit daraus deutlich
werde, was Gott von ihm verlangt. Dreimal schldgt ein Gefdhrte im Na-
men der Dreifaltigkeit das Buch auf, dreimal st6fit er auf den Leidensbe-
richt des Herrn. Daraus erkennt Franziskus, dafl die Nachahmung Christi
in seinem Leben nur dadurch vollendet werden kann, dafl er jetzt Christus
in seiner Bedridngnis und in seinem schmerzvollen Leiden ganz dhnlich
wird. Sein Martyrium sollte also in der duflersten erfahrbaren ,compassio®
mit dem sterbenden Christus bestehen. Auch in dieser Bereitschaft wird ein
Aufstieg und ein Abstieg sichtbar: ,durch seraphische Gluten der Sehn-
sucht wurde er zu Gott erhoben; durch die Siifle der Leidenseinheit wurde
er in den verwandelt, der aus unbegreiflicher Liebe gekreuzigt werden
wollte“t2, Das Moment des Aufstiegs ist ein seraphisches Moment, Bild

10 Bonaventura, a. a. O. XIII, 1, S. 616.

11 Cassian, Coll. IX, 20, CSEL 13, S. 268, tibersetzt bei U. Ranke-Heinemann, Das frihe
Ménchtum. Essen 1964, S. 65.

12 Bonaventura, a. a. Q. XIII, 3, S. 616.



Wilhelm Nyssen 346

eines nicht mehr einzuhaltenden Erglithens, aus dem Wissen, dafl die volle
kreatiirliche Hingabe in der géttlichen Glut ihr eigentliches letztes Daheim
findet.

Franziskus und der Seraph

Dennoch bedeutet der Seraph fir Franziskus Gestalt, nicht etwa nur Bild-
funktion. Die Eingriindung seiner Zeit ins Wort der Schrift war so stark,
dafl man gerade im Wissen um die auflerirdische Geschopflichkeit jenes
Moment der Hingabe ersehnte, das bei den Seraphim den eigentlichen
Ausdruck ihrer geistig-kreatiirlichen Existenz bedeutet.

Man kann zur Zeit des Franziskus aus der theologischen Tradition einen
dreifachen Grund fir die Sehnsucht des Menschen nennen, das eigene Le-
ben auf das Dasein der Engel hin tiefer und tiefer zu lautern. Zuerst ist
es der Gedanke, in dynamischer Steigerung in der Ndhe Gottes zu verwei-
len. Darin liegt befreiende Beseligung. Weiterhin geht es um den Aufent-
halt im Licht Gottes. Darin, glaubt man, liegt eine bestindige Erfahrung
der eigentlichen von Schwere und Dunkel gelésten Kreatiirlichkeit, also
des eigentlichen Zieles der Schopfung tiberhaupt. Schlieflich bicten die
Seraphim in ihrer biblischen Deutung (Jes 6) das Bild des Durchdrungen-
seins vom Feuer Gottes. Darin ist das gesamte kreatiirliche Vermogen noch-
mals auf ein ekstatisches Entbrennen hin gesteigert. Dieses Entbrennen
erst fithrt jeden anderen Aufbruch des Meschen zu Gott durch das in ihm
liegende erfahrbare Ergriffensein zum eigentlichen Ziel der Gotteseinung.

Natiirlich kann dieser dreifache Weg niemals allgemein besdhritten
werden, sondern nur durch die Bezogenheit seiner Stufen auf den Men-
schensohn. Gerade dadurch zeigt sich, dafl auch die Engel nur vom Ge-
heimnis des Sohnes her und als Ausdruck seines innersten Schopfungswil-
lens wie ein Spektrum der Entfaltung kreatiirlicher Hingabe in ihr geisti-
ges Dasein gerufen wurden.

In diesem Wissen um die Glut der Einung befand sich Franziskus um
das Fest der Kreuzerhhung am Hang des Berges. Da schaute er, wie ein
Seraph mit sechs brennenden und strahlenden Fligeln aus der Tiefe des
Himmels herabstief. Wie ein Blitz gelangte er zum Ort des Mannes Got-
tes, und zwischen den Fliigeln erschien das Bild eines gekreuzigten Men-
schen, mit ausgebreiteten Handen und Fiflen ans Kreuz geheftet. Zwei
Tliigel waren iiber sein Haupt erhoben, zwei zum Flug ausgebreitet, zwei
weitere verhiillten den ganzen Leib“!.

Franziskus ist heftig bestiirzt. Freude und Trauer beschleichen sein Herz.
Er jubelt Giber den gnadenvollen Anblick Christi im Bild des Seraph, aber

13 Bonaventura, a. a. O. XIII, 3, S. 616.



Franziskus — Lebendige lkone des Gekreuzigten 347

der Schmerz der Leidensteilnahme iiber die Anheftung an das Kreuz
durchbohrt ihn wie ein Schwert.

Franziskus gerit ins Staunen. Er weif}, daf ein Seraph nicht leiden kann.
Warum also diese Erscheinung? Was ist ihr Sinn? Durch einen Wink Got-
tes erkennt er: diese Erscheinung gilt ihm und bedeutet, ,daf er als der
Freund Christi nicht durch das Martyrium des Fleisches, sondern durch das
Entbrennen des Geistes ginzlich in das Ebenbild des gekreuzigten Chri-
stus verwandelt werden soll“*4, Die ungleiche Erscheinung lief} in seinem
Herzen ein unbegreifliches Entbrennen zuriick, in seinem Fleische aber die
unfaflliche Einpragung der Zeichen:

»Sogleich wurden ndmlich an seinen Handen und Fiflen die Wundmale
der Négel sichtbar, wie er sie soeben an jenem Bild des Gekreuzigten ge-
schaut hatte. Hinde und Fiifle schienen in ihrer Mitte von Négeln durch-
bohrt; ihr Kopf zeigte sich an den Handflichen und an den Risten der Fiifle,
ihre Spitze aber an der Gegenseite. Die Nagelkopfe an Handen und Fiflen
waren rund und schwarz, ihre Spitzen ldnglich, etwas gebogen und gleich-
sam umgeschlagen; sie wuchsen aus dem Fleisch heraus und ragten dariiber
hinaus. An der rechten Seite klaffte eine rote Wunde, als ware sie von
einer Lanze durchstochen; aus ihr flof} oft Blut hervor, so daf} sein Habit
und seine Hose davon benetzt wurden“®®.

Der strahlende Anblick des Seraph entzog sich schnell den Blicken des
Franziskus, ibrig und bestdndig gegenwirtig blieben an ihm die schmerz-
haften Wundmale, die ja nicht eine lingst geschehene Verwundung als of -
fene Einschnitte spiegelten, sondern den direkten Vorgang des Verwundet-
werdens durch Négel, die inmitten der Wunden aus dem Fleisch wuchsen
und dort fortwédhrend die Pein der Durchbohrung erzeugten.

Was war hier geschehen? Nach dem Text Bonaventuras wurde aus dem
Gott ndchsten Chor der geistigen Kreaturen einer der Brennenden (=Sera-
phim) gerufen, dem Menschen Franziskus den am Kreuze ausgebreiteten
Menschensohn visiondr so zu spiegeln, daf} dessen Antlitz das Auge des
Franziskus schmerzlich beriihrte. Dieser Anblick trifft den durch ein chri-
stusformiges Leben gelduterten Franziskus so sehr, daf} er jetzt ein aus dem
Chor der Menschen berufener Seraph wird, dessen Hingabe mit der Ver-
dhnlichung des Gekreuzigten begliickt, aber auch durch das Feuer einer
fortan im Fleische bei jeder Bewegung und bei jedem Schritt als Schmerz
erfahrenen Verwundung getroffen wird. Der irdische, dem Seraph
gleiche Franziskus wird gewiirdigt, an seinem Fleische die bestin-
dige Gegenwart des Gekreuzigten inmitten der Erde und der Ge-
schichte offenbar zu machen und durch zwei Jahre bis zu seinem Tode dar-

14 Bonaventura, a. a. 0. XIII, 3, S. 616.
15 Bonaventura, a. a. 0. XIII, 3, S. 616 f; Clasen, a. a. O. S. 368.



Wilhelm Nyssen 348

zustellen. Ein irdischer Mensch, der durch die Glut seiner Hingabe zum
Seraph wird, darf das Gekreuzigtwerden des Menschensohnes nicht drei
Stunden wie der Menschensohn selbst, sondern zwei Jahre an seinem Leib
gegenwartig erhalten. Inmitten der Kirche und inmitten der Erde darf ein
Mensch die Qualen des Menschensohnes in voller Verdhnlichung als Dauer
spiegeln; das ist so, als wiirde in den Heiligen durch die Marter des Erlo-
sungsprozesses die Erde und die Kirche ohne Unterlaf} in die Verschnung
des Sohnes mit dem Vater versetzt. Das aber bedeutet einen Augenblick der
Geschichte, in dem die Erde neu von der Erkenntnis der Erlosung und des
Planes Gottes mit ihr beriihrt wird. Hierin liegt das Geheimnis des Fran-
ziskus, dafl seine ganzirdische undim Zeitprozefl ganz bestindige Eintibung
in die Christusférmigkeit zum Gegenwértigwerden des Gekreuzigten in
seiner irdischen Leiblichkeit gefiihrt hat.

Franziskus und der Leib

An dieser Stelle mag man einen Augenblick innehalten und sich fragen,
ob diese Durchdringung von geistigen Geschehnissen in leiblicher Stofflich-
keit nicht zur Negation alles Leiblichen fiihrt und damit zu asketischen
Zielvorstellungen, die beim heutigen Bewufitsein der Leiblichkeit nicht
mehr verstanden werden. Hier mufl man einen behutsamen Weg gehen,
damit auch heute deutlich werden kann, dafl jede Bezwingung von Leib-
lichkeit keinen verneinenden, ausléschenden, sondern einen bejahenden
Sinn hat: der noch unverwandelte irdische Leib soll in der Kraft des Geistes
schon jetzt in die Nidhe des ganz irdischen, aber auch ganz verwandelten
Auferstehungsleibes durch harte Einiibung geriickt werden.

Seit dem Strahl des Seraph leidet Franziskus tiber alles Bisherige ver-
mehrt leibliche Schmerzen. Wer starke Schmerzen leidet, teilt gewdhnlich
jedem seine Leiden mit. Nur wenige Menschen vermégen, wenn sie von
heftigen Schmerzen geplagt werden, im Gesprich mit andern dariiber zu
schweigen. Franziskus fiirchtete sich, das, was ihm widerfahren war, zu
offenbaren, gleichzeitig wufite er, dafl er das, was sich an thm ereignet hatte,
nicht verbergen konnte. So bat er um den Rat der Briider. Einer von ihnen
machte ihm klar: ,,Bruder, nicht nur deinet-, sondern auch der anderen we-
gen werden dir, wie du weifit, manchmal die géttlichen Geheimnisse ge-
zeigt. Man muf} daher mit Recht fiirchten, dall man im Gericht wegen des
vergrabenen Talentes zur Rechenschaft gezogen wird, wenn man das ver-
birgt, was man doch fiir die Vielen empfangen hat*“16,

Darauf erzahlte Franziskus den Briidern ,mit starker Furcht® die ithm
widerfahrene Erscheinung. Gleichzeitig teilte er mit, der Seraph habe ihm

16 Bonaventura, a. a. O. XIII, 4, S. 617; Clasen, a. a. O. S. 368.



Franziskus — Lebendige lkone des Gekreuzigten 349

Worte gesagt, die er im Leben keinem Menschen erdffnen konne. Bona-
ventura nimmt an, dafl die Worte des Seraph am Kreuz so innerst ver-
schwiegen (tam arcana) gewesen seien, dafl ein Mensch sie nicht ausspre-
chen kdnne. Darin kann eine deutliche Parallele zu den Worten des Apo-
stels Paulus im 2. Korintherbrief (12, 4) gesehen werden, wo er von seiner
Entriickung in den 7. Himmel berichtete, in der er die geheimen Worte (ar-
cana verba) gehort habe, die ein Mensch nicht aussprechen kann. Bonaven-
tura hat diese Stelle in seinem letzten Werk kommentiert, indem er sagt:
»diese Worte konnen nicht ausgesprochen werden, denn sie entstammen
dem Entbrennen“?’.

Am Feste des Erzengels Michael war das lange Fasten zu Ende. ,Da
stieg der dem Engel gleiche Mann Franziskus vom Berge herab. Er trug
mit sich die Einpridgung des Gekreuzigten, aber nicht auf steinernen oder
hélzernen Tafeln, von der Hand eines Bildhauers gemeifielt, sondern den
Gliedern seines Fleisches durch den Finger des lebendigen Gottes einge-
graben“®, Fortan war Franziskus, obwohl er noch im Leben weilte und
keinem Kreuze reglos angeheftet war, durch seine Wunden und deren Na-
gel ein Gekreuzigter, der nach den Worten des Erzengels Raphael bei To-
bias so gut wie es eben ging, ,das Geheimnis des Kénigs verborgen hielt“*®.
Seine Hande blieben bedeckt, seither trug er Schuhe an den Fiiflen, ganz
dngstlich verbarg er die Seitenwunde, die oftmals blutete.

Dennoch wurden die Zeichen von vielen gesehen und bezeugt. Papst
Alexander IV. versicherte spater in einer Predigt, er habe, als Franziskus
noch lebte, seine Wunden mit eigenen Augen geschaut. Papst Gregor IX.
tadelte streng jeden, der in stolzer Vermessenheit diese strahlenden Zei-
chen bezweifelte oder als gering ansah?,

Man kann sich vorstellen, daBl die Begnadung des Franziskus mit der
leiblichen Einpragung Christi und ihrer Schmerzhaftigkeit dazu fiihrte, dafl
er fortan nichts anderes mehr als das Erleiden dieser Zeichen zu leben ver-
mochte. Nach dem Bericht Bonaventuras geschieht genau das Gegenteil:
die Wundmale, so sehr sie ihn erglithen lassen, stacheln ihn auch leiblich
zu neuen Vollziigen an. Durch die Wundmale ,diirstete er mit dem ge-
kreuzigten Christus nach der Rettung der Vielen. Da er wegen der Nagel,
die an seinen Fiflen aus dem Fleische hervortraten, nicht mehr gehen
konnte, lief er seinen halbtoten Korper durch Stddte und Dorfer herum-
fithren, um die Mitmenschen zu ermahnen, Christi Kreuz zu tragen“®.

17 Bonaventura, Collationes in Hexaémeron; Das Sechstagewerk 11, 30, lateinisch und
deutsch; iibersetzt von Wilhelm Nyssen, Miinchen 1964, S. 134 f.

18 Bonaventura, leg. mai. XIII, 5; a. a. O. S. 617. 1% Tob 12, 7.

20 Bonaventura, a. a. O. XIII, 8; a. a. O. S. 619; Quaedam de miraculis; nach Cap. XV;
a. a. 0. S. 627; Clasen, a. a. O. S. 372 u. S. 390.

21 Bonaventura, a. a. O. X1V, 1, S. 620 {; Clasen, a. a. O. S. 875.



Wilhelm Nyssen 350

Auch dies ist ein seraphisches Zeichen. Nach der Engellebre der Kirche be-
steht der Lebensvollzug der geistigen Kreaturen in einer bestindigen dy-
namischen Steigerung. Hingabe ist Steigerung, das ist eines der Geheim-
nisse der von Gott geschenkten Méoglichkeiten kreatiirlicher Existenz. Fran-
ziskus ist durch die Vision des Seraph von neuem in dieses Ungeniigen an
allem Bisherigen versetzt. Gerade jetzt sagt er ofter zu den Briidern: ,Brii-
der, fangen wir an, Gott unserem Herrn zu dienen, denn bisher haben wir
kaum Fortschritte gemacht“. Er brannte darauf, ,zu dem demiitigen Le-
ben der ersten Jahre zuriickzukehren, von neuem den Aussitzigen zu die-
nen und den durch viele Miihsale entkrifteten Leib zur alten Dienstbar-
keit zu zwingen“?. Bonaventura beschreibt prazise diesen Vorgang, von
neuem das Ziel zu erjagen:

»Im Geleit Christi suchte er Gewaltiges zu vollbringen. Waren auch
seine Glieder geschwiécht, sein Geist war stark und glithend in der Hoff-
nung, in einem neuen Wettkampf iiber den Feind zu triumphieren®. Der
Kampf um die volle Indienstnahme aller leiblichen Krifte geht bis zum
letzten:

»Der Einklang zwischen Fleisch und Geist war bei ihm so vollkommen,
so grof sein unverziiglicher Gehorsam, daff das Fleisch keinerlei Wider-
streben zeigte, sondern sogar vorauszueilen suchte, wo er jegliche Heilig-
keit zu erringen trachtete“.

Hier wird sichtbar, daf§ fiir Franziskus die seraphischen Wundmale kein
passives, sondern ein aktives Zeichen bedeuteten, ,da ihn der Stachel der
Licbe zu stets grofieren Taten antrieb“. Man fragt sich, ob sein vom steten
Bezwingen geschundener Leib im Tode nicht dem vom Kreuz abgenom-
menen Leib Christi dhnlich sah. Auch da berichtet die Quelle ein iiberra-
schendes Geschehen. Nochmals wird er vor seinem Tode von schmerzhaf-
ten Leiden so schwer heimgesucht, dafy kaum ein Glied seines Leibes ver-
schont blieb. Jetzt beginnt seine Steigerung in der Geduld. Sein Fleisch
schwand hin, fast klebte nur noch die Haut an seinen Knochen. ,,Obwohl
grausame Schmerzen seinen Kérper quélten, nannte er diese Qualen nicht
Peinen, sondern Schwestern“®. ,Wie ein Stein, der in den Bau des himm-
lischen Jerusalem eingefiigt werden sollte, wurde er durch Schlfige zurecht-
gemeifielt, wie ein Bildwerk wurde er durch den Hammer vielfiltiger
Triibsal zur Vollendung gefithrt“2,

Vor seinem Sterben bat er die Briider, ihn nach Santa Maria in Portiun-
kula zu tragen. Dort legte er sich ,glithenden Geistes ganz nackt auf den
nackten Boden. In der letzten Stunde, da der Feind noch gegen ihn wiiten

V, 2.8.620f.
V, 2, S. 21 Clascn,a a. 0. S. 876.
V,8.5.6

22 Bonaventura, a. a. 0. XI
23 Bonaventura, a. a. 0. XI
* Bonaventura, a. a. 0. XI



Franziskus — Lebendige lkone des Gekreuzigten 351

konnte, wollte er nackt gegen den Nackten zum Ringkampf antreten®. Als
er entkleidet auf dem Boden lag, erhob er, wie er es gerne tat, sein Antlitz
zum Himmel, voll Spannung auf die Fille der Glorie. Mit seiner Linken
bedeckte er die Seitenwunde, ,damit sie niemand sdhe“. Zu den Briidern
sagte er: ,das Meinige habe ich getan, das Eurige lehre euch Christus“. Um
Christus auch in seinem Tode ganz dhnlich zu sein, wollte er nach seinem
Hinscheiden so lange nackt auf dem Boden liegengelassen werden, wie je-
mand ohne Hast braucht, eine Meile weit zu gehen®.

An seinem toten Leib war die Nachbildung der Négel in den Handen
und Filen schwarz wie Eisen, die Seitenwunde flammte wie eine blithende
Rose. Wahrend sein Leib frither von Natur und durch die schwere Krank-
heit zur Schwirze neigte, strahlte er jetzt in funkelndem Glanz, ,vorbie-
tend die Schonheit des zweiten Gewandes“. Seine Glieder fihlten sich so
weich und geschmeidig an, als hétten sie die Zartheit des Kindesalters zu-
ruckerlangt. Viele sahen darin sichtbare Zeichen der Siindlosigkeit. Die
prangende und wunderbare Vielfalt erweckte in allen helle Freude und
Staunen. Bei seiner Totenwache waren die Briider so voll Lobgesang, daf§
sie wachenden Engeln glichen?®.

Franziskus als Zeichen der Geschichte

Wer die Legenda maior Bonaventuras aufmerksam zu Ende liest, fragt sich
angesichts der bestdndigen tiberraschenden, fast kaum nachzuvollziehen-
den Steigerungen dieses Lebens und der aufgeschriebenen sprachlichen
Gestalt, ob hier nicht eher ein sehnsuchtsvolles Idealbild konstruiert wurde,
das kaum eine Entsprechung in der Wirklichkeit hatte.

Zudem sind viele Historiker iiber Bonaventura vergramt, weil er als
Ordensgeneral viele {ippig wuchernde Franziskusleben verbrennen lief},
um sie durch das von ihm verfafite Buch zu ersetzen?”. War das nicht ein
diktatorischer, fast hochmiitiger Akt, den man ihm nicht verzeihen sollte?
Warum lief er die bestehenden Viten verbrennen? Aus der unerbittlichen
Fehde, die Bonaventura Joachim von Fiori und seinen Anhidngern an-
sagte und die er gegen sie in seinem Orden durchhielt, kann man erkennen,
dafd zu seiner Zeit die Gefahr bestand, Franziskus zu einem Zeichen selbsi-
gewahlter menschlicher Geschichtsdeutung zu machen. Mit Franziskus
sollte angeblich ein neues Zeitalter beginnen, dessen Daten rein spekulativ
von Menschen festgelegt wurden. Fiir Bonaventura war das ein Zeichen

25 Bonaventura, a. a. 0. X1V, 8. S. 621 {.

26 Bonaventura, a. a. 0. XV, 2 f. S. 624.

¥ vgl. zum Folgenden: E. Gilson, Die Philosophie des Heiligen Bonaventura, Koln u.
Olten 1960, S. 37 ff.



Wilhelm Nyssen 552

hybrider menschlicher Eigensetzung, das genau am Sinn der Zeichen vor-
beisah, die Gott in der Geschichte fiir die Kirche Ereignis werden l4fit.
Dagegen setzte er eine Schranke der Abwehr, gleichzeitig aber auch ein
Leben des Franziskus, das dem unbegreiflichen Zeichencharakter des gott-
lichen Wirkens in der Geschichte Zug um Zug nachspiirte und seinen eigent-
lichen Sinn darzulegen suchte. Man mochte meinen, dafl Bonaventura als
Generaloberer der Franziskaner alles darangesetzt hitte, Franziskus als
Idealgestalt seines Ordens und als leuchtendes Vorbild herauszustellen.
Gerade das tat er nicht. Die Quintessenz seines Denkens, die sich am Ende
herausstellte, lautete sogar, wenn man sie zuspitzt: Franziskus war kein
Franziskaner! Sollte diese These stimmen, dann wire dadurch nicht nur
Bonaventura gerechtfertigt, sondern sogar der Zeichensinn des Franzis-
kus und seine geheimnisvolle Lebensgestalt aus dem Wesen der Kirche
authentisch gedeutet.

Bonaventura versucht in seinem letzten Werk, dem Hexaémeron, seiner
mittelalterlichen Gegenwart geméif eine Entsprechung zwischen der himm-
lischen und der irdischen Hierarchie, zwischen der Dienstfunktion der Chore
der Engel und der Orden der Streitenden Kirche der Weltzeit bis in seine
von groflen Glaubensbedringnissen aufgewiihite Zeit aufzustellen®. Nach-
dem entsprechend dem von Augustinus bestimmten Denken der Viter die
bisherigen Orden der Kirche den Choren der Engel zugeteilt wurden, blei-
ben in der Himmlischen Hierarchie Cherubim und Seraphim, in der irdi-
schen aber die Bettelorden tibrig. Wie leicht wire es gewesen, den beiden
Choren des Himmels die beiden grofiten Orden der Kirche, die Domini-
kaner und Franziskaner zuzugesellen, wobei den Franziskanern natiirlich
der seraphische Dienst des duflersten Glithens zugefallen wire. Wiederum
tut Bonaventura das nicht. Er teilt die irdische Entsprechung zur Dienst-
funktion der Cherubim in die, die das Speculatorium, das durchdringende
Erforschen verrichten, und in die, die in der Kirche die Unctio, die Salbung
zu verwalten haben, den Geist der stromenden Liebe des Herrn. Genau
diese beiden Funktionen sieht er in der irdischen Hierarchie durch Domi-
nikaner und Franziskaner erfillt, wobei er ausruft: ,O dafl doch niemals
jene Liebe oder Salbung von den Cherubim weiche“%.

Ubrig bleiben die Seraphim, der Chor der Gott nichsten Engel, der
Chor der Entbrennenden. Thnen entspricht keiner der bekannten Orden
der Kirche. Aber gibt es fir sie keine Entsprechung auf Erden? Hier ent-
faltet sich die einzigartige These Bonaventuras, dafl es in der Kirche der
Weltzeit, durch alle Jahrhunderte hindurch, einen geheimen Orden der
von Gott Geliebten gibt, die ganz und gar den Seraphim entsprechen und

%8 Bonaventura, Collationes in Hexaémeron; XXII, 21; a. a. 0. S. 704 .
2 Bonaventura, Collationes in Hexaémeron; XXI1I, 21; a. a. 0. S. 704 f.



Reserven der Hoffnung 353

denen Gott kundtut, dafl die Kirche der Weltzeit nur durch die Leiden
auBlerster Christusformigkeit zur Vollendung gelangt. Wer alles zu diesem
Orden gehort, wissen wir nicht. Behutsam sagt Bonaventura von Franzis-
kus: ,De isto videtur fuisse Franziscus®, ,er schien diesem Orden anzuge-
héren“®. Auch Paulus und Johannes, so meint er, gchéren zu ihm. Das ist
der Orden der Stigmatisierten, der durch alle Zeiten geht und dessen Glie-
der wie Paulus sagen konnen: ,Fortan werde mir keiner mehr lastig,
denn ich trage die Wundmale meines Herrn an meinem Leibe®®.

Diesem Gedanken von einem seraphischen Orden quer durch die Ge-
schichte liegt die Vorstellung zugrunde, daf§ auch die Vollendung der Kir-
che in der Weltzeit durch die gnadenhafte Erweckung Einzelner zur vollen
Christusférmigkeit so vorbereitet wird, daf} in ihnen das Leidensgeheim-
nis Jesu ganz offenbar zutage tritt, ebenso die Trostung des Heiligen Gei-
stes und die Aufhebung der Erde in die Ndhe des Vaters. Indem Einzelne
der gnadenhaften Erwiahlung in sich Raum geben, bleibt durch sie dic
Erde in bestdndiger leibhafter Berithrung mit der verwandelnden Lebens-
kraft des verklarten Christus, auch inmitten wachsender Damonie in der
Weltzeit. Damit wird Franziskus, wenn er ein Exponent dieses geheimnis-
vollen Ordens in der Zeit der Geschichte der Kirche sein darf, aus jeglicher
Enge einer ordensinternen Inbesitznahme herausgeriickt und ganz dem
Geheimnis der Kirche zugewiesen, die an diesen erwéhlten Gliedern ihr
eigenes Geheimnis der Hingabe und des Harrens zeithaft eindringlich dar-
stellt.

Reserven der Hoffnung
Eugen Biser, Minchen

Christus in eurer Mitte;
er ist die Hoffnung auf
die Herrlichkeit (Kol 1, 27)

Der zeitgemifie Appell

Um die Aktualitdt der Botschaft Jesu glaubhaft zu machen, griff Milan
Machovec in seiner (1973 erschienenen) Monographie , Jesus fiir Atheisten’
zu dem kithnen, aber durchaus legitimen Mittel, Worte des Evangeliums
in die Sprache unserer Zeit zu ibertragen. Dasselbe soll hier mit einem

30 Bonaventura, Collationes in Hexaémeron; XXI1I, 22; a. a. O. S. 706 1.
31 Gal 6, 17.





