
Franziskus • Lebendige Ikone des Gekreuzigten 

Wilhelm Nyssen, Köln 

•Am Festtag des Erzengels Michael stieg der dem Engel gleiche 
Mann Franziskus vom Berge herab. Er trug mit sich die Ein- 
prägung des Gekreuzigten, aber nicht auf steinernen oder höl- 
zernden Tafeln, von der Hand eines Bildhauers gemeißelt, son- 
dern den Gliedern seines Fleisches durch den Finger des leben- 
digen Gottes eingegraben." 

(Bonav. Leg. mai. XIII, 5) 

Kein Heiliger der Kirche hat am Anfang dieses Jahrhunderts unter Chri- 
sten und Nichtchristen eine solche Annahme und Anerkennung gefunden 
wie Franziskus von Assisi. Während christliche Frömmigkeitsbewegungen 
vielfach peinliche Franziskusstrophen sangen, wurde er von einsamen 
Geistern, von Dichtern und Denkern, die über ihn schrieben, draußen und 
drinnen entdeckt. Rilke erkannte in Franziskus das Geheimnis der Ar- 
mut1; George sah ihn als seraphische Lichtspur2; Derleth feierte ihn als 
Triumphator seines Nachtgesichts3; Reinhard Johannes Sorge wußte sich 
ihm in seinem ekstatischen Glühen so verschwistert, daß er sein Zeichen, 
das Tau, auf sein Herz und auf seine Bücher nahm4; Konrad Weiß ging in 
den •Stationen von Neid und Wort" und in den •Gesichten des Knechtes 
auf Golgatha" einen so franziskusgleichen Weg, daß er ihn gar nicht mehr 
nennen brauchte5. Die wenigen, die ihn verkannten und zum Naturbur- 
schen degradierten, fielen angesichts so mächtiger Zeugen seines Lebens 
nicht ins Gewicht. An seinem siebenhundertsten Todestag 1926 war Fran- 
ziskus wie ein Fanal neu im Bewußtsein des aufbrechenden Jahrhunderts. 
Viele wußten und riefen, daß nur die Lebensform dieses Heiligen vor dem 
sicheren Untergang retten kann, viele erkannten, daß nur in der Weisheit 
seines Geistes die Erde in ihrer Kraft vor der drohenden Vergewaltigung 
bewahrt wird, viele wußten, daß nur aus der von ihm sichtbar gemachten 
Armut des Geistes (•arm im Geist", wie Konrad Weiß sagte6) der Auf- 
bruch der Menschen zueinander beginnt, der die Völker der Erde von 
neuem verbindet. 

1 R. M. Rilke, Stundenbuch. Werke in 3 Bänden, Bd. 1, Frankfurt, 1966, S. 120. 
2 St. George, Der Stern des Bundes. Werke, Bd. 1, Düsseldorf u. München 1966, S. 366. 
3 Derleth, Die Proklamationen. Das Werk, Bd. 1, Bellnhausen 1971, S. 64. 
* R. J. Sorge, Franziskus, der heilige Bettler. Werke, Bd. 3, Nürnberg 1962, S. 204 ff. 
5 K. Weiß, Die cumäische Sibylle. Gedichte, München 1961, S. 69 ff; S. 91 ff. 
6 K. Weiß, a. a. O. S. 84. 



Franziskus - Lebendige Ikone des Gekreuzigten 343 

Dennoch ging die Geschichte den Weg eines neuen Verderbens, die 
Ohren der Mächtigen blieben taub für das Wort von der Armut. Heute, 
nach fünfzig weiteren Jahren, sieht man mit Erschrecken, wie die Kennt- 
nis des Franziskus dahingeschwunden ist, entscheidende Genauigkeiten 
seines Lebens werden weithin nicht einmal mehr von seinen Söhnen und 
Töchtern gewußt. Es gibt keine Franziskus-Renaissance (wie es auch keine 
Bonaventura-Renaissance gab), die einsamen Geister sind noch einsamer 
geworden, alles Beiwerk scheint im Zuge vielfältiger Ernüchterung ab- 
gefallen, die wenigen Stimmen sind eindringlich genug, aber, wie es 
scheint, nicht medienkonform. Papst Johannes begab sich nach Assisi, um 
am Grabe des Heiligen zu beten. Vielleicht gelingt es jetzt nur dann noch, 
die Gestalt des Franziskus hervorzuheben, wenn man sie streng auf ihr 
innerstes Formgesetz befragt. Ein solches Unterfangen könnte helfen, die 
augenblickliche Einebnung dieser Gestalt in ein privates Frömmigkeits- 
verhalten zu durchbrechen, aber auch, die seit Jahrhunderten verschämt 
verschwiegenen Einbeziehungen eines solchen Lebens in die Maße eines 
geschichtstheologischen Denkens aus Ergriffenheit, durch seine Biographen, 
vor allem durch Bonaventura, neu hervorzuheben und als das darzustellen, 
was diese Quellen eigentlich vermitteln, als Zeichen der Geschichte. Wäh- 
rend man sich jeder Mitverantwortung am Leben der Heiligen schnell ent- 
ledigt, wenn man sie zu Individualgestalten mit besonderer Berufung er- 
klärt, die den eigenen Weg gnadenhaft im Sinne ihrer besonderen Erwäh- 
lung, aber doch mehr oder weniger privat zu Ende gehen, könnte an Fran- 
ziskus erneut deutlich gemacht werden, was der christliche Osten immer 
bewahrt hat, daß die je größere Berufung zum Leben der Gottesnähe, zum 
zitternden Sich-Nahen in den Sog der Anziehungskraft des göttlichen Er- 
barmens, nicht nur gleichzeitig Bedeutung für die ganze Kirche, sondern 
auch für den ganzen Kosmos gewinnt. Der Heilige, selbst in größter Ver- 
borgenheit, sogar des Alltags oder der Weltlichkeit, ist immer eine Schlüs- 
selfigur für den Fortbestand der Zeugniskraft in der Kirche wie für das 
Fortbestehen der Erde und des Kosmos. Konrad Weiß sagt: •Wenn die 
Welt nicht mehr die größte Tiefe des Opferschmerzes aufbringt, dann ist 
die Ausgleichung des Verderbeablaufs nicht mehr möglich und die Welt 
zu Ende"7. Die Heiligen sind berufen, die größte Tiefe des Opferschmerzes 
in jeder Zeit auf sich zu nehmen. Dadurch erhalten sie die Welt in ihrem 
Bestand. Wie eindringlich kann am Leben des Franziskus aufgezeigt wer- 
den, daß seine buchstäbliche Annahme des Menschensohnes bis in die klein- 
sten Regungen seines Alltags die Erde selbst wieder aufhorchen ließ, als 
hätte der Menschensohn erneut die Spur seiner Schritte in sie gegraben. 
Gerade die Einheit von Erdverschwisterung und härtester Gekreuzigten- 

7 K. Weiß, Tagebücher, unveröffentlicht. 



Wilhelm Nyssen 344 

nachfolge ist in Franziskus offenbar so spielerisch mühelos und gleichzeitg 
unter den äußersten Qualen der Bereitschaft zur vollen Christusförmig- 
keit gelungen, daß man aus dem Spiegel seines Lebens sogleich ahnen 
kann: Dieses Leben hat etwas mit der Erde selbst und ihrem Fortbestand 
zu tun, seine kleine Zeitörtlichkeit wird zur tragenden Größe der Ge- 
schichte. Es ist hier nicht möglich, den ganzen Lebensbericht über Franzis- 
kus zu entfalten und zu betrachten. Wir nehmen die Kapitel XIII-XV der 
Legenda maior Bonaventuras heraus, den Bericht vom Empfang seiner 
Wundmale bis zu seinem Tode, vor allem die genaue Schilderung der Er- 
eignisse auf dem Berg La Verna8. 

Bei der sorgfältigen Lektüre dieses Textes geht einem zuerst auf, daß es 
fast unmöglich ist, das Original ins Deutsche zu übersetzen, da die Sprache 
infolge des religiösen Klischees, aber auch der Zerstörung vieler Worte 
durch die Reklame kaum mehr die Kraft und Tiefe des lateinischen Wor- 
tes zu spiegeln vermag. Der Text selbst ist überreich und voller Bezüge 
und Andeutungen zum Text der Heiligen Schrift und zu den Werken der 
Väter. Bonaventura hat Franziskus durch dieses Werk so einfältig und 
zugleich so abgründig in das Geheimnis der Kirche gestellt, daß man sich 
eine Uberbietung kaum vorzustellen vermag. Bei dem Versuch der auf- 
merksamen Betrachtung des Textes und seiner Bezüge ist es wichtig, oft 
auch äußerlich unscheinbar anmutende Worte im genauen Einhalten des 
dargestellten Weges in den Blick zu nehmen. 

Franziskus und der Aufstieg 

Der Text beschreibt den Weg des Franziskus am Bild der Jakobsleiter. 
Wie im Traumgesicht Jakobs die Engel an einer Leiter zwischen Himmel 
und Erde auf- und niedersteigen, so verwirklichte Franziskus den Nieder- 
stieg als Weg zu den Menschen, den Aufstieg in der Stille der Einsamkeit, 
•Domino vacans", •um ganz frei zu sein für den Herrn"9. Darin ist ange- 
deutet, daß der Impuls dieses Weges nicht aus eigenem Wollen geschieht, 
sondern eher aus der Erfahrung, daß der Herr in einem Wesen, das gänz- 
lich offen für ihn ist, Einkehr halten, bzw. daß er dieses Wesen mit sich, 
mit seiner Gegenwart erfüllen will. 

Dieser Trieb, gänzlich frei zu sein für den Herrn, führt zum Aufstieg auf 
den geliebten Berg La Verna und in seine zerklüftete Höhle. Gemäß der 
biblischen Formel vom Weg Jesu auf den Berg der Verklärung heißt es, 

8 Die folgenden Texte sind entnommen: Bonaventura, Legenda maior S. Franzisci, Cap. 
XIII-XV; Analecta Franziscana, torn. X. Quaracchi, 1926-1941, S. 615-626. Die unbe- 
zeichneten Stellen sind von mir neu übersetzt; die bezeichneten folgen der Übersetzung 
von P. Sophronius Clasen, Franziskus, Engel des sechsten Siegels, Werl 1962, S. 365ff. 
9 Bonaventura, a. a. O. XIII, 1, S. 615. 



Franziskus - Lebendige Ikone des Gekreuzigten 345 

daß Franziskus •in locum excelsum seorsum", •abseits auf einen hohen 
Berg" geführt wurde, um dort zu Ehren Michaels die Feier eines vierzig- 
tägigen Fastens zu begehen10. 

Diese Feier wird sogleich artikuliert. Sie besteht nicht einfach in Werken 
der Buße und der Abtötung, die man streng aneinander reiht, sondern dar- 
in, wie ein getreuer und kluger Knecht den Willen Gottes zu erspüren. 
Der größte Eifer, d. h. das anhaltende Sinnen über den Willen Gottes 
treibt dazu, diesem Willen wie die Engel des Himmels gänzlich gleichför- 
mig zu werden. Von neuem ist auf diese Weise eine kreatürliche Auslo- 
tung der Vater-unser-Bitte: •Dein Wille geschehe" ausgesprochen, ein 
neues Faßbarwerden ihres Inhalts durch die Verlebendigung der mensch- 
lichen Hingabe an den Willen Gottes, aber auch durch die Abwehr der 
•curiositas", der eitlen Neugier, die der Mensch nur dann einsetzt, wenn 
er selbst Gott gegenüber nicht ins Spiel gebracht werden will. Der Text 
Bonaventuras zeigt hier an Franziskus einen Weg auf, der schon bei den 
Vätern der Wüste die Richtung des geistlichen Lebens bestimmt hat. Jo- 
hannes Cassianus sagt: •Denn was heißt es anderes, wenn man sagt, ,Dein 
Wille geschehe wie im Himmel so auf Erden', als: es möchten die Menschen 
ähnlich sein den Engeln. Und wie also der Wille Gottes von jenen im Him- 
mel erfüllt wird, so möchten auch die, welche auf Erden sind, nicht ihren, 
sondern ganz seinen Willen tun"11. 

Franziskus hatte sein christusförmiges Leben in der Hoffnung durchlebt, 
daß er am Ende gänzlicher Verbundenheit des Martyriums gewürdigt wer- 
de. Jetzt, im großen Fasten auf dem La Verna, werden diese Gedanken 
wieder wach. Seine Hingabe an den Willen Gottes wird von der Einge- 
bung begleitet, das Evangelienbuch aufzuschlagen, damit daraus deutlich 
werde, was Gott von ihm verlangt. Dreimal schlägt ein Gefährte im Na- 
men der Dreifaltigkeit das Buch auf, dreimal stößt er auf den Leidensbe- 
richt des Herrn. Daraus erkennt Franziskus, daß die Nachahmung Christi 
in seinem Leben nur dadurch vollendet werden kann, daß er jetzt Christus 
in seiner Bedrängnis und in seinem schmerzvollen Leiden ganz ähnlich 
wird. Sein Martyrium sollte also in der äußersten erfahrbaren •compassio" 
mit dem sterbenden Christus bestehen. Auch in dieser Bereitschaft wird ein 
Aufstieg und ein Abstieg sichtbar: •durch seraphische Gluten der Sehn- 
sucht wurde er zu Gott erhoben; durch die Süße der Leidenseinheit wurde 
er in den verwandelt, der aus unbegreiflicher Liebe gekreuzigt werden 
wollte"12. Das Moment des Aufstiegs ist ein seraphisches Moment, Bild 

10 Bonaventura, a. a. 0. XIII, 1, S. 616. 
11 Cassian, Coll. IX, 20, GSEL 13, S. 268, übersetzt bei U. Ranke-Heinemann, Das frühe 
Mönchtum. Essen 1964, S. 65. 
12 Bonaventura, a. a. O. XIII, 3, S. 616. 



Wilhelm Nyssen 346 

eines nicht mehr einzuhaltenden Erglühens, aus dem Wissen, daß die volle 
kreatürliche Hingabe in der göttlichen Glut ihr eigentliches letztes Daheim 
findet. 

Franziskus und der Seraph 

Dennoch bedeutet der Seraph für Franziskus Gestalt, nicht etwa nur Bild- 
funktion. Die Eingründung seiner Zeit ins Wort der Schrift war so stark, 
daß man gerade im Wissen um die außerirdische Geschöpflichkeit jenes 
Moment der Hingabe ersehnte, das bei den Seraphim den eigentlichen 
Ausdruck ihrer geistig-kreatürlichen Existenz bedeutet. 

Man kann zur Zeit des Franziskus aus der theologischen Tradition einen 
dreifachen Grund für die Sehnsucht des Menschen nennen, das eigene Le- 
ben auf das Dasein der Engel hin tiefer und tiefer zu läutern. Zuerst ist 
es der Gedanke, in dynamischer Steigerung in der Nähe Gottes zu verwei- 
len. Darin liegt befreiende Beseligung. Weiterhin geht es um den Aufent- 
halt im Licht Gottes. Darin, glaubt man, liegt eine beständige Erfahrung 
der eigentlichen von Schwere und Dunkel gelösten Kreatürlichkeit, also 
des eigentlichen Zieles der Schöpfung überhaupt. Schließlich bieten die 
Seraphim in ihrer biblischen Deutung (Jes 6) das Bild des Durchdrungen- 
seins vom Feuer Gottes. Darin ist das gesamte kreatürliche Vermögen noch- 
mals auf ein ekstatisches Entbrennen hin gesteigert. Dieses Entbrennen 
erst führt jeden anderen Aufbruch des Meschen zu Gott durch das in ihm 
liegende erfahrbare Ergriffensein zum eigentlichen Ziel der Gotteseinung. 

Natürlich kann dieser dreifache Weg niemals allgemein beschritten 
werden, sondern nur durch die Bezogenheit seiner Stufen auf den Men- 
schensohn. Gerade dadurch zeigt sich, daß auch die Engel nur vom Ge- 
heimnis des Sohnes her und als Ausdruck seines innersten Schöpfungswil- 
lens wie ein Spektrum der Entfaltung kreatürlicher Hingabe in ihr geisti- 
ges Dasein gerufen wurden. 

In diesem Wissen um die Glut der Einung befand sich Franziskus um 
das Fest der Kreuzerhöhung am Hang des Berges. Da schaute er, wie ein 
Seraph mit sechs brennenden und strahlenden Flügeln aus der Tiefe des 
Himmels herabstieß. Wie ein Blitz gelangte er zum Ort des Mannes Got- 
tes, und zwischen den Flügeln erschien das Bild eines gekreuzigten Men- 
schen, mit ausgebreiteten Händen und Füßen ans Kreuz geheftet. Zwei 
Flügel waren über sein Haupt erhoben, zwei zum Flug ausgebreitet, zwei 
weitere verhüllten den ganzen Leib"13. 

Franziskus ist heftig bestürzt. Freude und Trauer beschleichen sein Herz. 
Er jubelt über den gnadenvollen Anblick Christi im Bild des Seraph, aber 

13 Bonaventura, a. a. O. XIII, 3, S. 616. 



Franziskus - Lebendige Ikone des Gekreuzigten 347 

der Schmerz der Leidensteilnahme über die Anheftung an das Kreuz 
durchbohrt ihn wie ein Schwert. 

Franziskus gerät ins Staunen. Er weiß, daß ein Seraph nicht leiden kann. 
Warum also diese Erscheinung? Was ist ihr Sinn? Durch einen Wink Got- 
tes erkennt er: diese Erscheinung gilt ihm und bedeutet, •daß er als der 
Freund Christi nicht durch das Martyrium des Fleisches, sondern durch das 
Entbrennen des Geistes gänzlich in das Ebenbild des gekreuzigten Chri- 
stus verwandelt werden soll"14. Die ungleiche Erscheinung ließ in seinem 
Herzen ein unbegreifliches Entbrennen zurück, in seinem Fleische aber die 
unfaßliche Einprägung der Zeichen: 

•Sogleich wurden nämlich an seinen Händen und Füßen die Wundmale 
der Nägel sichtbar, wie er sie soeben an jenem Bild des Gekreuzigten ge- 
schaut hatte. Hände und Füße schienen in ihrer Mitte von Nägeln durch- 
bohrt; ihr Kopf zeigte sich an den Handflächen und an den Risten der Füße, 
ihre Spitze aber an der Gegenseite. Die Nagelköpfe an Händen und Füßen 
waren rund und schwarz, ihre Spitzen länglich, etwas gebogen und gleich- 
sam umgeschlagen; sie wuchsen aus dem Fleisch heraus und ragten darüber 
hinaus. An der rechten Seite klaffte eine rote Wunde, als wäre sie von 
einer Lanze durchstochen; aus ihr floß oft Blut hervor, so daß sein Habit 
und seine Hose davon benetzt wurden"15. 

Der strahlende Anblick des Seraph entzog sich schnell den Blicken des 
Franziskus, übrig und beständig gegenwärtig blieben an ihm die schmerz- 
haften Wundmale, die ja nicht eine längst geschehene Verwundung als of- 
fene Einschnitte spiegelten, sondern den direkten Vorgang des Verwundet- 
werdens durch Nägel, die inmitten der Wunden aus dem Fleisch wuchsen 
und dort fortwährend die Pein der Durchbohrung erzeugten. 

Was war hier geschehen? Nach dem Text Bonaventuras wurde aus dem 
Gott nächsten Chor der geistigen Kreaturen einer der Brennenden (= Sera- 
phim) gerufen, dem Menschen Franziskus den am Kreuze ausgebreiteten 
Menschensohn visionär so zu spiegeln, daß dessen Antlitz das Auge des 
Franziskus schmerzlich berührte. Dieser Anblick trifft den durch ein chri- 
stusförmiges Leben geläuterten Franziskus so sehr, daß er jetzt ein aus dem 
Chor der Menschen berufener Seraph wird, dessen Hingabe mit der Ver- 
ähnlichung des Gekreuzigten beglückt, aber auch durch das Feuer einer 
fortan im Fleische bei jeder Bewegung und bei jedem Schritt als Schmerz 
erfahrenen Verwundung getroffen wird. Der irdische, dem Seraph 
gleiche Franziskus wird gewürdigt, an seinem Fleische die bestän- 
dige Gegenwart des Gekreuzigten inmitten der Erde und der Ge- 
schichte offenbar zu machen und durch zwei Jahre bis zu seinem Tode dar- 

14 Bonaventura, a. a. O. XIII, 3, S. 616. 
15 Bonaventura, a. a. O. XIII, 3, S. 616 f; Clasen, a. a. O. S. 368. 



Wilhelm Nyssen 348 

zustellen. Ein irdischer Mensch, der durch die Glut seiner Hingabe zum 
Seraph wird, darf das Gekreuzigtwerden des Menschensohnes nicht drei 
Stunden wie der Menschensohn selbst, sondern zwei Jahre an seinem Leib 
gegenwärtig erhalten. Inmitten der Kirche und inmitten der Erde darf ein 
Mensch die Qualen des Menschensohnes in voller Verähnlichung als Dauer 
spiegeln; das ist so, als würde in den Heiligen durch die Marter des Erlö- 
sungsprozesses die Erde und die Kirche ohne Unterlaß in die Versöhnung 
des Sohnes mit dem Vater versetzt. Das aber bedeutet einen Augenblick der 
Geschichte, in dem die Erde neu von der Erkenntnis der Erlösung und des 
Planes Gottes mit ihr berührt wird. Hierin liegt das Geheimnis des Fran- 
ziskus, daß seine ganz irdische und im Zeitprozeß ganz beständige Einübung 
in die Christusförmigkeit zum Gegenwärtigwerden des Gekreuzigten in 
seiner irdischen Leiblichkeit geführt hat. 

Franziskus und der Leib 

An dieser Stelle mag man einen Augenblick innehalten und sich fragen, 
ob diese Durchdringung von geistigen Geschehnissen in leiblicher Stofflich- 
keit nicht zur Negation alles Leiblichen führt und damit zu asketischen 
Zielvorstellungen, die beim heutigen Bewußtsein der Leiblichkeit nicht 
mehr verstanden werden. Hier muß man einen behutsamen Weg gehen, 
damit auch heute deutlich werden kann, daß jede Bezwingung von Leib- 
lichkeit keinen verneinenden, auslöschenden, sondern einen bejahenden 
Sinn hat: der noch unverwandelte irdische Leib soll in der Kraft des Geistes 
schon jetzt in die Nähe des ganz irdischen, aber auch ganz verwandelten 
Auf erstehungsleibes durch harte Einübung gerückt werden. 

Seit dem Strahl des Seraph leidet Franziskus über alles Bisherige ver- 
mehrt leibliche Schmerzen. Wer starke Schmerzen leidet, teilt gewöhnlich 
jedem seine Leiden mit. Nur wenige Menschen vermögen, wenn sie von 
heftigen Schmerzen geplagt werden, im Gespräch mit andern darüber zu 
schweigen. Franziskus fürchtete sich, das, was ihm widerfahren war, zu 
offenbaren, gleichzeitig wußte er, daß er das, was sich an ihm ereignet hatte, 
nicht verbergen konnte. So bat er um den Rat der Brüder. Einer von ihnen 
machte ihm klar: •Bruder, nicht nur deinet-, sondern auch der anderen we- 
gen werden dir, wie du weißt, manchmal die göttlichen Geheimnisse ge- 
zeigt. Man muß daher mit Recht fürchten, daß man im Gericht wegen des 
vergrabenen Talentes zur Rechenschaft gezogen wird, wenn man das ver- 
birgt, was man doch für die Vielen empfangen hat"16. 

Darauf erzählte Franziskus den Brüdern •mit starker Furcht" die ihm 
widerfahrene Erscheinung. Gleichzeitig teilte er mit, der Seraph habe ihm 

16 Bonaventura, a. a. 0. XIII, 4, S. 617; Clasen, a. a. O. S. 368. 



Franziskus • Lebendige Ikone des Gekreuzigten 349 

Worte gesagt, die er im Leben keinem Menschen eröffnen könne. Bona- 
ventura nimmt an, daß die Worte des Seraph am Kreuz so innerst ver- 
schwiegen (tarn arcana) gewesen seien, daß ein Mensch sie nicht ausspre- 
chen könne. Darin kann eine deutliche Parallele zu den Worten des Apo- 
stels Paulus im 2. Korintherbrief (12, 4) gesehen werden, wo er von seiner 
Entrückung in den 7. Himmel berichtete, in der er die geheimen Worte (ar- 
cana verba) gehört habe, die ein Mensch nicht aussprechen kann. Bonaven- 
tura hat diese Stelle in seinem letzten Werk kommentiert, indem er sagt: 
•diese Worte können nicht ausgesprochen werden, denn sie entstammen 
dem Entbrennen"17. 

Am Feste des Erzengels Michael war das lange Fasten zu Ende. •Da 
stieg der dem Engel gleiche Mann Franziskus vom Berge herab. Er trug 
mit sich die Einprägung des Gekreuzigten, aber nicht auf steinernen oder 
hölzernen Tafeln, von der Hand eines Bildhauers gemeißelt, sondern den 
Gliedern seines Fleisches durch den Finger des lebendigen Gottes einge- 
graben"18. Fortan war Franziskus, obwohl er noch im Leben weilte und 
keinem Kreuze reglos angeheftet war, durch seine Wunden und deren Nä- 
gel ein Gekreuzigter, der nach den Worten des Erzengels Raphael bei To- 
bias so gut wie es eben ging, •das Geheimnis des Königs verborgen hielt"19. 
Seine Hände blieben bedeckt, seither trug er Schuhe an den Füßen, ganz 
ängstlich verbarg er die Seitenwunde, die oftmals blutete. 

Dennoch wurden die Zeichen von vielen gesehen und bezeugt. Papst 
Alexander IV. versicherte später in einer Predigt, er habe, als Franziskus 
noch lebte, seine Wunden mit eigenen Augen geschaut. Papst Gregor IX. 
tadelte streng jeden, der in stolzer Vermessenheit diese strahlenden Zei- 
chen bezweifelte oder als gering ansah20. 

Man kann sich vorstellen, daß die Begnadung des Franziskus mit der 
leiblichen Einprägung Christi und ihrer Schmerzhaftigkeit dazu führte, daß 
er fortan nichts anderes mehr als das Erleiden dieser Zeichen zu leben ver- 
mochte. Nach dem Bericht Bonaventuras geschieht genau das Gegenteil: 
die Wundmale, so sehr sie ihn erglühen lassen, stacheln ihn auch leiblich 
zu neuen Vollzügen an. Durch die Wundmale •dürstete er mit dem ge- 
kreuzigten Christus nach der Rettung der Vielen. Da er wegen der Nägel, 
die an seinen Füßen aus dem Fleische hervortraten, nicht mehr gehen 
konnte, ließ er seinen halbtoten Körper durch Städte und Dörfer herum- 
führen, um die Mitmenschen zu ermahnen, Christi Kreuz zu tragen"21. 

17 Bonaventura, Collationes in Hexaemeron; Das Sechstagewerk II, 30, lateinisch und 
deutsch; übersetzt von Wilhelm Nyssen, München 1964, S. 134 f. 
18 Bonaventura, leg. mai. XIII, 5; a. a. O. S. 617. 19 Tob 12, 7. 
20 Bonaventura, a. a. O. XIII, 8; a. a. 0. S. 619; Quaedam de miraculis; nach Cap. XV; 
a. a. O. S. 627; Clasen, a. a. O. S. 372 u. S. 390. 
21 Bonaventura, a. a. O. XIV, 1, S. 620 f; Clasen, a. a. O. S. 375. 



Wilhelm Nyssen 350 

Auch dies ist ein seraphisches Zeichen. Nach der Engellehre der Kirche be- 
steht der Lebensvollzug der geistigen Kreaturen in einer beständigen dy- 
namischen Steigerung. Hingabe ist Steigerung, das ist eines der Geheim- 
nisse der von Gott geschenkten Möglichkeiten kreatürlicher Existenz. Fran- 
ziskus ist durch die Vision des Seraph von neuem in dieses Ungenügen an 
allem Bisherigen versetzt. Gerade jetzt sagt er öfter zu den Brüdern: •Brü- 
der, fangen wir an, Gott unserem Herrn zu dienen, denn bisher haben wir 
kaum Fortschritte gemacht". Er brannte darauf, •zu dem demütigen Le- 
ben der ersten Jahre zurückzukehren, von neuem den Aussätzigen zu die- 
nen und den durch viele Mühsale entkräfteten Leib zur alten Dienstbar- 
keit zu zwingen"22. Bonaventura beschreibt präzise diesen Vorgang, von 
neuem das Ziel zu erjagen: 
•Im Geleit Christi suchte er Gewaltiges zu vollbringen. Waren auch 
seine Glieder geschwächt, sein Geist war stark und glühend in der Hoff- 
nung, in einem neuen Wettkampf über den Feind zu triumphieren". Der 
Kampf um die volle Indienstnahme aller leiblichen Kräfte geht bis zum 
letzten: 
•Der Einklang zwischen Fleisch und Geist war bei ihm so vollkommen, 
so groß sein unverzüglicher Gehorsam, daß das Fleisch keinerlei Wider- 
streben zeigte, sondern sogar vorauszueilen suchte, wo er jegliche Heilig- 
keit zu erringen trachtete". 

Hier wird sichtbar, daß für Franziskus die seraphischen Wundmale kein 
passives, sondern ein aktives Zeichen bedeuteten, •da ihn der Stachel der 
Liebe zu stets größeren Taten antrieb". Man fragt sich, ob sein vom steten 
Bezwingen geschundener Leib im Tode nicht dem vom Kreuz abgenom- 
menen Leib Christi ähnlich sah. Auch da berichtet die Quelle ein überra- 
schendes Geschehen. Nochmals wird er vor seinem Tode von schmerzhaf- 
ten Leiden so schwer heimgesucht, daß kaum ein Glied seines Leibes ver- 
schont blieb. Jetzt beginnt seine Steigerung in der Geduld. Sein Fleisch 
schwand hin, fast klebte nur noch die Haut an seinen Knochen. •Obwohl 
grausame Schmerzen seinen Körper quälten, nannte er diese Qualen nicht 
Peinen, sondern Schwestern"23. •Wie ein Stein, der in den Bau des himm- 
lischen Jerusalem eingefügt werden sollte, wurde er durch Schlage zurecht- 
gemeißelt, wie ein Bildwerk wurde er durch den Hammer vielfältiger 
Trübsal zur Vollendung geführt"24. 

Vor seinem Sterben bat er die Brüder, ihn nach Santa Maria in Portiun- 
kula zu tragen. Dort legte er sich •glühenden Geistes ganz nackt auf den 
nackten Boden. In der letzten Stunde, da der Feind noch gegen ihn wüten 

22 Bonaventura, a. a. O. XIV, 2. S. 620 f. 
23 Bonaventura, a. a. O. XIV, 2, S. 621; Clasen, a. a. 0. S. 376. 
24 Bonaventura, a. a. O. XIV, 3. S. 621. 



Franziskus - Lebendige Ikone des Gekreuzigten 351 

konnte, wollte er nackt gegen den Nackten zum Ringkampf antreten". Als 
er entkleidet auf dem Boden lag, erhob er, wie er es gerne tat, sein Antlitz 
zum Himmel, voll Spannung auf die Fülle der Glorie. Mit seiner Linken 
bedeckte er die Seitenwunde, •damit sie niemand sähe". Zu den Brüdern 
sagte er: •das Meinige habe ich getan, das Eurige lehre euch Christus". Um 
Christus auch in seinem Tode ganz ähnlich zu sein, wollte er nach seinem 
Hinscheiden so lange nackt auf dem Boden liegengelassen werden, wie je- 
mand ohne Hast braucht, eine Meile weit zu gehen25. 

An seinem toten Leib war die Nachbildung der Nägel in den Händen 
und Füßen schwarz wie Eisen, die Seitenwunde flammte wie eine blühende 
Rose. Während sein Leib früher von Natur und durch die schwere Krank- 
heit zur Schwärze neigte, strahlte er jetzt in funkelndem Glanz, •vorbie- 
tend die Schönheit des zweiten Gewandes". Seine Glieder fühlten sich so 
weich und geschmeidig an, als hätten sie die Zartheit des Kindesalters zu- 
rückerlangt. Viele sahen darin sichtbare Zeichen der Sündlosigkeit. Die 
prangende und wunderbare Vielfalt erweckte in allen helle Freude und 
Staunen. Bei seiner Totenwache waren die Brüder so voll Lobgesang, daß 
sie wachenden Engeln glichen26. 

Franziskus als Zeichen der Geschichte 

Wer die Legenda maior Bonaventuras aufmerksam zu Ende liest, fragt sidi 
angesichts der beständigen überraschenden, fast kaum nachzuvollziehen- 
den Steigerungen dieses Lebens und der aufgeschriebenen sprachlichen 
Gestalt, ob hier nicht eher ein sehnsuchtsvolles Idealbild konstruiert wurde, 
das kaum eine Entsprechung in der Wirklichkeit hatte. 

Zudem sind viele Historiker über Bonaventura vergrämt, weil er als 
Ordensgeneral viele üppig wuchernde Franziskusleben verbrennen ließ, 
um sie durch das von ihm verfaßte Buch zu ersetzen27. War das nicht ein 
diktatorischer, fast hochmütiger Akt, den man ihm nicht verzeihen sollte? 
Warum ließ er die bestehenden Viten verbrennen? Aus der unerbittlichen 
Fehde, die Bonaventura Joachim von Fiori und seinen Anhängern an- 
sagte und die er gegen sie in seinem Orden durchhielt, kann man erkennen, 
daß zu seiner Zeit die Gefahr bestand, Franziskus zu einem Zeichen selbst- 
gewählter menschlicher Geschichtsdeutung zu machen. Mit Franziskus 
sollte angeblich ein neues Zeitalter beginnen, dessen Daten rein spekulativ 
von Menschen festgelegt wurden. Für Bonaventura war das ein Zeichen 

25 Bonaventura, a. a. 0. XIV, 3. S. 621 f. 
26 Bonaventura, a. a. O. XV, 2 f. S. 624. 
27 vgl. zum Folgenden: E. Gilson, Die Philosophie des Heiligen Bonaventura, Köln u. 
Ölten 1960, S. 37 ff. 



Wilhelm Nyssen 352 

hybrider menschlicher Eigensetzung, das genau am Sinn der Zeichen vor- 
beisah, die Gott in der Geschichte für die Kirche Ereignis werden läßt. 
Dagegen setzte er eine Schranke der Abwehr, gleichzeitig aber auch ein 
Leben des Franziskus, das dem unbegreiflichen Zeichencharakter des gött- 
lichen Wirkens in der Geschichte Zug um Zug nachspürte und seinen eigent- 
lichen Sinn darzulegen suchte. Man möchte meinen, daß Bonaventura als 
Generaloberer der Franziskaner alles darangesetzt hätte, Franziskus als 
Idealgestalt seines Ordens und als leuchtendes Vorbild herauszustellen. 
Gerade das tat er nicht. Die Quintessenz seines Denkens, die sich am Ende 
herausstellte, lautete sogar, wenn man sie zuspitzt: Franziskus war kein 
Franziskaner! Sollte diese These stimmen, dann wäre dadurch nicht nur 
Bonaventura gerechtfertigt, sondern sogar der Zeichensinn des Franzis- 
kus und seine geheimnisvolle Lebensgestalt aus dem Wesen der Kirche 
authentisch gedeutet. 

Bonaventura versucht in seinem letzten Werk, dem Hexaemeron, seiner 
mittelalterlichen Gegenwart gemäß eine Entsprechung zwischen der himm- 
lischen und der irdischen Hierarchie, zwischen der Dienstfunktion der Chöre 
der Engel und der Orden der Streitenden Kirche der Weltzeit bis in seine 
von großen Glaubensbedrängnissen aufgewühlte Zeit aufzustellen28. Nach- 
dem entsprechend dem von Augustinus bestimmten Denken der Väter die 
bisherigen Orden der Kirche den Chören der Engel zugeteilt wurden, blei- 
ben in der Himmlischen Hierarchie Cherubim und Seraphim, in der irdi- 
schen aber die Bettelorden übrig. Wie leicht wäre es gewesen, den beiden 
Chören des Himmels die beiden größten Orden der Kirche, die Domini- 
kaner und Franziskaner zuzugesellen, wobei den Franziskanern natürlich 
der seraphische Dienst des äußersten Glühens zugefallen wäre. Wiederum 
tut Bonaventura das nicht. Er teilt die irdische Entsprechung zur Dienst- 
funktion der Cherubim in die, die das Speculatorium, das durchdringende 
Erforschen verrichten, und in die, die in der Kirche die Unctio, die Salbung 
zu verwalten haben, den Geist der strömenden Liebe des Herrn. Genau 
diese beiden Funktionen sieht er in der irdischen Hierarchie durch Domi- 
nikaner und Franziskaner erfüllt, wobei er ausruft: •O daß doch niemals 
jene Liebe oder Salbung von den Cherubim weiche"29. 

Übrig bleiben die Seraphim, der Chor der Gott nächsten Engel, der 
Chor der Entbrennenden. Ihnen entspricht keiner der bekannten Orden 
der Kirche. Aber gibt es für sie keine Entsprechung auf Erden? Hier ent- 
faltet sich die einzigartige These Bonaventuras, daß es in der Kirche der 
Weltzeit, durch alle Jahrhunderte hindurch, einen geheimen Orden der 
von Gott Geliebten gibt, die ganz und gar den Seraphim entsprechen und 

28 Bonaventura, Collationes in Hexaemeron; XXII, 21; a. a. O. S. 704 ff. 
29 Bonaventura, Collationes in Hexaemeron; XXII, 21; a. a. O. S. 704 f. 



Reserven der Hoffnung 353 

denen Gott kundtut, daß die Kirche der Weltzeit nur durch die Leiden 
äußerster Christusförmigkeit zur Vollendung gelangt. Wer alles zu diesem 
Orden gehört, wissen wir nicht. Behutsam sagt Bonaventura von Franzis- 
kus: •De isto videtur fuisse Franziscus", •er schien diesem Orden anzuge- 
hören"30. Auch Paulus und Johannes, so meint er, gehören zu ihm. Das ist 
der Orden der Stigmatisierten, der durch alle Zeiten geht und dessen Glie- 
der wie Paulus sagen können: •Fortan werde mir keiner mehr lästig, 
denn ich trage die Wundmale meines Herrn an meinem Leibe"31. 

Diesem Gedanken von einem seraphischen Orden quer durch die Ge- 
schichte liegt die Vorstellung zugrunde, daß auch die Vollendung der Kir- 
che in der Weltzeit durch die gnadenhafte Erweckung Einzelner zur vollen 
Christusförmigkeit so vorbereitet wird, daß in ihnen das Leidensgeheim- 
nis Jesu ganz offenbar zutage tritt, ebenso die Tröstung des Heiligen Gei- 
stes und die Aufhebung der Erde in die Nähe des Vaters. Indem Einzelne 
der gnadenhaften Erwählung in sich Raum geben, bleibt durch sie die 
Erde in beständiger leibhafter Berührung mit der verwandelnden Lebens- 
kraft des verklärten Christus, auch inmitten wachsender Dämonie in der 
Weltzeit. Damit wird Franziskus, wenn er ein Exponent dieses geheimnis- 
vollen Ordens in der Zeit der Geschichte der Kirche sein darf, aus jeglicher 
Enge einer ordensinternen Inbesitznahme herausgerückt und ganz dem 
Geheimnis der Kirche zugewiesen, die an diesen erwählten Gliedern ihr 
eigenes Geheimnis der Hingabe und des Harrens zeithaft eindringlich dar- 
stellt. 

Reserven der Hoffnung 

Eugen Biser, München 

Christus in eurer Mitte; 
er ist die Hoffnung auf 
die Herrlichkeit (Kol 1, 27) 

Der zeitgemäße Appell 

Um die Aktualität der Botschaft Jesu glaubhaft zu machen, griff Milan 
Machovec in seiner (1973 erschienenen) Monographie Jesus für Atheisten' 
zu dem kühnen, aber durchaus legitimen Mittel, Worte des Evangeliums 
in die Sprache unserer Zeit zu übertragen. Dasselbe soll hier mit einem 

30 Bonaventura, Collaliones in Hexaemeron; XXII, 22; a. a. O. S. 706 f. 
31 Gal 6, 17. 




