Reserven der Hoffnung 353

denen Gott kundtut, dafl die Kirche der Weltzeit nur durch die Leiden
auBlerster Christusformigkeit zur Vollendung gelangt. Wer alles zu diesem
Orden gehort, wissen wir nicht. Behutsam sagt Bonaventura von Franzis-
kus: ,De isto videtur fuisse Franziscus®, ,er schien diesem Orden anzuge-
héren“®. Auch Paulus und Johannes, so meint er, gchéren zu ihm. Das ist
der Orden der Stigmatisierten, der durch alle Zeiten geht und dessen Glie-
der wie Paulus sagen konnen: ,Fortan werde mir keiner mehr lastig,
denn ich trage die Wundmale meines Herrn an meinem Leibe®®.

Diesem Gedanken von einem seraphischen Orden quer durch die Ge-
schichte liegt die Vorstellung zugrunde, daf§ auch die Vollendung der Kir-
che in der Weltzeit durch die gnadenhafte Erweckung Einzelner zur vollen
Christusférmigkeit so vorbereitet wird, daf} in ihnen das Leidensgeheim-
nis Jesu ganz offenbar zutage tritt, ebenso die Trostung des Heiligen Gei-
stes und die Aufhebung der Erde in die Ndhe des Vaters. Indem Einzelne
der gnadenhaften Erwiahlung in sich Raum geben, bleibt durch sie dic
Erde in bestdndiger leibhafter Berithrung mit der verwandelnden Lebens-
kraft des verklarten Christus, auch inmitten wachsender Damonie in der
Weltzeit. Damit wird Franziskus, wenn er ein Exponent dieses geheimnis-
vollen Ordens in der Zeit der Geschichte der Kirche sein darf, aus jeglicher
Enge einer ordensinternen Inbesitznahme herausgeriickt und ganz dem
Geheimnis der Kirche zugewiesen, die an diesen erwéhlten Gliedern ihr
eigenes Geheimnis der Hingabe und des Harrens zeithaft eindringlich dar-
stellt.

Reserven der Hoffnung
Eugen Biser, Minchen

Christus in eurer Mitte;
er ist die Hoffnung auf
die Herrlichkeit (Kol 1, 27)

Der zeitgemifie Appell

Um die Aktualitdt der Botschaft Jesu glaubhaft zu machen, griff Milan
Machovec in seiner (1973 erschienenen) Monographie , Jesus fiir Atheisten’
zu dem kithnen, aber durchaus legitimen Mittel, Worte des Evangeliums
in die Sprache unserer Zeit zu ibertragen. Dasselbe soll hier mit einem

30 Bonaventura, Collationes in Hexaémeron; XXI1I, 22; a. a. O. S. 706 1.
31 Gal 6, 17.



Eugen Biser 354

der bekanntesten Worte aus der alttestamentlichen Heilsgeschichte ge-
schehen. Es ist an die Hoffnungs- und Emigrationsgestalt Abrahams
gerichtet; und es bleibt offen, ob es ihm motivierend oder bekriftigend
und bestétigend zugesprochen ist. Jedenfalls folgt es dem schweren An-
sinnen, das Jahwe an ihn richtet, auf dem Fufi:

Zich fort aus deinem Land, aus deiner Sippe,
aus deinem Vaterhaus und geh’ in das Land,
das ich dir zeigen werde! Ich will dich zu
einem grofien Volke machen und dich segnen,
und ich will dir einen groflen Namen geben.
Sei ein Segen! (Gen 12, 1f)

In die Sprache unsercr vielfach resignierenden und trotz des Uberangebots
an Utopien im Grunde zukunftsfremden Zeit {ibersetzt, konnte die Schlufi-
wendung des Gottesworts an Abraham lauten:

Sei ein Hoffnungszeichen;
hilf andern hoffen!

In dieser Sprachgestalt ist der an Abraham gerichtete Imperativ wie kaum
ein anderer an der Zeit. Denn unsere Gegenwart ist im Bewuftsein vieler
eine Zeit tiefer Resignation und Hoffnungslosigkeit. Obwohl die politi-
sche Unruhe der letzten Jahre abgeklungen ist und die bedngstigende
Rezession auf dem wirtschaftlichen Sektor gleichfalls im Begriff steht,
tberwunden zu werden, lautet die Diagnose, die dem Menschen dieser
Zeit gestellt werden mufi, nach wie vor ,hoffnungslos’ — und dies in einem
ganz wortlichen Sinn. Denn der Mensch der Gegenwart lebt weithin, wie es
der Epheserbrief im Blick auf den vorchristlichen Zustand sciner Adressa-
ten ausdriickt: ,ohne Hoffnung und ohne Gott in dieser Welt* (2, 12). Auch
der Christ nimmt an diesem Schicksal weitgehenden Anteil. Von ihm
gilt nicht mehr, dafl er sich durch seine Hoffnung, wie Paulus es noch als
selbstverstindlich unterstellt, von der resignierenden Masse derjenigen
unterscheidet, ,die keine Hoffnung haben“ (1 Thess 4, 18). Mit ihnen zu-
sammen ist er unter das gleiche Joch der Hoffnungslosigkeit gebeugt.

Ursachen der Resignation

Das kann uns nicht verwundern; denn die entmutigenden hoffnungswid-
rigen Zeiterscheinungen sind mit Handen zu greifen! Einige davon stehen
massiv und drohend schon ganz im Vordergrund der zeitgeschichtlichen
Szenerie. So sehen viele Zeitgenossen das Gespenst der Bevolkerungs-
explosion lawinenhaft, alles unter sich begrabend, auf sich zukommen.
Andere flirchten — und das angesichts der hinter uns liegenden Erfahrungen



Reserven der Hoffnung 355

nicht ohne Grund —, daf sich die Energie- und Nahrungsquellen der Erde
schon in naher Zukunft erschépfen konnten, und dafl die Menschheit dem-
gemifl, wenn kein Wunder geschieht, einem Zustand totaler Verelendung
entgegengeht. Wieder andern gerit der Gedanke der Umweltverschmut-
zung zum Alptraum; sie sehen die Erde in einer gespenstischen Verfas-
sung vor sich, die dem Menschen keine Lebensmdglichkeit mehr bietet.

Dennoch sind diese konkret motivierten Formen der Hoffnungslosig-
keit noch nicht die schlimmsten. Mit der Hoffnungslosigkeit verhalt es
sich vielmehr wie mit dem Unglauben. Auch er erreicht seine gefdhrlichste
Spitze nicht dort, wo er in Frage stellt und kdmpft, sondern in jener
schleichenden Form, die iiber die Moglichkeiten des Glaubens zur Tages-
ordnung tibergeht und nicht mehr reagiert. Analog zu diesem ,stummen
Unglauben® gibt es auch eine Hoffnungslosigkeit, die sich nicht etwa auf
besonders bedrohliche Zeiterscheinungen bezieht, sondern einfach — als sei
es das Selbstverstindlichste von der Welt — der Zukunft den Riicken kehrt.
Es ist die Hoffnungslosigkeit jener, die dahinleben, als gibe es fiir sie
nichts mehr, wofiir sie sich einsetzen, erwdrmen, engagieren konnten.
Viele, allzuviele sind von ihr befallen. Sie fiihlen sich beruflich iiberfor-
dert, menschlich enttduscht, im Stich gelassen und vereinsamt. Und manche
Ziige im Antlitz der Gegenwart scheinen ihnen nur zu sehr recht zu geben.
Die Hoffnungsinseln, die infolge der ungeheuren Leiderfahrung des Zwei-
ten Weltkriegs und seiner Nachwehen zustande kamen, schmelzen dahin
wie Eisberge im Golfstrom. Die Vereinten Nationen verlieren an
Aautoritit und Prestige, grofl gedachte Friedensinitiativen zerbrockeln un-
ter unseren Augen, die Entwicklungshilfe, eine der grofiten Errungen-
schaften im politischen Leben der Gegenwart, schligt entweder in Neo-
kolonialismus um oder verfehlt das ihr zugedachte Ziel. Wichtiger als
diese vordergriindigen Symptome sind jedoch vier Faktoren, die gleichsam
unter der Oberfliche des Zeitgeschehens liegen und deshalb ausdriicklich
nambhaft gemacht werden sollen.

Die erschwerenden Umstinde

Als erster dieser Faktoren sei dieungeheure Komplizierung unserer Lebens-
welt erwiahnt. Der Mensch, der heute antritt, um sich den berithmten
,Platz an der Sonne‘ zu erkiimpfen, hat es unbestreitbar schwerer als der
Angehérige fritherer Generationen, weil sich die Verhiltnisse auf eine
frither unvorstellbare Weise kompliziert und verunkldrt haben. Man er-
innere sich nur daran, da wir fast nicht mehr leben konnen ohne die
Hilfe von Apparaturen und Mechanismen, deren Aufbau und Funktions-
weise nur noch wenigen Experten durchschaubar ist. Wie die Astronauten
in den Weltraumraketen sind wir alle an Versorgungssysteme angeschlos-



Eugen Biser 356

sen, auf deren Funktionstiichtigkeit wir auf Gedeih und Verderb ange-
wiesen sind, ohne dafl wir sie begreifen. Deshalb bietet unsere Lebenswelt
bei aller Rationalitit zugleich den Eindruck eines undurchdringlichen
Dschungels, in dem man sich nur mit grofiter Mithe zurechtfindet.

Ein zweites hingt damit zusammen: die Biirokratisierung der ganzen
Lebensverhaltnisse. Wohin man kommt, bei Behérden, Amtern, Instanzen,
sicht man sich mit einem vielschichtigen System konfrontiert, das nicht
von ungefahr an jene alptraumhafte Gegenwelt erinnert, wie sie Franz
Kafka in seinen Erzdhlungen beschwor. Darin meldet sich eins der
schwersten Probleme unserer Gegenwart zu Wort: das Ungleichgewicht
zwischen Person und Institution. Daf} die Biirokratie derartig auszuwuchern
vermochte, hingt urséchlich damit zusammen, daf sich die Person ailent-
halben auf dem Riickzug vor iiberméchtig gewordenen Steuerungs- und
Verwaltungsapparaturen befindet.

Als dritter, damit wiederum eng verbundener Faktor ist die Rationali-
sierung der gegenwirtigen Lebenswelt zu nennen. Allenthalben trium-
phiert die Zahl, die Quantitit. Qualitatives wird, wo immer es nur angeht,
auf Quantititen und Quantitatsunterschiede zuriikgefithrt und dadurch
um sein Eigenleben und Eigengewicht gebracht. Davon leitet sich die
makabre Schablonenhaftigkeit der Gesamtszenerie her. Mit Nietzsche
kénnte man sagen, daf sich die Beleuchtung aller Dinge verindert habe.
Die Farben sind aus unserer Welt gewichen. Was blieb, ist eine Welt der
Zahl, des Numerischen, der Quantitit, ein trostloses Grau in Grau.

Nicht unerwahnt bleibe auch ein Viertes, das sich am deutlichsten in der
Studentenrevolte der vergangenen Jahre abzeichnete. Sie verfolgte das
unsinnige Ziel einer totalen Politisierung der gesamten Lebenswelt. Sie
verfolgte es sicher nicht ohne ein partielles Recht, jedoch mit dem ebenso
bestiirzenden wie vorhersehbaren Effekt, dafl in den schmalen Teilberei-
chen, auf denen dieses Ziel erreicht wurde, anstelle der erhofften Paradiese
die totale Verwiistung der Verhaltnisse eintrat. Auch hier steht, wie im
Fall der Biirokratisierung, eine fatale Gleichgewichtsverschiebung im Hin-
tergrund. Wer der Politisierung aller Lebensverhiltnisse das Wort redet,
verspricht sich alles Heil von der Struktur und ihrer méglichen Verande-
rung. Damit beschneidet er aber den Raum, in dem sich mitmenschliche
Initiativen entfalten und dialogische Bezichungen ankniipfen kénnen.
Wo von der Strukturverinderung die Losung aller Weltprobleme erwar-
tet wird, bleibt die Person und ihr Interesse auf der Strecke.

Felder der Hoffnungslosigkeit

Von der Hoffnungslosigkeit, die den Eintritt des jungen Menschen in die
iberkompliziert und undurchschaubar gewordene Lebenswelt umschattet,



Reserven der Hoffnung 357

war bereits die Rede. Daf} dieser Schatten bereits auf die Schule fallt, in
der Leistungsdruck und Erfolgszwang die Freude an den vermittelten Er-
kenntnissen in ihr Gegenteil verkehren, wurde von den Verantwortlichen
erst neuerdings, hoffentlich nicht allzuspét, wahrgenommen und in erregten
Diskussionen verhandelt. Wenn man sich die Modelle vor Augen fiihrt, die
dem Schulsystem in diesem Jahrhundert zugrunde lagen, kann man sich
iber dieses Ergebnis nicht wundern. In der Wilhelminischen Ara war es,
vergrobernd gesprochen, das Modell der ,Bildungskaserne’, in der Zeit
zwischen den Weltkriegen das der ,Bildungsfabrik’ und in der Zeit seit der
Jahrhundertmitte das ,Bildungsparlament’. Und doch liegt es auf der
Hand, daf} keines dieser Modelle geeignet war, die Begegnung des jungen
Menschen mit der Bildungswelt so zu gestalten, dafl sie ihm zu wahrer
Selbstfindung zu verhelfen vermochte. Unter dem Druck der Anforderun-
gen und unter der Kaskade fruchtloser Diskussionen geriet das personale
Interesse hoffnungslos ins Hintertreffen, wurde das Bildungsgut zum Ge-
genstand des Horrors anstatt des Entziickens. Kein Wunder, dafl fir viele,
wie es ein evangelischer Sprecher unlingst formulierte, die Lebensfrage
bereits im negativen Sinne entschieden ist, bevor das Leben fir sie auch
nur richtig begann.

Kaum besser steht es mit dem zweiten Feld, dem Arbeitsbereich. Auch
wenn es unter erheblichen Anstrengungen gelungen ist, die Arbeitslosen-
quote innerhalb ertriglicher Grenzen zu halten, ist das Problem, das sich
hier stellt, damit noch keineswegs bewiltigt. Denn fiir viele, allzuviele,
bringt die Arbeit keine menschliche Befriedigung mehr. Mit dem Stich-
wort von der ,Entfremdung‘ des Arbeiters von seinem Produkt hat Karl
Marx schon vor iiber einem Jahrhundert auf diesen Notstand nachdricklich
hingewiesen. Tatsdchlich ist fiir eine untragbar grofle Anzahl von Men-
schen der Beruf zu einer lebenslangen Enttduschung geworden. Die zu-
nehmende Notwendigkeit eines ein- oder gar mehrmaligen Berufswechsels
lalt keine volle Identifikation aufkommen; das Einerlei der Ablaufe, die
Stereotypie der Dienstleistungen verhindern in immer stirkerem Mafle
das Gefihl personlicher Befriedigung. Kein Wunder, wenn viele nach ei-
nem Arbeitstag in der Fron eines ungeliebten Berufs keine Initiative zu
einer sinnerfillenden Privattitigkeit und keinen Sinn fiir die Anspriiche
eines kultivierten Familienlebens aufbringen, sondern dem seichten Un-
terbaltungsangebot der Massenmedien willenlos zum Opfer fallen.

Nodh ein letzter Bereich, in dem sich Hoffnungslosigkeit ausbreitet, sei
ausdriicklich angesprochen. Er betrifft die Frustration, unter der viele al-
ternde Menschen ihre Tage verbringen. Wéhrend viele Jugendliche das
Gefthl haben, nicht gebraucht zu werden, leiden viele Alternde unter
dem Eindruck, nicht mehr erwiinscht oder gar tberfliissig zu sein. Vielfach



Eugen Biser 358

sind die Altenheime zu Parkpldtzen resignierender Existenzen geworden.
Fiir sie endet das Leben, wie es fir andere beginnt und fiir wieder andere
verlauft: im Zeichen der Hoffnungslosigkeit.

Der Anfang der Hoffnung

Doch in eben diese Welt der groflen Verdiisterung, der fehlenden Farben,
der verschlossenen Tiren zur Zukunft, der umfassenden Enttauschung und
Resignation ist der grofle Imperativ hineingesprochen: Sei ein Hoffnungs-
zeichen; hilf andern hoffen! Wenn man die Richtung bedenkt, in die fast
alle Zeichen der Zeit deuten, kénnte man sich fragen, ob es sich hier nicht
um eine besonders feine und geféhrliche Dosis jenes Opiums handelt, das
der Glaube nach Ansicht der marxistischen Religionskritik der bedriickten
und bekiimmerten Menschheit verabreicht. Oder handelt es sich, entgegen-
kommender gesehen, um den fast verzweifelten Appell an die ungehobenen
ethischen Energien des Menschengeistes, also um einen Appell nach Art
des Imperativs, den Kant auf die Formel brachte: Du kannst, denn du sollst!
Aber der Gottesspruch an Abraham ist weder eine leere Vertrostung noch
ein formaler Appell an die verborgenen Energien des sittlichen Menschen.
Deshalb lautet seine Grundformel auch nicht: Du kannst, denn du sollst,
sondern: Du kannst, denn du bist! Wir konnen in dieser Welt der Hoff-
nungslosigkeit einen Anfang der Hoffnung machen, weil Gott diesen An-
fang mit uns gemacht hat. Unser Konnen fliefit aus diesem Sein. Um dieses
Sein geht es im Kern des Christentums. Denn das Christentum ist nicht nur
eine Religion des Kreuzes und des Leidens, sondern mehr noch die der
Leidiiberwindung und der Auferstehung. Es ist, wie keine andere der
Weltreligionen, die Religion der Hoffnung, des Friedens und der Liebe.
Mit diesen drei grundlegenden Giitern verhdlt es sich freilich so wie mit
der Wahrheit, von welcher Jesus sagt, daf sie getan werden muf}, wenn
sie ans Licht kommen soll. Sie stellen sich mit dem Glauben zusammen nicht
ohne weiteres ein. Sie miissen vielmehr eingeiibt werden, wenn sie zum
Tragen kommen sollen. Die Einiibung der Hoffnung aber hat den Charak-
ter einer Konversion, genaugenommen sogar einer dreifachen Konversion:
der Hinwendung zu Gott, zum Mitmenschen und zu uns selbst. Nur in dem
Maf, wie wir sie vollziehen, werden wir hoffnungsfiahig und hoffnungs-
willig, lernen wir fir uns und andere zu hoffen.

Die dreifache Konversion

Fiirs erste lebt die Hoffnung aus der Hinwendung zu Gott. Man kann sich
nicht oft genug klarmachen, daBl Jesus als Revolutionir des Gottesverhilt-
nisses in die Religionsgeschichte eingetreten ist. Im Unterschied zu allen
anderen Religionsstiftern liefl er es bei dem zwiespaltigen Gefiihl nicht



Reserven der Hoffnung 359

bewenden, das den religiosen Menschen in der Form bewegt, daf er sich
gleichzeitig zu Gott als seinem héchsten Erfillungsgut hingerissen und
von ihm als dem Unvergleichlich-Andern zuriickgestoflen sieht. Diesem
Gefiihlszwiespalt setzte Jesus dadurch ein Ende, dafi Gott durch ihn defi-
nitiv und unwiederruflich das Antlitz des Vaters empfing. Dieser Gott ist
die Quelle unserer Hoffnung. Er hélt die Tiir der Zukunft fur uns offen.
Er nimmt uns unter die Fligel seiner Vorsehung und senkt die Keime
kindlichen Vertrauens in unser Herz. Um dieses Gottes willen dirfen
wir hoffen. Denn er ist der ,Gott der Hoffnung’, von dem sich der Romer-
brief ,iiberstromende Hoffnung in der Kraft des Heiligen Geistes“ ver-
spricht (15, 18).

Auf derselben Linie bewegt sich der Botschafter dieses Gottes, iiber
dessen Wirken wie eine grofie Initiale die Seligpreisung der Armen und
Trauernden steht. Gemeint sind damit nicht die in einem dufleren oder
inneren Sinn Enterbten oder durch einen Verlust Bekimmerten und Be-
tritbten. Mit dieser Seligpreisung spricht Jesus vielmehr diejenigen an,
die mit den eingespielten Lebensverhéltnissen nicht zurechtkommen und
tiberdies nicht gewillt sind, ihren Frieden mit dem Bestehenden zu machen.
Thnen st6fit er mit seiner Botschaft vom Gottesreich die Tiir zu einer neuen
Zukunft auf, indem er sich selbst als Halt und Herberge anbietet. Das ist
der Sinn seiner groflen Einladung an die Bedriickten und Bedringten
aller Zeiten: ,Her zu mir, ihr Bedriickten und Bedridngten; ich will euch
Ruhe geben!“ (Mt 12, 28). So hat auch er mit uns den Anfang gemacht.
Wir brauchen nur mitzugehen. Und die Einibung der Hoffnung, auf die
es zentral ankommt, ist die Zustimmung zu seiner Botschaft, das Mitgehen
auf seiner Bahn.

Nicht weniger wichtig ist im Interesse der Hoffnung die Konversion
zum Mitmenschen. Ein alteingespieltes Gefiihl hat es dahin gebracht, dafl
wir in ihm zundchst nur den unbequemen Konkurrenten und Rivalen se-
hen. Auch hier hat Jesus einen Wandel herbeigefiihrt, indem er uns im
Mitmenschen den Néchsten erkennen liefl. Eine seiner schonsten Parabeln,
das Gleichnis vom Barmherzigen Samariter, will uns den zuldnglichen
Begriff davon vermitteln; und der besagt: ,Liebe deinen Nichsten wie
— und als — dich selbst®. Denn das ist dem Gleichnis Jesu zufolge der
Nachste: das Wunder aller Wunder. Die staunenswerte Tatsache, daf}
es mich in meiner Armut und Grofe noch einmal gibt, hineingespiegelt
in die Umwelt, so dafl das, was ich mir bin und bedeute, im Antlitz des
andern noch einmal begegnet, wieder geschenkt wird, nicht als eine
seelenlose Doublette, sondern als die begliickende Wiederholung dessen,

was ich mir mit meinen innersten Sehnsiichten und hochsten Anspriichen
bin.



Eugen Biser 360

Zur Hoffnung gehért aber auch die dritte Konversion, die Hinwendung
wu uns selbst. Wiederum hat es ein alteingespieltes Verhaltensmuster dahin
gebracht, dafl wir meistens in Form von Aggressionen reagieren. Und
die Verhaltensforschung &lteren Datums hat die Vorstellung von der
durchgingigen Aggressivitit des Menschen denn auch unverziiglich, wenn
gliicklicherweise auch nicht unwidersprochen, zu ihrem Dogma erhoben.
Wer aber dem seelischen Mechanismus auf den Grund geht, der weifl, dafl
Aggressionen immer nur das Vorletzte sind, Ausdruck von Angst und
Unsicherheit. Sobald diese ausgerdumt sind, kommt etwas ganz anderes
zum Vorschein: das urmenschliche Verlangen nach Verstindnis und Ver-
bundenheit. Erst sckundéir ist der Mensch das Wesen der Aggression,
primar dagegen — und auch dafiir steht Jesus mit seiner Lebenswirklich-
keit und mit seiner Botschaft ein — das Wesen des Vertrauens, der Hingabe
und der Liebe. Wer sich darauf zuriickbesinnt, findet in sich selbst ,Grund
zur Hoffnung.

Felder der Bewahrung

Wenn sich aus alledem ein Ergebnis ablesen 1i83t, dann dies, daf es mehr
Reserven der Hoffnung gibt, als es der frustrierte und mutlos gewordene
Mensch der Gegenwart einzugestehen wagt. Es kommt nur darauf an,
diese Quellen zu entdecken und zum Fliefen zu bringen. Doch darin
liegt eine nicht unbetrachtliche Schwierigkeit. Denn die Quellen der Hoff-
nung fliefen nicht in méchtigen Kaskaden, sondern nur in feinen, manch-
mal fast unsichtbar feinen Strahlen. Erst in der Zusammenfassung aller
ergeben sie einen Effekt, der die Welt verandert. Weil diese Zusammen-
fassung erst am Ende, keinesfalls jedoch am Anfang zu erwarten ist, wire
es toricht, schon vom Anfang eine sichtbare Verdnderung der Verhiltnisse
zu erwarten. Auch der Glaube an die Botschaft Jesu kann keine Arbeits-
platze aus dem Boden stampfen, die Vernichtungswaffen nicht unschadlich,
die Umweltverschmutzung nicht ungeschehen machen, die Bevolkerungs-
explosion nicht stoppen. IThm das abverlangen, ware Vermessenheit und
Wahn. Die realistische Hoffnung, zu der wir allein berechtigt sind, sieht
vergleichsweise bescheidener und innerlicher aus. Wer sich aber dariiber
im klaren ist, daf alle weltverandernden Bewegungen mit einer neuen
Einstellung zur Welt begannen, wird darin keinen Mangel sehen. Vielmehr
wird er dem Satz zustimmen, dafl der Weg der Hoffnung in erster Linie
eine Frage der menschlichen Innerlichkeit sei. In modernerer Formulierung
konnte man auch sagen, es komme darauf an, einen von der Hoffnung ge-
tragenen Wandel des Bewufltseins herbeizufiihren.

Was davon konkret zu erwarten ist, zeigt sich dort, wo sich unsere Hoff-
nung zundchst bewdhren mufl: im Umgang mit unserer alltéiglichen Le-



Reserven der Hoffnung 361

benswelt. Man tut gut daran, sich in diesem Zusammenhang an die Weis-
heit der antiken Orakel erinnern zu lassen. Sie gingen davon aus, daf}
zwischen den dufleren Ereignungen eines Menschenlebens und seiner inne-
ren Einstellung ein enger Wechselbezug herrscht. Wer von vornherein
skeptisch und resignierend an seine Lebensaufgabe herangeht, darf sich
nicht wundern, wenn die Dinge auch tatsichlich schiefgeben und das, was er
unterschwellig befirchtet, auch eintritt. Mit ihrem Zuspruch zielten die
Orakel darauf ab, die Pechstrihne dadurch zu zerschneiden, daf} sie dem
Menschen zu einer neuen Grundeinstellung verhalfen. Dazu will uns, viel
nachdriicklicher noch als sie, auch die christliche Hoffnung Gberreden. Mit
ihren sanften Impulsen will sie uns dazu verhelfen, dafl wir die Vorlei-
stung eines wahrhaft christlichen Optimismus erbringen und, anstatt voller
Angst und Befirchtungen, vertrauensvoll an die Alltagswirklichkeit und
ihre Aufgaben herangehen. Irgendwann — so versichert uns die Hoffnung
— wird die sperrige und widerstdndige Lebenswelt dann nachgeben und
uns jene Chance einrdumen, die wir fiir unser duferes und inneres Fort-
kommen brauchen.

Unschwer 1afit sich das auf die Bereiche ausdehnen, in denen sich die
Hoffnungslosigkeit besonders breitmacht. Kein Leistungsdruck ist so grof},
daf} unter ihm nicht auch echte Leistungsfreude aufkommen konnte, keine
Verrichtung so geisttotend und 6de, dafl ,zwischen den Zeilen‘ nicht auch
das personliche Interesse zu seinem Recht kdme, kein Beruf so lebensfremd,
dafl darin keinerlei Befriedigung zu finden ware. Indessen besteht unsere
Welt aber nicht nur aus Tatsachen und Aufgaben, sondern auch — und vor
allem auch — aus Menschen. Ihnen miissen wir vor allem als Hoffende ge-
geniibertreten. Das aber ist gleichbedeutend mit der Bereitschaft, unseren
Mitmenschen das Gefiihl zu vermitteln, daf ein jeder gebraucht wird, daf}
es auf einen jeden ankommt, daf} keiner, auch nicht der Behinderte und Al-
ternde, tiberfliissig ist, weil die groflen Menschheitsaufgaben nur im brider-
lichen Zusammenschluf} aller, nur in solidarischer Kooperation 16sbar sind.

Was draufien leuchten soll, mufl aber zuerst im eigenen Haus seinen
Anfang nehmen. Und das heifit, dafl die Einiibung unserer Hoffnung in
der Kirche beginnen muff. Hier, in dieser nachkonziliar zerkliifteten Kirche,
miifite endlich Schlufl gemacht werden mit der leidigen Konfrontation.
Denn die Positionskdmpfe, die sich fast schon Gber ein Jahrzehnt hinziehen,
brachten kaum einen Erkenntnisfortschritt, dafiir aber unertriglich viel
Leid und Verbitterung. Progressive und Konservative sollten sich daher
bewuflt werden, dafl sie in dem einen Boot des Glaubens sitzen und dafl
es nur der zusammengefafiten Kraft aller gelingen wird, diesem Boot den
rechten Kurs zu geben. Die allzu stirmisch Vorandringenden miissen sich
sagen lassen, dafl gewaltsame Anderungsversuche immer nur zu Riick-



Eugen Biser 362

schlagen und rackldufigen Entwicklungen fiihrten. Und die allzusehr am
Hergebrachten Haftenden miissen sich fragen lassen, ob sie am Ende die
Form nicht mit dem Inhalt verwechseln. Wichtig ist nur der Wein, der in
die Schlduche gegossen werden mufl; die Schliuche selbst, alt oder neu,
sind blofle Gefafle und als solche austauschbar.

Wo von der Hoffnung die Rede ist, darf auch die Theologie nicht uner-
wihnt bleiben, zumal sie sich in einzelnen ihrer modernen Formen gerade-
zu zur Sprecherin der Hoffnung gemacht hat. Sie ist noch weit davon ent-
fernt, das bewegende, hilfreiche, ziindende Wort gesprochen zu haben,
das Welt und Kirche heute von ihr erwarten. Dazu ist sie auch nicht ohne
weiteres imstande. Wenn ihr dieses Wort geschenkt werden soll, dann nur,
wenn die menschlichen — und christlichen - Voraussetzungen dafiir gegeben
sind. Und dije bestehen in der gesammelten, gespannten Erwartung dieses
Himmelsgeschenks, zu der sich alle nach dem Vorbild der auf die Herab-
kunft des Geistes wartenden Jiingergemeinde bereitfinden sollten. Bei die-
ser briiderlichen Erwartung der hilfreichen Geistesgaben wiirde, ganz all-
mdhlich und unmerklich, der Hoffnung noch in einem ganz anderen — und
entscheidenden — Sinn der Boden bereitet werden. Eine Umstrukturierung
der religiésen Haltung wiirde sich vollziehen. Noch immer ist diese allzu
einseitig vertikal ausgerichtet. Es kommt aber darauf an, daf die Elfen-
beintiirme des religiésen Individualismus abgebaut und durch die Gebor-
genheit im briiderlichen Verbundensein mit allen ersetzt werden. Denn
Gott kann nicht in der Abgeschiedenheit vom Bruder, sondern nur in der
Gemeinschaft mit ihm gefunden werden: ,Gott hat keiner je geschaut;
wenn wir aber einander lieben, dann ist Gott in uns, und die Liebe zu ihm
ist in uns vollkommen*® (1 Joh 4, 12). Den unmittelbaren Anfang der Hoff-
nung kénnen wir freilich nicht schon hier, ihn miissen wir in uns selber
machen. Es muf} der Anfang in unserem eigenen Herzen sein! Dort miissen
wir lernen, unser Leben aus der Hand Gottes anzunehmen und es auf Gott
hin zu wagen. Deshalb sollten wir uns mit Abraham gesagt sein lassen:

Sei ein Hoffnungszeichen —
hilf andern hoffen!





