
Reserven der Hoffnung 353 

denen Gott kundtut, daß die Kirche der Weltzeit nur durch die Leiden 
äußerster Christusförmigkeit zur Vollendung gelangt. Wer alles zu diesem 
Orden gehört, wissen wir nicht. Behutsam sagt Bonaventura von Franzis- 
kus: •De isto videtur fuisse Franziscus", •er schien diesem Orden anzuge- 
hören"30. Auch Paulus und Johannes, so meint er, gehören zu ihm. Das ist 
der Orden der Stigmatisierten, der durch alle Zeiten geht und dessen Glie- 
der wie Paulus sagen können: •Fortan werde mir keiner mehr lästig, 
denn ich trage die Wundmale meines Herrn an meinem Leibe"31. 

Diesem Gedanken von einem seraphischen Orden quer durch die Ge- 
schichte liegt die Vorstellung zugrunde, daß auch die Vollendung der Kir- 
che in der Weltzeit durch die gnadenhafte Erweckung Einzelner zur vollen 
Christusförmigkeit so vorbereitet wird, daß in ihnen das Leidensgeheim- 
nis Jesu ganz offenbar zutage tritt, ebenso die Tröstung des Heiligen Gei- 
stes und die Aufhebung der Erde in die Nähe des Vaters. Indem Einzelne 
der gnadenhaften Erwählung in sich Raum geben, bleibt durch sie die 
Erde in beständiger leibhafter Berührung mit der verwandelnden Lebens- 
kraft des verklärten Christus, auch inmitten wachsender Dämonie in der 
Weltzeit. Damit wird Franziskus, wenn er ein Exponent dieses geheimnis- 
vollen Ordens in der Zeit der Geschichte der Kirche sein darf, aus jeglicher 
Enge einer ordensinternen Inbesitznahme herausgerückt und ganz dem 
Geheimnis der Kirche zugewiesen, die an diesen erwählten Gliedern ihr 
eigenes Geheimnis der Hingabe und des Harrens zeithaft eindringlich dar- 
stellt. 

Reserven der Hoffnung 

Eugen Biser, München 

Christus in eurer Mitte; 
er ist die Hoffnung auf 
die Herrlichkeit (Kol 1, 27) 

Der zeitgemäße Appell 

Um die Aktualität der Botschaft Jesu glaubhaft zu machen, griff Milan 
Machovec in seiner (1973 erschienenen) Monographie Jesus für Atheisten' 
zu dem kühnen, aber durchaus legitimen Mittel, Worte des Evangeliums 
in die Sprache unserer Zeit zu übertragen. Dasselbe soll hier mit einem 

30 Bonaventura, Collaliones in Hexaemeron; XXII, 22; a. a. O. S. 706 f. 
31 Gal 6, 17. 



Eugen Biser 354 

der bekanntesten Worte aus der alttestamentlidien Heilsgeschichte ge- 
schehen. Es ist an die Hoffnungs- und Emigrationsgestalt Abrahams 
gerichtet; und es bleibt offen, ob es ihm motivierend oder bekräftigend 
und bestätigend zugesprochen ist. Jedenfalls folgt es dem schweren An- 
sinnen, das Jahwe an ihn richtet, auf dem Fuß: 

Zieh fort aus deinem Land, aus deiner Sippe, 
aus deinem Vaterhaus und geh' in das Land, 
das ich dir zeigen werde! Ich will dich zu 
einem großen Volke machen und dich segnen, 
und ich will dir einen großen Namen geben. 
Sei ein Segen! (Gen 12, lf) 

In die Sprache unserer vielfach resignierenden und trotz des Überangebots 
an Utopien im Grunde zukunftsfremden Zeit übersetzt, könnte die Schluß- 
wendung des Gottesworts an Abraham lauten: 

Sei ein Hoffnungszeichen; 
hilf andern hoffen! 

In dieser Sprachgestalt ist der an Abraham gerichtete Imperativ wie kaum 
ein anderer an der Zeit. Denn unsere Gegenwart ist im Bewußtsein vieler 
eine Zeit tiefer Resignation und Hoffnungslosigkeit. Obwohl die politi- 
sche Unruhe der letzten Jahre abgeklungen ist und die beängstigende 
Rezession auf dem wirtschaftlichen Sektor gleichfalls im Begriff steht, 
überwunden zu werden, lautet die Diagnose, die dem Menschen dieser 
Zeit gestellt werden muß, nach wie vor hoffnungslos' - und dies in einem 
ganz wörtlichen Sinn. Denn der Mensch der Gegenwart lebt weithin, wie es 
der Epheserbrief im Blick auf den vorchristlichen Zustand seiner Adressa- 
ten ausdrückt: •ohne Hoffnung und ohne Gott in dieser Welt" (2, 12). Auch 
der Christ nimmt an diesem Schicksal weitgehenden Anteil. Von ihm 
gilt nicht mehr, daß er sich durch seine Hoffnung, wie Paulus es noch als 
selbstverständlich unterstellt, von der resignierenden Masse derjenigen 
unterscheidet, •die keine Hoffnung haben" (1 Thess 4, 13). Mit ihnen zu- 
sammen ist er unter das gleiche Joch der Hoffnungslosigkeit gebeugt. 

Ursachen der Resignation 

Das kann uns nicht verwundern; denn die entmutigenden hoffnungswid- 
rigen Zeiterscheinungen sind mit Händen zu greifen! Einige davon stehen 
massiv und drohend schon ganz im Vordergrund der zeitgeschichtlichen 
Szenerie. So sehen viele Zeitgenossen das Gespenst der Bevölkerungs- 
explosion lawinenhaft, alles unter sich begrabend, auf sich zukommen. 
Andere fürchten - und das angesichts der hinter uns liegenden Erfahrungen 



Reserven der Hoffnung 355 

nicht ohne Grund -, daß sich die Energie- und Nahrungsquellen der Erde 
schon in naher Zukunft erschöpfen könnten, und daß die Menschheit dem- 
gemäß, wenn kein Wunder geschieht, einem Zustand totaler Verelendung 
entgegengeht. Wieder andern gerät der Gedanke der Umweltverschmut- 
zung zum Alptraum; sie sehen die Erde in einer gespenstischen Verfas- 
sung vor sich, die dem Menschen keine Lebensmöglichkeit mehr bietet. 

Dennoch sind diese konkret motivierten Formen der Hoffnungslosig- 
keit noch nicht die schlimmsten. Mit der Hoffnungslosigkeit verhält es 
sich vielmehr wie mit dem Unglauben. Auch er erreicht seine gefährlichste 
Spitze nicht dort, wo er in Frage stellt und kämpft, sondern in jener 
schleichenden Form, die über die Möglichkeiten des Glaubens zur Tages- 
ordnung übergeht und nicht mehr reagiert. Analog zu diesem ,stummen 
Unglauben' gibt es auch eine Hoffnungslosigkeit, die sich nicht etwa auf 
besonders bedrohliche Zeiterscheinungen bezieht, sondern einfach - als sei 
es das Selbstverständlichste von der Welt - der Zukunft den Rücken kehrt. 
Es ist die Hoffnungslosigkeit jener, die dahinleben, als gäbe es für sie 
nichts mehr, wofür sie sich einsetzen, erwärmen, engagieren könnten. 
Viele, allzuviele sind von ihr befallen. Sie fühlen sich beruflich überfor- 
dert, menschlich enttäuscht, im Stich gelassen und vereinsamt. Und manche 
Züge im Antlitz der Gegenwart scheinen ihnen nur zu sehr recht zu geben. 
Die Hoffnungsinseln, die infolge der ungeheuren Leiderfahrung des Zwei- 
ten Weltkriegs und seiner Nachwehen zustande kamen, schmelzen dahin 
wie Eisberge im Golfstrom. Die Vereinten Nationen verlieren an 
Autorität und Prestige, groß gedachte Friedensinitiativen zerbröckeln un- 
ter unseren Augen, die Entwicklungshilfe, eine der größten Errungen- 
schaften im politischen Leben der Gegenwart, schlägt entweder in Neo- 
kolonialismus um oder verfehlt das ihr zugedachte Ziel. Wichtiger als 
diese vordergründigen Symptome sind jedoch vier Faktoren, die gleichsam 
unter der Oberfläche des Zeitgeschehens liegen und deshalb ausdrücklich 
namhaft gemacht werden sollen. 

Die erschwerenden Umstände 

Als erster dieser Faktoren sei die ungeheure Komplizierung unserer Lebens- 
welt erwähnt. Der Mensch, der heute antritt, um sich den berühmten 
,Platz an der Sonne' zu erkämpfen, hat es unbestreitbar schwerer als der 
Angehörige früherer Generationen, weil sich die Verhältnisse auf eine 
früher unvorstellbare Weise kompliziert und verunklärt haben. Man er- 
innere sich nur daran, daß wir fast nicht mehr leben können ohne die 
Hilfe von Apparaturen und Mechanismen, deren Aufbau und Funktions- 
weise nur noch wenigen Experten durchschaubar ist. Wie die Astronauten 
in den Weltraumraketen sind wir alle an Versorgungssysteme angeschlos- 



Eugen Biser 35fj 

sen, auf deren Funktionstüchtigkeit wir auf Gedeih und Verderb ange- 
wiesen sind, ohne daß wir sie begreifen. Deshalb bietet unsere Lebenswelt 
bei aller Rationalität zugleich den Eindruck eines undurchdringlichen 
Dschungels, in dem man sich nur mit größter Mühe zurechtfindet. 

Ein zweites hängt damit zusammen: die Bürokratisierung der ganzen 
Lebensverhältnisse. Wohin man kommt, bei Behörden, Ämtern, Instanzen, 
sieht man sich mit einem vielschichtigen System konfrontiert, das nicht 
von ungefähr an jene alptraumhafte Gegenwelt erinnert, wie sie Franz 
Kafka in seinen Erzählungen beschwor. Darin meldet sich eins der 
schwersten Probleme unserer Gegenwart zu Wort: das Ungleichgewicht 
zwischen Person und Institution. Daß die Bürokratie derartig auszuwuchern 
vermochte, hängt ursächlich damit zusammen, daß sich die Person allent- 
halben auf dem Rückzug vor übermächtig gewordenen Steuerungs- und 
Verwaltungsapparaturen befindet. 

Als dritter, damit wiederum eng verbundener Faktor ist die Rationali- 
sierung der gegenwärtigen Lebenswelt zu nennen. Allenthalben trium- 
phiert die Zahl, die Quantität. Qualitatives wird, wo immer es nur angeht, 
auf Quantitäten und Quantitätsunterschiede zurückgeführt und dadurch 
um sein Eigenleben und Eigengewicht gebracht. Davon leitet sich die 
makabre Schablonenhaftigkeit der Gesamtszenerie her. Mit Nietzsche 
könnte man sagen, daß sich die Beleuchtung aller Dinge verändert habe. 
Die Farben sind aus unserer Welt gewichen. Was blieb, ist eine Welt der 
Zahl, des Numerischen, der Quantität, ein trostloses Grau in Grau. 

Nicht unerwähnt bleibe auch ein Viertes, das sich am deutlichsten in der 
Studentenrevolte der vergangenen Jahre abzeichnete. Sie verfolgte das 
unsinnige Ziel einer totalen Politisierung der gesamten Lebenswelt. Sie 
verfolgte es sicher nicht ohne ein partielles Recht, jedoch mit dem ebenso 
bestürzenden wie vorhersehbaren Effekt, daß in den schmalen Teilberei- 
chen, auf denen dieses Ziel erreicht wurde, anstelle der erhofften Paradiese 
die totale Verwüstung der Verhältnisse eintrat. Auch hier steht, wie im 
Fall der Bürokratisierung, eine fatale Gleichgewichtsverschiebung im Hin- 
tergrund. Wer der Politisierung aller Lebensverhältnisse das Wort redet, 
verspricht sich alles Heil von der Struktur und ihrer möglichen Verände- 
rung. Damit beschneidet er aber den Raum, in dem sich mitmenschliche 
Initiativen entfalten und dialogische Beziehungen anknüpfen können. 
Wo von der Strukturveränderung die Lösung aller Weltprobleme erwar- 
tet wird, bleibt die Person und ihr Interesse auf der Strecke. 

Felder der Hoffnungslosigkeit 

Von der Hoffnungslosigkeit, die den Eintritt des jungen Menschen in die 
überkompliziert und undurchschaubar gewordene Lebenswelt umschattet, 



Reserven der Hoffnung 357 

war bereits die Rede. Daß dieser Schatten bereits auf die Schule fällt, in 
der Leistungsdruck und Erfolgszwang die Freude an den vermittelten Er- 
kenntnissen in ihr Gegenteil verkehren, wurde von den Verantwortlichen 
erst neuerdings, hoffentlich nicht allzuspät, wahrgenommen und in erregten 
Diskussionen verhandelt. Wenn man sich die Modelle vor Augen führt, die 
dem Schulsystem in diesem Jahrhundert zugrunde lagen, kann man sich 
über dieses Ergebnis nicht wundern. In der Wilhelminischen Ära war es, 
vergröbernd gesprochen, das Modell der ,Bildungskaserne', in der Zeit 
zwischen den Weltkriegen das der ,Bildungsfabrik' und in der Zeit seit der 
Jahrhundertmitte das ,Bildungsparlament'. Und doch liegt es auf der 
Hand, daß keines dieser Modelle geeignet war, die Begegnung des jungen 
Menschen mit der Bildungswelt so zu gestalten, daß sie ihm zu wahrer 
Selbstfmdung zu verhelfen vermochte. Unter dem Druck der Anforderun- 
gen und unter der Kaskade fruchtloser Diskussionen geriet das personale 
Interesse hoffnungslos ins Hintertreffen, wurde das Bildungsgut zum Ge- 
genstand des Horrors anstatt des Entzückens. Kein Wunder, daß für viele, 
wie es ein evangelischer Sprecher unlängst formulierte, die Lebensfrage 
bereits im negativen Sinne entschieden ist, bevor das Leben für sie auch 
nur richtig begann. 

Kaum besser steht es mit dem zweiten Feld, dem Arbeitsbereich. Auch 
wenn es unter erheblichen Anstrengungen gelungen ist, die Arbeitslosen- 
quote innerhalb erträglicher Grenzen zu halten, ist das Problem, das sich 
hier stellt, damit noch keineswegs bewältigt. Denn für viele, allzuviele, 
bringt die Arbeit keine menschliche Befriedigung mehr. Mit dem Stich- 
wort von der ,Entfremdung' des Arbeiters von seinem Produkt hat Karl 
Marx schon vor über einem Jahrhundert auf diesen Notstand nachdrücklich 
hingewiesen. Tatsächlich ist für eine untragbar große Anzahl von Men- 
schen der Beruf zu einer lebenslangen Enttäuschung geworden. Die zu- 
nehmende Notwendigkeit eines ein- oder gar mehrmaligen Berufswechsels 
läßt keine volle Identifikation aufkommen; das Einerlei der Abläufe, die 
Stereotypie der Dienstleistungen verhindern in immer stärkerem Maße 
das Gefühl persönlicher Befriedigung. Kein Wunder, wenn viele nach ei- 
nem Arbeitstag in der Fron eines ungeliebten Berufs keine Initiative zu 
einer sinnerfüllenden Privattätigkeit und keinen Sinn für die Ansprüche 
eines kultivierten Familienlebens aufbringen, sondern dem seichten Un- 
terhaltungsangebot der Massenmedien willenlos zum Opfer fallen. 

Noch ein letzter Bereich, in dem sich Hoffnungslosigkeit ausbreitet, sei 
ausdrücklich angesprochen. Er betrifft die Frustration, unter der viele al- 
ternde Menschen ihre Tage verbringen. Während viele Jugendliche das 
Gefühl haben, nicht gebraucht zu werden, leiden viele Alternde unter 
dem Eindruck, nicht mehr erwünscht oder gar überflüssig zu sein. Vielfach 



Eugen Biser 358 

sind die Altenheime zu Parkplätzen resignierender Existenzen geworden. 
Für sie endet das Leben, wie es für andere beginnt und für wieder andere 
verläuft: im Zeichen der Hoffnungslosigkeit. 

Der Anfang der Hoffnung 

Doch in eben diese Welt der großen Verdüsterung, der fehlenden Farben, 
der verschlossenen Türen zur Zukunft, der umfassenden Enttäuschung und 
Resignation ist der große Imperativ hineingesprochen: Sei ein Hoffnungs- 
zeichen; hilf andern hoffen! Wenn man die Richtung bedenkt, in die fast 
alle Zeichen der Zeit deuten, könnte man sich fragen, ob es sich hier nicht 
um eine besonders feine und gefährliche Dosis jenes Opiums handelt, das 
der Glaube nach Ansicht der marxistischen Religionskritik der bedrückten 
und bekümmerten Menschheit verabreicht. Oder handelt es sich, entgegen- 
kommender gesehen, um den fast verzweifelten Appell an die ungehobenen 
ethischen Energien des Menschengeistes, also um einen Appell nach Art 
des Imperativs, den Kant auf die Formel brachte: Du kannst, denn du sollst! 
Aber der Gottesspruch an Abraham ist weder eine leere Vertröstung noch 
ein formaler Appell an die verborgenen Energien des sittlichen Menschen. 
Deshalb lautet seine Grundformel auch nicht: Du kannst, denn du sollst, 
sondern: Du kannst, denn du bist! Wir können in dieser Welt der Hoff- 
nungslosigkeit einen Anfang der Hoffnung machen, weil Gott diesen An- 
fang mit uns gemacht hat. Unser Können fließt aus diesem Sein. Um dieses 
Sein geht es im Kern des Christentums. Denn das Christentum ist nicht nur 
eine Religion des Kreuzes und des Leidens, sondern mehr noch die der 
Leidüberwindung und der Auferstehung. Es ist, wie keine andere der 
Weltreligionen, die Religion der Hoffnung, des Friedens und der Liebe. 
Mit diesen drei grundlegenden Gütern verhält es sich freilich so wie mit 
der Wahrheit, von welcher Jesus sagt, daß sie getan werden muß, wenn 
sie ans Licht kommen soll. Sie stellen sich mit dem Glauben zusammen nicht 
ohne weiteres ein. Sie müssen vielmehr eingeübt werden, wenn sie zum 
Tragen kommen sollen. Die Einübung der Hoffnung aber hat den Charak- 
ter einer Konversion, genaugenommen sogar einer dreifachen Konversion: 
der Hinwendung zu Gott, zum Mitmenschen und zu uns selbst. Nur in dem 
Maß, wie wir sie vollziehen, werden wir hoffnungsfähig und hoffnungs- 
willig, lernen wir für uns und andere zu hoffen. 

Die dreifache Konversion 

Fürs erste lebt die Hoffnung aus der Hinwendung zu Gott. Man kann sich 
nicht oft genug klarmachen, daß Jesus als Revolutionär des Gottesverhält- 
nisses in die Religionsgeschichte eingetreten ist. Im Unterschied zu allen 
anderen Religionsstiftern ließ er es bei dem zwiespältigen Gefühl nicht 



Reserven der Hoffnung 359 

bewenden, das den religiösen Menschen in der Form bewegt, daß er sich 
gleichzeitig zu Gott als seinem höchsten Erfüllungsgut hingerissen und 
von ihm als dem Unvergleichlich-Andern zurückgestoßen sieht. Diesem 
Gefühlszwiespalt setzte Jesus dadurch ein Ende, daß Gott durch ihn defi- 
nitiv und unwiederrufiich das Antlitz des Vaters empfing. Dieser Gott ist 
die Quelle unserer Hoffnung. Er hält die Tür der Zukunft für uns offen. 
Er nimmt uns unter die Flügel seiner Vorsehung und senkt die Keime 
kindlichen Vertrauens in unser Herz. Um dieses Gottes willen dürfen 
wir hoffen. Denn er ist der ,Gott der Hoffnung', von dem sich der Römer- 
brief •überströmende Hoffnung in der Kraft des Heiligen Geistes" ver- 
spricht (15, 13). 

Auf derselben Linie bewegt sich der Botschafter dieses Gottes, über 
dessen Wirken wie eine große Initiale die Seligpreisung der Armen und 
Trauernden steht. Gemeint sind damit nicht die in einem äußeren oder 
inneren Sinn Enterbten oder durch einen Verlust Bekümmerten und Be- 
trübten. Mit dieser Seligpreisung spricht Jesus vielmehr diejenigen an, 
die mit den eingespielten Lebensverhältnissen nicht zurechtkommen und 
überdies nicht gewillt sind, ihren Frieden mit dem Bestehenden zu machen. 
Ihnen stößt er mit seiner Botschaft vom Gottesreich die Tür zu einer neuen 
Zukunft auf, indem er sich selbst als Halt und Herberge anbietet. Das ist 
der Sinn seiner großen Einladung an die Bedrückten und Bedrängten 
aller Zeiten: •Her zu mir, ihr Bedrückten und Bedrängten; ich will euch 
Ruhe geben!" (Mt 12, 28). So hat auch er mit uns den Anfang gemacht. 
Wir brauchen nur mitzugehen. Und die Einübung der Hoffnung, auf die 
es zentral ankommt, ist die Zustimmung zu seiner Botschaft, das Mitgehen 
auf seiner Bahn. 

Nicht weniger wichtig ist im Interesse der Hoffnung die Konversion 
zum Mitmenschen. Ein alteingespieltes Gefühl hat es dahin gebracht, daß 
wir in ihm zunächst nur den unbequemen Konkurrenten und Rivalen se- 
hen. Auch hier hat Jesus einen Wandel herbeigeführt, indem er uns im 
Mitmenschen den Nächsten erkennen ließ. Eine seiner schönsten Parabeln, 
das Gleichnis vom Barmherzigen Samariter, will uns den zulänglichen 
Begriff davon vermitteln; und der besagt: •Liebe deinen Nächsten wie 
• und als - dich selbst". Denn das ist dem Gleichnis Jesu zufolge der 
Nächste: das Wunder aller Wunder. Die staunenswerte Tatsache, daß 
es mich in meiner Armut und Größe noch einmal gibt, hineingespiegelt 
in die Umwelt, so daß das, was ich mir bin und bedeute, im Antlitz des 
andern noch einmal begegnet, wieder geschenkt wird, nicht als eine 
seelenlose Doublette, sondern als die beglückende Wiederholung dessen, 
was ich mir mit meinen innersten Sehnsüchten und höchsten Ansprüchen 
bin. 



Eugen Biser 360 

Zur Hoffnung gehört aber auch die dritte Konversion, die Hinwendung 
zu uns selbst. Wiederum hat es ein alteingespieltes Verhaltensmuster dahin 
gebracht, daß wir meistens in Form von Aggressionen reagieren. Und 
die Verhaltensforschung älteren Datums hat die Vorstellung von der 
durchgängigen Aggressivität des Menschen denn auch unverzüglich, wenn 
glücklicherweise auch nicht unwidersprochen, zu ihrem Dogma erhoben. 
Wer aber dem seelischen Mechanismus auf den Grund geht, der weiß, daß 
Aggressionen immer nur das Vorletzte sind, Ausdruck von Angst und 
Unsicherheit. Sobald diese ausgeräumt sind, kommt etwas ganz anderes 
zum Vorschein: das urmenschliche Verlangen nach Verständnis und Ver- 
bundenheit. Erst sekundär ist der Mensch das Wesen der Aggression, 
primär dagegen - und auch dafür steht Jesus mit seiner Lebenswirklich- 
keit und mit seiner Botschaft ein - das Wesen des Vertrauens, der Hingabe 
und der Liebe. Wer sich darauf zurückbesinnt, findet in sich selbst ,Grund' 
zur Hoffnung. 

Felder der Bewährung 

Wenn sich aus alledem ein Ergebnis ablesen läßt, dann dies, daß es mehr 
Reserven der Hoffnung gibt, als es der frustrierte und mutlos gewordene 
Mensch der Gegenwart einzugestehen wagt. Es kommt nur darauf an, 
diese Quellen zu entdecken und zum Fließen zu bringen. Doch darin 
liegt eine nicht unbeträchtliche Schwierigkeit. Denn die Quellen der Hoff- 
nung fließen nicht in mächtigen Kaskaden, sondern nur in feinen, manch- 
mal fast unsichtbar feinen Strahlen. Erst in der Zusammenfassung aller 
ergeben sie einen Effekt, der die Welt verändert. Weil diese Zusammen- 
fassung erst am Ende, keinesfalls jedoch am Anfang zu erwarten ist, wäre 
es töricht, schon vom Anfang eine sichtbare Veränderung der Verhältnisse 
zu erwarten. Auch der Glaube an die Botschaft Jesu kann keine Arbeits- 
plätze aus dem Boden stampfen, die Vernichtungswaffen nicht unschädlich, 
die Umweltverschmutzung nicht ungeschehen machen, die Bevölkerungs- 
explosion nicht stoppen. Ihm das abverlangen, wäre Vermessenheit und 
Wahn. Die realistische Hoffnung, zu der wir allein berechtigt sind, sieht 
vergleichsweise bescheidener und innerlicher aus. Wer sich aber darüber 
im klaren ist, daß alle weltverändernden Bewegungen mit einer neuen 
Einstellung zur Welt begannen, wird darin keinen Mangel sehen. Vielmehr 
wird er dem Satz zustimmen, daß der Weg der Hoffnung in erster Linie 
eine Frage der menschlichen Innerlichkeit sei. In modernerer Formulierung 
könnte man auch sagen, es komme darauf an, einen von der Hoffnung ge- 
tragenen Wandel des Bewußtseins herbeizuführen. 

Was davon konkret zu erwarten ist, zeigt sich dort, wo sich unsere Hoff- 
nung zunächst bewähren muß: im Umgang mit unserer alltäglichen Le- 



Reserven der Hoffnung 361 

bensweit. Man tut gut daran, sich in diesem Zusammenhang an die Weis- 
heit der antiken Orakel erinnern zu lassen. Sie gingen davon aus, daß 
zwischen den äußeren Ereignungen eines Menschenlebens und seiner inne- 
ren Einstellung ein enger Wechselbezug herrscht. Wer von vornherein 
skeptisch und resignierend an seine Lebensaufgabe herangeht, darf sich 
nicht wundern, wenn die Dinge auch tatsächlich schiefgehen und das, was er 
unterschwellig befürchtet, auch eintritt. Mit ihrem Zuspruch zielten die 
Orakel darauf ab, die Pechsträhne dadurch zu zerschneiden, daß sie dem 
Menschen zu einer neuen Grundeinstellung verhalfen. Dazu will uns, viel 
nachdrücklicher noch als sie, auch die christliche Hoffnung überreden. Mit 
ihren sanften Impulsen will sie uns dazu verhelfen, daß wir die Vorlei- 
stung eines wahrhaft christlichen Optimismus erbringen und, anstatt voller 
Angst und Befürchtungen, vertrauensvoll an die Alltagswirklichkeit und 
ihre Aufgaben herangehen. Irgendwann - so versichert uns die Hoffnung 
- wird die sperrige und widerständige Lebenswelt dann nachgeben und 
uns jene Chance einräumen, die wir für unser äußeres und inneres Fort- 
kommen brauchen. 

Unschwer läßt sich das auf die Bereiche ausdehnen, in denen sich die 
Hoffnungslosigkeit besonders breitmacht. Kein Leistungsdruck ist so groß, 
daß unter ihm nicht auch echte Leistungsfreude aufkommen könnte, keine 
Verrichtung so geisttötend und öde, daß ,zwischen den Zeilen' nicht auch 
das persönliche Interesse zu seinem Recht käme, kein Beruf so lebensfremd, 
daß darin keinerlei Befriedigung zu finden wäre. Indessen besteht unsere 
Welt aber nicht nur aus Tatsachen und Aufgaben, sondern auch - und vor 
allem auch - aus Menschen. Ihnen müssen wir vor allem als Hoffende ge- 
genübertreten. Das aber ist gleichbedeutend mit der Bereitschaft, unseren 
Mitmenschen das Gefühl zu vermitteln, daß ein jeder gebraucht wird, daß 
es auf einen jeden ankommt, daß keiner, auch nicht der Behinderte und Al- 
ternde, überflüssig ist, weil die großen Menschheitsaufgaben nur im brüder- 
lichen Zusammenschluß aller, nur in solidarischer Kooperation lösbar sind. 

Was draußen leuchten soll, muß aber zuerst im eigenen Haus seinen 
Anfang nehmen. Und das heißt, daß die Einübung unserer Hoffnung in 
der Kirche beginnen muß. Hier, in dieser nachkonziliar zerklüfteten Kirche, 
müßte endlich Schluß gemacht werden mit der leidigen Konfrontation. 
Denn die Positionskämpfe, die sich fast schon über ein Jahrzehnt hinziehen, 
brachten kaum einen Erkenntnisfortschritt, dafür aber unerträglich viel 
Leid und Verbitterung. Progressive und Konservative sollten sich daher 
bewußt werden, daß sie in dem einen Boot des Glaubens sitzen und daß 
es nur der zusammengefaßten Kraft aller gelingen wird, diesem Boot den 
rechten Kurs zu geben. Die allzu stürmisch Vorandrängenden müssen sich 
sagen lassen, daß gewaltsame Änderungsversuche immer nur zu Rück- 



Eugen Biser 362 

Schlägen und rückläufigen Entwicklungen führten. Und die allzusehr am 
Hergebrachten Haftenden müssen sich fragen lassen, ob sie am Ende die 
Form nicht mit dem Inhalt verwechseln. Wichtig ist nur der Wein, der in 
die Schläuche gegossen werden muß; die Schläuche selbst, alt oder neu, 
sind bloße Gefäße und als solche austauschbar. 

Wo von der Hoffnung die Rede ist, darf auch die Theologie nicht uner- 
wähnt bleiben, zumal sie sich in einzelnen ihrer modernen Formen gerade- 
zu zur Sprecherin der Hoffnung gemacht hat. Sie ist noch weit davon ent- 
fernt, das bewegende, hilfreiche, zündende Wort gesprochen zu haben, 
das Welt und Kirche heute von ihr erwarten. Dazu ist sie auch nicht ohne 
weiteres imstande. Wenn ihr dieses Wort geschenkt werden soll, dann nur, 
wenn die menschlichen - und christlichen - Voraussetzungen dafür gegeben 
sind. Und die bestehen in der gesammelten, gespannten Erwartung dieses 
Himmelsgeschenks, zu der sich alle nach dem Vorbild der auf die Herab- 
kunft des Geistes wartenden Jüngergemeinde bereitfinden sollten. Bei die- 
ser brüderlichen Erwartung der hilfreichen Geistesgaben würde, ganz all- 
mählich und unmerklich, der Hoffnung noch in einem ganz anderen - und 
entscheidenden - Sinn der Boden bereitet werden. Eine Umstrukturierung 
der religiösen Haltung würde sich vollziehen. Noch immer ist diese allzu 
einseitig vertikal ausgerichtet. Es kommt aber darauf an, daß die Elfen- 
beintürme des religiösen Individualismus abgebaut und durch die Gebor- 
genheit im brüderlichen Verbundensein mit allen ersetzt werden. Denn 
Gott kann nicht in der Abgeschiedenheit vom Bruder, sondern nur in der 
Gemeinschaft mit ihm gefunden werden: •Gott hat keiner je geschaut; 
wenn wir aber einander lieben, dann ist Gott in uns, und die Liebe zu ihm 
ist in uns vollkommen" (1 Joh 4, 12). Den unmittelbaren Anfang der Hoff- 
nung können wir freilich nicht schon hier, ihn müssen wir in uns selber 
machen. Es muß der Anfang in unserem eigenen Herzen sein! Dort müssen 
wir lernen, unser Leben aus der Hand Gottes anzunehmen und es auf Gott 
hin zu wagen. Deshalb sollten wir uns mit Abraham gesagt sein lassen: 

Sei ein Hoffnungszeichen - 
hilf andern hoffen! 




