
Tod und Glaube 

Der Christ und sein Sterben 

Otto Hermann Pesch, Hamburg 

Was eine Zeitlang, bis vor wenigen Jahren noch, in Theologenkreisen fast 
abschätzig betrachtet wurde, darf man heute wieder tun: vom Tode reden, 
über das Sterben nachdenken, nach der Antwort des Glaubens auf den Tod 
fragen. Eine kurze Zeit lang, die freilich unser aller Bewußtsein tief geprägt 
hat, war es •schick" gewesen, die Frage nach dem Tod für unwichtig zu 
halten, und zwar, wie man meinte, gerade aus Gründen des Glaubens1. 
Und diese Gründe waren bedenkenswert. 

Da war einmal die sogenannte •Religionskritik" - begründet schon im 
19. Jahrhundert durch Ludwig Feuerbach, Karl Marx und schließlich Sieg- 
mund Freud - nun endlich von der Theologie als Herausforderung an- und 
ernstgenommen2. Und zum Thema •Tod" meinte diese Religionskritik, 
daß der Mensch mit seinem Todesschicksal nicht fertig werde. Um es den- 
noch ertragen zu können, mache er sich eine Vorstellung vom Leben nach 
dem Tode, nehme diese Vorstellung für Wirklichkeit und hoffe darauf. 
Solche bloßen •Projektionen" menschlicher Todesängste aber wollten 
Christen ihrem Glauben nicht nachsagen lassen - und distanzierten sich 

1 Von dieser •Stimmung" gehen einige Meditationen aus in: O. H. Pesch, Gottes Ja und 
Amen. Christusmeditationen. Mainz 1972, 39-77; wohltuend unbeeindruckt von dieser 
•Stimmung" auch M. Seckler, Die letzte Bestimmung des Menschen, in: Lebendiges Zeug- 
nis, April 1973, 31-38. - Das Folgende ist ursprünglich ein Vortrag im Rahmen eines ge- 
meinsamen Seminars der evangelischen und katholischen Gemeinden in Lüneburg im 
Frühjahr 1976 - an der Art der Formulierung wird man es noch erkennen. Die Anmer- 
kungen sind nachträglich hinzugefügt worden. 
2 Breitenwirksam wurde diese Bewegung in den sechziger Jahren durch das Buch von J. 
A. Th. Robinson, Gott ist anders. München fl1964. Zu der sich daran anschließenden Dis- 
kussion vgl. H. W. Augustin (Hrsg.), Diskussion zu Bischof Robinsons Gott ist anders. 
München 1964; E. Schillebeeckx, Personale Begegnung mit Gott. Eine Antwort an John 
A. T. Robinson. Mainz 1964; ders., Neues Glaubensverständnis. Honest to Robinson. 
Mainz 1964; ders., Gott - Die Zukunft des Menschen. Mainz 1969; D. Solle, Atheistisch 
an Gott glauben. Ölten 1968. Aus den letzten Jahren, nach Abklingen der Hitze der ersten 
Auseinandersetzung, sind zu nennen: R. Schaeffler, Die Religionskritik sucht ihren Part- 
ner. Thesen zu einer erneuerten Apologetik. Freiburg/Br. 1974; A. Th. Peperzak, Der 
heutige Mensch und die Heilsfrage. Eine philosophische Hinführung. Freiburg/Br. 1972; 
H. Sonnemans, Hoffnung ohne Gott? In Konfrontation mit Ernst Block. Freiburg/Br. 
1973; J. Feiner-L. Vischer (Hrsg.), Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche 
Glaube. Freiburg/Br. 1973, 64-72 (B. Casper); 423-445 (A. Dumas); H. Küng, Christ- 
sein. München 1974, 15-80. Speziell zu unserem Thema: A. Paus (Hrsg.), Grenzerfah- 
rung Tod. Graz 1976; G. Greshake, Stärker als der Tod. Zukunft - Tod - Auferstehung - 
Himmel - Hölle - Fegfeuer. Mainz 1976. 



Otto Hermann Pesch 364 

daher demonstrativ von der Frage nach dem Tode als einer wichtigen 
Glaubensfrage. 

Hand in Hand damit ging zwar nicht der Zusammenbruch der christli- 
chen Eschatologie, d. h. der Hoffnung auf die Vollendung aller Dinge und 
des Menschen durch Gott, wohl aber der exegetisch und dogmatisch über- 
fällige Zusammenbruch eines ganzen liebgewordenen Systems von Jen- 
seitsvorstellungen, in denen wir groß wurden, an denen unsere Hoffnung 
konkret geworden ist - und die uns nicht selten auch gequält haben3. Man 
erkannte, daß kein theologisches Lehrstück so stark von weltbildlichen Vor- 
stellungen durchsetzt war wie die Lehre von den •letzten Dingen", in der 
Schrift, daher auch in der Schriftauslegung und von daher auch in der dog- 
matischen Theologie4. Nun plötzlich •lernten" wir, daß wir nicht die Mit- 
gliedschaft im ewig singenden Chor der Engel zu erhoffen hatten - oder 
sollen wir sagen: zu befürchten hatten? -, und daß auch in der Hölle kein 
Feuer brennt. Welcher nüchterne Christ wollte sich da noch mit solchen 
Dingen identifizieren lassen? Also wurde wieder einmal das Thema •Tod" 
und •Jenseits" vertagt nach dem unausgesprochenen Motto: Nichts Ge- 
naues weiß man nicht. 

Wiederum nicht ohne inneren Zusammenhang damit entdeckte die 
Theologie die Welt und die Gesellschaft als Gestaltungsaufgabe des Glau- 
bens und damit als theologisches Thema5. Zwangsläufig mußte dabei der 
Verdacht aufkommen - und nicht selten war er auch begründet -, daß die 
christliche Hoffnung über den Tod hinaus nur zu oft dazu herhalten mußte, 
die Erniedrigten und Gedemütigten, die Ausgebeuteten und Getretenen 
dieser Welt über ihr Elend zu trösten und sie daran zu hindern, etwas zur 
Besserung ihrer Lage zu tun - und so den Gesegneten dieses Lebens unan- 
genehme Änderungen zu ersparen. Waren es denn etwa die Christen, die 
sich im vorigen Jahrhundert als erste geschlossen für gerechte Strukturen 

3 Zur Problematik vgl. den nach wie vor erhellenden Durchblick von H. U. von Baltha- 
sar in: J. Feiner - J. Trütsch - F. Böckle (Hrsg.), Fragen der Theologie heute. Einsie- 
deln 21958. Konstruktiv: Ch. Schütz in: Neues Glaubensbuch, 526-544, und die in Anm. 2 
genannten Bücher von Paus und Greshake, sowie der zu erwartende Bd. 5. von Myste- 
rium Salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik. Hrsg. von J. Feiner und M. Löhrer. 
4 Ein Beispiel: Thomas von Aquin, Summa Theologiae, Suppl. 69-99; in deutscher Über- 
setzung zugänglich und kommentiert in den Bänden 35 und 36 der Deutschen Thomas- 
Ausgabe, Heidelberg- Graz 1958 und 1961. 
5 Vgl. J. B. Metz (Hrsg.), Weltverständnis im Glauben. Mainz 1966; ders., Zur Theo- 
logie der Welt. Mainz 1968 (Taschenbuch-Ausgabe 1973). Die Fortentwicklung dieser 
Theologie der Welt ist die viel diskutierte •politische Theologie" und das daran anknüp- 
fende Gespräch mit dem Marxismus. Aus den letzten Jahren vgl. dazu: R. Lay, Zukunft 
ohne Religion? Die Welt vermenschlichen? Ein Problem für den Marxismus und das 
Christentum. Ölten 1970; U. Hommes (Hrsg.), Gesellschaft ohne Christentum? Zum Bei- 
trag der Christen für die Erhallung der Freiheit. Düsseldorf 1974; I. Fetscher - M. Macho- 
vec (Hrsg.), Marxisten und die Sache Jesu. München - Mainz 1974. 



Tod und Glaube 365 

der werdenden Industriegesellschaft eingesetzt haben? Haben die Christen 
als erste eingesehen, daß Streben nach sozialer Besserstellung nichts mit 
Aufbegehren gegen den Willen Gottes zu tun hat, der angeblich jeden Men- 
schen unwiderruflich an •seinen Platz" stellt, den einen als König, den an- 
deren als Bettler? Die Frage nach Tod und Jenseits mußte so unter totalen 
Verdacht geraten, sie war fast die Kompromittierung des Glaubens, weil 
sie zu erweisen schien, daß der Glaube zur Lösung der Probleme dieses Le- 
bens nichts beiträgt. 

Schließlich kamen verwirrende Worte großer Christen unserer Tage in 
Umlauf. Von Dietrich Bonhoeffer kennt man das Wort, daß Gott nicht hin- 
ter der Todesgrenze, sondern mitten in diesem Leben •jenseitig" ist, und 
man hat seine bitteren Worte gegen solche Seelsorger im Ohr, die den 
Menschen auf dem Wege über seine Todesangst gleichsam sturmreif für 
die Verkündigung der christlichen Botschaft machen wollen6. Der große 
Naturforscher und Theologe Pierre Teilhard de Chardin soll gesagt haben, 
ihm sei es persönlich auch ganz recht, wenn nach dem Tode alles zu Ende 
sei und ein ewiges Leben nicht zu erwarten stehe. 

Und hatte nicht schon Israel bis kurz vor die Zeit Jesu Christi ein großes 
Beispiel des Glaubens an Gott gegeben ohne jede Hoffnung auf ein Wei- 
terleben nach dem Tod7? 

Wer also vor etwa zehn, acht, ja fünf Jahren nach Tod und ewigem Le- 
ben fragte, sich dafür interessierte, war sogleich verdächtig, nicht auf dem 
wirklichen Niveau des Glaubens zu stehen, sich vor den wahren Pflichten 
des Glaubens zu drücken, egoistisch sein privates •Seelenheil" zu verfolgen, 
zumindest aber wirklicher Großmut zu ermangeln, die Gott und die an- 
deren Menschen wichtiger nimmt als sich selbst. Und wer gar den christli- 
chen Glauben ganz zentral mit der Frage nach dem Tode in Verbindung 
brachte, der war erweislich nicht auf der Höhe der Zeit8. 

Das alles ist heute vorbei. Es ehrt vor allem die Verfechter der •welt- 
lichen", der •gesellschaftlich" orientierten, der •politischen" Theologie, 
daß sie gerade von ihren eigenen Ansätzen aus die Frage nach Tod und 
Jenseits wiederentdeckt haben9. Das ist übrigens nicht schwer einzusehen. 
Wenn die Gerechtigkeit, die der christliche Glaube zu verkünden hat, alle 
innerweltliche und zwischenmenschliche, also alle vom Menschen selbst ge- 

6 Zitat bei O. H. Pesch, Rechenschaft über den Glauben. Mainz 1972, 34. 
7 Am erregendsten im Buche Ijob. 
8 Charakteristisch etwa D. Solle in ihrem Aufsatz über Auferstehung in: Atheistisch an 
Gott glauben (s. Anm. 2). 
9 Vgl. J. B. Metz, Erlösung und Emanzipation, in L. Scheffzcyk (Hrsg.), Erlösung und 
Emanzipation. Freiburg/Br. 1973, 120-140; und den, wie bekannt, von J. B. Metz entwor- 
fenen Text •Unsere Hoffnung" der Würzburger Synode, jetzt zugänglich in: Gemeinsame 
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Offizielle Gesamtausgabe. Frei- 
burg/Br. 1976. 



Otto Hermann Pesch 366 

schaffene Gerechtigkeit wirklich überbieten soll, dann kann sie es nur, 
wenn sie sich auch auf diejenigen bezieht, die nie eine Chance hatten und 
haben, aus erlittenem Unrecht - und oftmals welchem Unrecht! - herauszu- 
kommen und Recht zu finden: auf die Toten. Der Glaube an Gott führt not- 
wendig zum Glauben an die Auferstehung der Toten, oder dieser Gott ist 
nicht der Gott einer Gerechtigkeit, die alles menschlich Machbare grund- 
sätzlich übersteigt. 

So braucht sich heute niemand mehr dafür zu entschuldigen, wenn er die 
Frage nach •Tod und Glaube" stellt. Der Ernst der inzwischen erhobenen 
Einwände sollte uns freilich auch vor billigem Triumph der Rechthaberei 
bewahren. So möchte ich unser Thema in vier Schritten angehen: Ich möchte 
sprechen I. Von der Angst vor dem Sterben; II. Von der Kraft im Sterben; 
III. Von der Hoffnung über den Tod hinaus; und IV. Von der Vorbereitung 
auf das Sterben. 

I. Von der Angst vor dem Sterben. 

Eine spitzzüngige Redensart sagt: •Die Theologen wissen das Allerschön- 
ste vom Himmel zu erzählen - aber keiner von ihnen will möglichst schnell 
hinein". Nun soll man zwar nicht sagen: Keiner stirbt so schwer wie der 
Theologe. Aber etwas Wahres ist an dem Wort dran: Auch Theologen, die 
doch eigentlich am besten wissen müßten, was kommt, sterben so schwer 
und bitter wie alle anderen Menschen. So können sie leicht in Widerspruch 
mit ihren eigenen Worten kommen. Denn von Berufs wegen •müssen" sie 
ja davon reden, welche unendliche Freude uns erwartet, und wie kein 
Auge es gesehen und kein Ohr es gehört hat, was Gott denen bereitet, die 
ihn lieben. Müssen sie also nicht von Berufs wegen sagen, daß der Christ 
keine Angst vor dem Tode hat; daß dem Tod Stachel und Sieg genommen 
sind; daß nur der Unglaube Angst vor dem Tode haben muß, und das mit 
Recht; daß der christliche Glaube gerade deswegen turmhoch allen Reli- 
gionen und Weltanschauungen überlegen ist, weil er diejenige Antwort 
auf den Tod hat, die zuletzt alles menschliche Sehnen und Fragen zufrie- 
denstellt? 

Gewiß muß von all dem die Rede sein. Aber die Schlußfolgerung, nur 
der Unglaube könne Angst vor dem Tode haben, ist richtigzustellen. Auch 
der Christ hat ein Recht auf die Angst vor dem Tode. Darin soll er sich nicht 
ins Unrecht drängen lassen, weder durch fromme Theorien10 noch gar 

10 Ein wenig davon glaube ich zu bemerken bei H. U. von Balthasar, Der Christ und die 
Angst. Einsiedeln 1951. Die reale und nicht zu manipulierende Erfahrung der Angst wird 
hier wohl durch die Schlüssigkeit des theoretischen Gedankens zu schnell •überfahren" - 
und Luthers Versuch, diese Erfahrung durch ein •dialektisches" Denken ernst zu nehmen, 
m. E. ungerecht beurteilt. 



Tod und Glaube 367 

durch unchristliche Ideale vom wortlosen, klaglosen Gang in den Tod, wie 
sie in unseliger Zeit des Dritten Reiches propagiert wurden oder wie man 
sie uns heute unter Hinweis auf das kommende Glück unserer Kinder und 
Enkel nach der Weltrevolution schmackhaft machen will. Ich schlüssele 
diese These etwas auf. 

1. Der Christ hat ein Recht auf die Angst vor dem Tod. Wenn wir gar nichts 
vom christlichen Glauben wüßten, dann könnte eine realistische Betrach- 
tung des Todes nur sagen: Er ist das Ende von allem, das Ende des Le- 
bens, das Ende des Bewußtseins, das Ende aller Erfahrungen und Erleb- 
nisse, das Ende der Gemeinschaft, das Ende von allem, was wir aufgebaut 
haben und was unser Leben erfüllt, ja ausgemacht hat. Und für die, die 
mit uns sind, ist unser Tod ebenfalls das Ende von allem, was sie mit uns 
zusammen aufgebaut haben. Ein paar Fotos mögen für eine Weile die Er- 
innerung frisch halten. Für die zweite Generation werden wir - wie alle 
vor uns - die toten Großeltern sein, die man kaum noch selbst gekannt hat: 
Geschichte, die man lernt, die man aber nicht mehr miterlebt hat. Der Tod 
ist tatsächlich das Zurücksinken ins Nichts. 

Nun mag man uns noch so sehr einreden, daß dies alles doch nicht so 
schlimm sei. Wenn wir gar nichts mehr spüren, dann immerhin auch kein 
Leid mehr. Ist es nicht geradezu wohltuend, daß einmal alles zu Ende ist? 
Ist nicht das Ende, das der Tod schafft, nur ein Problem der Überlebenden, 
aber keines der Gestorbenen? So mag man selbst manchmal denken. Und 
doch wehrt sich in uns etwas gegen solche Gedanken. Unser Wesen, alles 
Sehnen unseres Herzens, alles Hinhorchen auf uns selbst will sich nicht 
damit abfinden, daß am Ende nur das endgültige Nichts wie ein endgülti- 
ges Nichtgewesensein stehen soll. Denn das hieße, daß alles, was wir er- 
lebt, getan, aufgebaut, zum Gelingen geführt haben, schließlich absolut 
gleichgültig war. Gleichgültig war dann, daß gerade wir existiert haben, 
gleichgültig die Arbeit, gleichgültig die Liebe, gleichgültig die Gerechtig- 
keit, gleichgültig alle Erkenntnis, gleichgültig die Kultur, gleichgültig die 
Kunst. Dieser Gedanke ist unerträglich. Wer •Ich" sagt, will nicht gleich- 
gültig sein, sondern gültig, einmalig, unverwechselbar, unaustauschbar. 
Man kann den unerträglichen Gedanken mit einigem Aufwand von geist- 
reichen Argumenten niederhalten. Man kann sagen: Der Mensch nimmt 
sich selbst auf diese Weise viel zu wichtig. Aber was soll denn noch wich- 
tiger sein, wenn Geist, Bewußtsein, Liebe, Arbeit, Kultur nichts als gleich- 
gültige Vorbedingung dafür sind, daß irgendetwas anderes - ja, was denn? 
- weitergeht auch ohne uns? 

Die tiefe Angst vor dem Tode ist also die Angst vor dem Nichts, in das 
wir zurückfallen könnten. Wer uns diese Angst ausreden will, der zwingt 
uns, unter unserem Niveau zu leben; der nötigt uns, gerade in dem uns 



Otto Hermann Pesdi 368 

nicht ernstzunehmen, was uns zum Menschen macht. Nicht diejenigen wei- 
chen der Schärfe der Todesproblematik aus, die die Frage nach ewigem 
Leben stellen, sondern diejenigen, die diese Frage für unsinnig halten. 
Man kann die Frage nach wahrer, sich selbst annehmender Menschlichkeit 
durchaus an die Religionskritik zurückgeben. 

Diese Angst vor dem Nichts muß sich der Christ auch im Namen des 
Glaubens nicht ausreden. Das liegt an der Struktur des Glaubens selber, 
der wesenhaft nicht sieht, was er glaubt (vgl. Rom 8, 24; Heb 11,1). Der 
nicht vorzeigen kann, was er über den Tod hinaus erhofft. Dem also die 
Dunkelheit des Todes nicht erspart bleibt. Und das begreifen nicht nur 
hochgelehrte Theologen. Das kommt vielmehr auch heraus in der geradezu 
•wohltuenden" einfältigen Skepsis jener - tiefreligiösen! - Frau, die mir 
im Hinblick auf ihren eigenen, in die Nähe gerückten Tod einmal halb 
lächelnd, halb ernst sagte: •Nun ja, wir werden sehen!" 

2. Der Christ hat ein Recht auf die Angst vor dem Sterben. Auch in diesem 
Punkt ist wieder vieles richtigzustellen. In der Schrift des Alten Testamen- 
tes z. B. hören wir, daß einer •alt und lebenssatt" •zu seinem Geschlecht 
versammelt" wurde (Gen 25, 8; 35, 29 u. ä.). Und aus der christlichen Zeit 
hören wir bis in unsere Tage - wer wollte es bestreiten? - vom beispiel- 
haften, glaubensstarken, friedlichen, ja •schönen" Sterben guter Christen, 
die ihre Familie um ihr Sterbebett versammelten, Abschied nahmen und 
ruhig hinübergingen; ein Sterben, bei dem es die Umstehenden überkom- 
men kann, ein Danklied zu singen. Vielleicht kennen wir auch die Ge- 
schichte von dem großen englischen Theologen, Konvertiten und späteren 
Kardinal John Henry Newman, der sich auf dem Sterbebett von seinen 
Freunden verabschiedete und sie dann wegschickte mit den Worten: •Geht 
hinaus, Freunde, ich kann allein sterben." Und manch einer kennt sogar die 
von wunderbarem christlichen Humor getragene Schnurre von jenem hol- 
ländischen Christen, der auf dem Sterbebett seiner Familie befahl: •Hört 
jetzt endlich auf mit dem Weinen! Jetzt will ich zum letzten Mal eine gute 
Zigarre rauchen, und dann wird anständig gestorben!" 

Solche Geschichten sind wieder einmal geeignet, uns ins Unrecht zu set- 
zen, zumindest uns dahin zu überfordern, daß wir denken, so müsse es sein, 
und so allein wäre es christlich. Aber wie oft geht denn das Sterben so 
•schön" zu? Sollen wir denn die furchtbaren Formen des Sterbens in unse- 
ren Zeiten vergessen? Das entsetzliche Sterben auf den Kriegsschauplätzen, 
unter Bombenteppichen und Napalmregen, das Sterben Unschuldiger 
durch die Hand von zynischen Terroristen und Revolutionären, den Tod 
in Flugzeugtrümmern und Autowracks? Davor sollen wir keine Angst 
haben dürfen? Und ist das Sterben auch da, wo es ohne Gewalt geschieht, 
heute so, wie es unsere Geschichten beschreiben? Wem ist schon vergönnt, 



Tod und Glaube 369 

so bei vollem Bewußtsein einzuschlummern, wie die Vorbilder, die man 
uns hinstellt? Was kann •schön" und überzeugend sein an einem langen 
Todeskampf unter ständigen Schmerzen etwa bei einem Krebstod, bei 
einem Herzinfarkt mit Lähmungsfolgen, bei Zucker-Koma oder einer lang- 
sam fortschreitenden Urämie? Sind denn eine Intensivstation mit Herz- 
Lungen-Maschine oder ein Krankenzimmer mit den Apparaturen zur 
künstlichen Ernährung - trotz oder auch wegen aller gewissenhaften 
Sorge von Ärzten und Schwestern- Stätten, an denen exemplarisch Sterben 
im Glauben zum Vorschein kommen kann? Und vor all dem sollten wir 
keine Angst haben dürfen? Keine Angst vor elendem, unmenschlichem 
Zugrundegehen auch unter verzweifelter Sorge der Verantwortlichen, die 
gerade zu menschenwürdigem Sterben verhelfen möchten? Wir sollten 
keinen Anlaß zur Angst haben angesichts der Tatsache, daß keiner von 
uns sich seinen Tod aussuchen kann und daß die beschönigende Auskunft 
eben leider nicht stimmt, das Sterben sei so, wie das Leben gewesen war? 

Es gibt keinen Satz des christlichen Glaubens, der uns die Angst vor dem 
Sterben verbietet. Warum auch, nachdem Jesus selbst Angst vor dem Tode 
gehabt hat11? Es gibt freilich tröstende Worte des Glaubens, die uns helfen 
können, die Angst vor dem Sterben - nicht: zu überwinden, sondern: - zu 
ertragen, zu bestehen, sie zur Übungsform unseres Glaubens zu machen. 
Darüber werden wir noch zu reden haben12. Aber wir dürfen auch als glau- 
bende Christen uns dazu bekennen, daß wir Angst vor dem Sterben haben. 
Wohl dem, der sie nicht verspürt. Aber das muß nicht besondere Tugend 
sein oder besonders starker Glaube. Vielleicht sind es nur bessere Nerven- 
kräfte! 

3. Der Christ hat ein Recht auf die Angst vor der Einsamkeit. Das Sterben 
beginnt ja nicht mit dem biologischen Ende oder dessen Vorboten. Das 
wissen gerade viele ältere Leute. Das Sterben beginnt, wenn ringsum einer 
nach dem anderen von den Menschen wegstirbt, mit denen man zusammen- 
gelebt hat, während die Jüngeren mit Recht ihre eigenen Wege gehen, 
selbst wenn sie es an Sorge um die Älteren nicht fehlen lassen. Das haben 
doch viele von uns schon erlebt, wie - fast unerwartet, obwohl man damit 
rechnen mußte - zuerst die Eltern, dann dieser Bruder, jene Tante, der 
Ehepartner, diese Cousine, jener Vetter, dieser alte Freund der Familie, 
jener Nachbar stirbt. Zum ersten Mal im Leben hat man das Gefühl: Jetzt 
ist man wirklich (fast) allein auf der Welt. Dann empfindet man, wie einem 

11 Die Todesangst Jesu hat in den letzten Jahren ein neues theologisches Gewicht bekom- 
men im Zusammenhang mit der Deutung der Passionsereignisse. Vgl. H. U. v. Balthasar 
in: Mysterium Saudis (s. Anm. 3), Bd. 3/2, 131-255; und schon J. Ratzinger, Einführung 
in das Christentum. München 51968, 242-249. 
12 W. u. im III. Abschnitt. 



Otto Hermann Pesch 370 

der Tod buchstäblich Zug um Zug an die Kehle greift. Wann bin ich nun 
dran, und warum war ich noch nicht dabei? Solche Fragen kommen, und 
das Gebet •für denjenigen aus unserer Mitte, der zuerst dem Verstorbenen 
vor das Angesicht Gottes folgen wird", wie es den katholischen Beerdi- 
gungsritus beschließt, bekommt plötzlich beklemmende Realität. Es wird 
einsam um uns, selbst dann, wenn wir nicht gezwungen sind, den Gang ins 
Altersheim als unwiderruflich letzte Station des Lebens anzutreten. Diese 
Einsamkeit, dieses schrittweise sich vollziehende Abbrechen aller persön- 
lichen Beziehungen und Verbindungen, die das haltende Geflecht unseres 
Lebens bildeten - das ist es, was den Tod so quälend macht, lange bevor er 
eintritt. Das Sterben zieht sich so über Jahre hin. Der eigene Tod ist dann 
am Ende nur noch die fast logische Konsequenz eines Daseins, das längst 
erloschen ist13. Das Nichts, in das der Tod uns zurücksinken läßt, erleben 
wir durchaus noch vorher. Und davor sollten wir keine Angst haben dür- 
fen? Wer von uns hat nicht schon einmal flüchtig gedacht: Am besten wäre 
es, wenn alles einmal plötzlich aus wäre, wenn nötig, sogar durch einen 
Unfall - damit uns dieses langsame Sterben bei lebendigem Leibe erspart 
bleibt! 

Soviel hier von der Angst vor dem Sterben. Wir werden nicht gläubiger, 
wir werden nur verständnisloser für andere, kontaktärmer, unmensch- 
licher, seltsamer, kauziger, wenn wir versuchen wollten, uns einzureden, 
der Christ habe keine solche Angst und dürfe sie nicht haben. Auch und 
gerade als Christen sollten wir uns ehrlich solidarisch machen mit allen, die 
Angst vor dem Sterben haben. Was aber unterscheidet nun den Christen 
in seiner Angst vor dem Tode von dem, der nicht glauben kann? Hier müs- 
sen wir nun reden: 

II. Von der Kraft im Sterben 

Es mag nun wie ein triumphierender Paukenschlag wirken, aber der Ein- 
druck muß in Kauf genommen werden: Für den Christen ist die Kraft im 
Sterben die Auferstehung Jesu Christi. Gewiß, auf Anhieb macht uns die- 
ses Stichwort heute oft mehr Sorge und Zweifel als Zuversicht und Kraft. 
•Die Botschaft hör' ich wohl, allein, mir fehlt der Glaube" - so möchten wir 
Faust und Goethe nachsprechen. Dafür hat die moderne Erforschung des 
Neuen Testamentes und überhaupt die moderne Theologie gesorgt. Und, 
wie ich gleich hinzufüge: sorgen müssen. Probleme werden nicht dadurch 
gelöst, Fragen nicht dadurch beantwortet, daß man einfach ihre Existenz 
und Dringlichkeit leugnet; wenn man von ihnen nichts wissen will und statt 
dessen ungerührt (oder in geheimer Angst vor ihnen) behauptet, es sei 

13 Vgl. Neues Glaubensbuch (s. Anm. 2), 540: Tod als Beziehungslosigkeit. 



Tod und Glaube 371 

eigentlich alles klar, und nur der Unglaube könne hier künstlich Fragen 
ersinnen. Ich jedenfalls finde, daß es geradezu verdächtig wäre, wenn solch 
eine atemberaubende Nachricht wie die von der Auferweckung Jesu keine 
Fragen aufgäbe, sondern als die größte Selbstverständlichkeit von der Welt 
dastünde14. 

Hier freilich können wir diese Probleme alle vergessen. Denn für uns 
sind nur zwei Dinge wichtig, und von denen meine ich: man kann sie guten 
Gewissens nicht bestreiten15: 

1. Die Botschaft von der Auferweckung Jesu kündet von wirklichem Leben 
aus dem Tode. Hier ist jedes Wort wichtig. Zunächst der Tod Jesu: davon 
darf man nichts abschwächen. Die (bevorstehende) Auferweckung hat Je- 
sus den Tod in nichts leichter oder erträglicher gemacht als uns. Und gerade 
das älteste Zeugnis von der Auferweckung Jesu, das Glaubensbekenntnis, 
das Paulus zu Beginn des 15. Kapitels seines ersten Korintherbriefes zitiert, 
betont ausdrücklich: •Gestorben ... begraben ..." - so daß am wirklichen 
Tod dessen, der anschließend sich als der Lebendige erwiesen hat, keine 
Zweifel bestehen können. Und dies ist das andere: Dieser wirklich und so- 
gar grausam Gestorbene lebt wirklich - gewiß nicht auf die Weise, wie wir 
leben, aber nicht, weil sein Leben weniger Leben wäre als das unsere, son- 
dern weil es mehr ist, ein Leben, wie es nur bei Gott möglich ist. Auch das 
darf man nicht abschwächen, wenn man wirklich die Botschaft des Neuen 
Testamentes wiedergeben will und nicht eigene Gedanken. Daß Jesus 
etwa nur in seinem Werk fortlebt, daß •seine Sache weitergeht", daß er in 
unseren Glauben hinein auferstanden ist, und wie die modernen Formeln 
alle heißen - das sind Ersatzgedanken, die sich an der provozierenden Nach- 
richt der neutestamentlichen Zeugen vorbeischleichen und nur deshalb Be- 
achtung finden konnten, weil sie von dem Kapital zehren, das ernsthafter 
Glaube an das wirkliche, neue, vollendete und daher jetzt allerdings noch 
ganz unbegreifliche Leben Jesu in zwei Jahrtausenden angelegt hat. Mit 
solchen Ersatzgedanken allein wäre der christliche Osterglaube längst un- 
tergegangen wie etwa die gleichzeitigen klugen philosophischen und reli- 
giösen Systeme der Antike auch. 

2. Mit dieser Botschaft von der Auferstehung Jesu steht und fällt der ganze 
christliche Glaube. Oder sollen wir es etwa für bloße Übertreibung halten, 
wenn Paulus im Anschluß an das zitierte Glaubensbekenntnis der Urkirche 
den Korinthern schreibt: •Wurde aber Christus nicht auferweckt, so ist 

14 Übersicht über die Problematik und Interpretation im Neuen Glaubensbuch, 173-197 
(J. Blank); bei Küng, Christsein (s. Anm. 2), 332-371; W. Kasper, Jesus der Christus. 
Mainz 1974, 145-188. 
15 Außer den in Anm. 14 genannten Werken vgl. 0. H. Pesch, Rechenschaft über den 
Glauben (s. Anm. 6), 87-125. 



Otto Hermann Pesdi 372 

euer Glaube nichtig, und ihr seid noch in euren Sünden. Dann sind auch die 
in Christus Entschlafenen verloren. Wenn wir nur in diesem Leben auf 
Christus hoffen, sind wir bedauernswerter als alle Menschen" (1 Kor 15, 
17-19). Paulus ist der Meinung, das, was nach Streichung der Auferwek- 
kung Jesu vom christlichen Glauben noch übrig bleibe, lohne nicht mehr 
irgendeinen Aufwand. Und auf ihre Weise bestätigen uns das die Evange- 
lien. Denn die Evangelisten schreiben ihre Lebensberichte Jesu aus keinem 
anderen Grunde als dem, weil sie an den auf erweckten Jesus glauben und 
deswegen für wichtig halten, was dieser Jesus in seinem irdischen Leben 
getan und gesagt hat. 

Dieser Osterglaube also ist die Kraft im Sterben. Jesus Christus, der 
lebendige Gekreuzigte, ist der •Erstling der Entschlafenen", wie Paulus 
sagt (1 Kor 15, 20). Christus ist somit dem Glaubenden dafür gut, daß der 
Tod nicht das letzte Wort über das menschliche Leben ist; daß er nicht den 
letzten Sieg hat; daß Gott stärker ist. Es ist nicht nur herzlos - weil es uns 
des wesentlichen Trostes auf dem Weg ins Sterben beraubt •, es ist auch 
gegen den Glauben, wenn man gelegentlich sagen hört, der Osterglaube 
habe eigentlich nichts mit unserer Todesproblematik zu tun. Womit soll es 
denn sonst zu tun haben, wenn der Gekreuzigte als der Lebende verkündet 
wird und wenn Paulus daran jene bis auf den heutigen Tag atemberau- 
bende umgekehrte Schlußfolgerung anknüpft: •Wenn die Toten nicht auf- 
erstehen, dann ist auch Christus nicht auferweckt worden" - und wenn er 
daran die schon zitierten Worte anschließt: Ohne die Auferstehung Christi 
ist unser Glaube Unsinn. Das heißt also: Ohne Auferstehung der Toten 
ist unser Glaube Unsinn - so wahr er mit der Auferstehung Jesu Christi 
steht und fällt. 

Freilich hat jener Hinweis darin recht, daß er uns vor einer zu kurz- 
schlüssigen Überlegung warnt. Jesu Auferstehung hat mit unserem Tod zu 
tun - aber auf eine noch viel großartigere und grundlegendere Weise, als 
es auf den ersten Blick scheint. Das begreifen wir, wenn wir beachten, wer 
da von den Toten auf erweckt wurde, auferstanden ist. Es war dies ja nicht 
irgendein guter Mensch, irgendein gewaltiger Prophet, irgendein großer 
Gottsucher. Es war derjenige, der die aufregendste Botschaft von Gott in 
die Welt gebracht hat: von dem Gott, der allen Menschen ohne Unterschied 
nahe ist; der sich vor allem der Verlorenen erbarmt - derer, die gerade von 
den besonders •Frommen" längst abgeschrieben waren; der nicht mit dem 
Gericht droht, sondern zu unendlicher Freude einlädt; der den Menschen 
als freien Freund sucht und ihm auch dann noch nachgeht, wenn er ver- 
blendet diese Freundschaft Gottes zurückweist; der alle Menschen zu Brü- 
dern macht und eine Alternative eröffnet zu den unseligen Verstrickungen 
von Schuld, Haß, Unfrieden und Egoismus, in denen Menschen sich vor- 



Tod und Glaube 373 

finden; der der Gott nicht der Toten, sondern der Lebenden ist. Kurzum: 
Hier starb der, und wurde der erweckt, der einen Gott verkündet hat, daß 
die damaligen Gottesfürchtigen meinten, so könne nur ein Irrlehrer, ein 
Volksverführer, ein Rebell gegen Glaube und Sitte sich anmaßen von Gott 
zu reden16. Dieser Bote und Sachwalter Gottes geht also durch die Hand 
der Gesetzeseifrigen und Frommen zugrunde. Und zu diesem in seinem 
Namen zu Tode Gebrachten bekennt sich Gott in der Auf erweckung Jesu. 
Das heißt also: Allem Augenschein zum Trotz ist Gott tatsächlich so, wie 
Jesus ihn verkündet. Er ist so, wie tiefstes menschliches Sehnen sich wünscht, 
daß Gott doch sein möge, wenn schon der Mensch so ist, wie er ist - ohne 
daß man das doch eigentlich von Gott verlangen könnte. Er ist also tat- 
sächlich der Gott der Lebenden, der die Seinen, diejenigen, die ihr Leben 
nicht auf eigene Leistung und Frömmigkeit, sondern allein auf sein Ge- 
schenk gründen, nicht im Tode beläßt, obwohl er ihnen den Tod nicht er- 
spart. 

Damit kommt Entscheidendes heraus: Es geht in der Auferstehung Jesu 
letztlich nicht um den persönlichen •Lohn" für Jesus, es geht auch nicht 
letztlich darum, daß unsere menschlichen Fragen nach dem Schicksal jen- 
seits des Todes beantwortet werden, es geht darum, daß Gott sich zeigt, 
wie er wirklich ist - nämlich als Gott der Lebenden und damit überhaupt 
als Gott, oder, mit Paulus gesprochen: als der, •der die Toten lebendig 
macht und das Nichtseiende ins Dasein ruft" (Rom 4, 17). Das heißt: Gott 
ist nicht der Schöpfer, wenn er die Toten im Tode läßt. So ist also die Auf- 
erstehung Jesu die Kraft in unserem Sterben. Sie zeigt uns, daß das Sterben 
- auch noch das bitterste, sinnloseste, trostloseste, verlassenste Sterben - dies 
bedeutet: in die Arme des Gottes zu fallen, der der Gott der Lebenden ist, 
und als solcher der Gott der Verlorenen und Trostlosen. An die Aufer- 
stehung Jesu glauben heißt an Gott als den Gott der Lebenden glauben. 
Weil Gott Gott ist, ist unser Sterben zwar ein Fallen ins Unbegreifliche, 
aber kein Sturz ins Bodenlose, sondern Eingang in das Leben selbst. 

'fr 

Wir müssen freilich noch kurz bei dem Stichwort innehalten, das wir nun 
schon häufiger genannt haben: beim Wort vom Glauben. Die Auferste- 
hung Jesu ist nicht Kraft in unserem Sterben in der Form eines Beweises - 
sondern eben auf die Weise des Glaubens. Das liegt daran, daß ja die 
Auferstehung Jesu - falls man das noch betonen muß - ihrerseits nicht Ge- 
genstand des Wissens und Beweisens, sondern des Glaubens ist. Beweisen 

16 Man kann gegen das in Anm. 2 genannte Buch von H. Küng sagen, was man für gebo- 
ten hält, aber es dürfte zur Zeit keine Darstellung geben, die diese buchstäbliche • Unver- 
gleichlichkeit" der Gestalt, der Botschaft, des Anspruchs Jesu und seines Gottesverhält- 
nisses eindringlicher vor Augen führt (a.a.O., 167-331). 



Otto Hermann Pesch 374 

und wissen kann man, was das neutestamentliche Zeugnis über die Aufer- 
stehung Jesu sagt, welchen Glaubensanspruch es also stellt. Aber die Auf- 
erstehung Jesu selber kann nur Sache des Glaubens sein. Das heißt: Man 
steht hier vor der Wahl, diese Nachricht als unwirklich abzulehnen, weil 
sie sich eben nicht beweisen, eher von unseren Erfahrungen her widerlegen 
läßt - oder sich mit Herz und auch mit Verstand darauf einzulassen, im 
Verständnis und Vollzug des eigenen Lebens davon auszugehen und die 
Verhaltensweisen zu entwickeln, die sich ergeben müssen, wenn man diese 
Nachricht tatsächlich als Wirklichkeit nimmt. 

Das letztere zu tun ist freilich keine Zumutung. Erwähnen wir von dem 
vielen, was hier zu sagen wäre, nur folgende Gesichtspunkte17: 
a) Unser Wissen und Erfahren endet ohnehin an der Todesgrenze - oder 
wollen wir es etwa mit Spiritisten und sonstigen Totenbeschwörern halten? 
Wenn uns tatsächlich über den Tod hinaus noch ein Wort über unser Le- 
ben gesagt werden soll, so muß es auf ganz anderen Wegen als denen der 
Wissenschaft an unser Ohr und Herz dringen. Wenn dieses Wort 
nicht aller Vernunft widerspricht, darf man sich darauf einlassen - auch 
wenn die Vernunft selbst uns dieses Wort niemals sagen kann. 
b) Das Wort von der Auferstehung Jesu als des •Erstlings der Entschlafe- 
nen" kann nicht wider alle Vernunft sein - es sei denn, das Wort von Gott 
wäre wider alle Vernunft. In der Botschaft von Jesu Auf erweckung geht es 
ja, wie gezeigt, um Gott als den Gott der Lebenden. Diese Botschaft ist 
daher dieselbe Zumutung wie die, in unserem Leben an Gott zu glauben, 
oder sie ist überhaupt keine Zumutung. Im Gegenteil, es wäre eine Zumu- 
tung, an Gott zu glauben und zugleich anzunehmen, daß seine Macht und 
Güte am Tode ihre unüberschreitbare Schranke hätten. 
c) Ist dieser Zusammenhang klar, dann darf man in der Tat fragen, ob es 
nicht sogar ganz tief •vernünftig" ist, nach der Kraft zu greifen, die uns in 
der Botschaft von der Auf erweckung Jesu angeboten ist. Wenn unser gan- 
zes Leben sich mit dem Tode niemals abfinden kann, es sei denn unter Ge- 
waltanwendung gegen uns selbst, wenn dieses Leben sich dadurch als eine 
einzige Frage danach erweist, wo es sich selbst schrankenlos vollenden darf, 
wenn unser Leben deshalb eine einzige lebendige Gottesfrage ist - darf 
man dann nicht fragen, ob nicht dieses Leben ganz von Anfang an geheim- 
nisvoll darauf abgestimmt und angelegt ist, ein solches Wort von Gott und 
ein solches Wort von seinem lebendigmachenden Wirken an Jesus zu 
hören? 

Freilich, der Glaube, der auf solche Weise •vernünftig" ist, bleibt den- 
noch ein Sprung ins Unsichtbare, ins Unbegreifliche. Er muß gegen tausend- 
fältigen Augenschein vorgehen, der immer wieder dagegen spricht. Damit 
17 Ausführlicher bei 0. H. Pesch, a.a.O., 104-111; 126-138. 



Tod und Glaube 375 

haben wir schon die Spur gefunden, der später unsere Frage nach der Vor- 
bereitung auf das Sterben folgen muß. Doch zuvor müssen wir erst einer 
anderen Frage nachgehen: 

III. Von der Hoffnung über den Tod hinaus 

Um der Auferstehung Jesu willen hoffen wir auf die Auferstehung der 
Toten - auch auf unsere eigene Auferstehung. Aber wie geht das zu, wie 
sieht die •Auferstehung" der Toten aus, was ist das endgültige Schicksal 
der Toten und also auch unser eigenes Schicksal? 

1. Bleiben wir zunächst ganz nahe bei den Aussagen der Hl. Schrift und 
stellen wir weitergehende Fragen zunächst einmal zurück. Dann läßt sich 
über unsere Hoffnung über den Tod hinaus folgendes ganz eindeutig 
sagen18: 
a) Wir werden das •ewige Leben" empfangen, das heißt: nicht nur ein 
Leben, das niemals mehr aufhört, sondern ein vollendetes Leben, das nur 
noch Leben ist und kein Altern und keinen Schatten des Todes mehr in sich 
trägt, kurz: ein Leben von der Art des Lebens Gottes, soweit ein Geschöpf 
dessen überhaupt teilhaftig werden kann. Zwar ist es richtig, wenn man 
feststellt, daß die Aussagen der Schrift weniger am Todesschicksal des ein- 
zelnen interessiert sind und mehr an der Zukunft der ganzen Menschheit 
und der ganzen Welt. Dennoch gibt es eindeutige Aussagen auch über das 
Schicksal des einzelnen. So etwa, wenn Jesus das Schicksal des armen La- 
zarus und des reichen Prassers vergleicht - oder wenn dem Verbrecher zur 
Linken des Kreuzes Jesu gesagt wird, er werde mit Jesus im Paradiese sein. 
Wichtiger als solche Aussagen, die mehr nebenbei und in anderen Zusam- 
menhängen gemacht werden, ist die einfache und fundamentale Aussage, 
daß wir •mit Christus auferweckt" werden, ja, daß wir bereits mit Chri- 
stus auferstanden sind. Die erste und wichtigste Aussage des Neuen Testa- 
mentes über unsere Hoffnung über den Tod hinaus ist die, daß das ewige 
Leben schon begonnen hat. 
b) Damit ergibt sich schon das andere, und das kommt allerdings in einer 
Fülle von Texten heraus: Alles, was wir für die Zukunft, auch die Zukunft 
nach dem Tode, zu erhoffen haben, ist seinem Wesen nach nichts Neues 
mehr, sondern nur die Offenbarung dessen, was verhüllt jetzt schon Gegen- 
wart ist und sich für den Glauben in den Zeichen, die Jesus tut, zeigt. Denn 
was für die Herrschaft Gottes gilt, das große Thema der Predigt Jesu, daß 
sie nämlich erst noch kommt und doch zugleich schon jetzt, im Wort und 

18 Ausführlicher bei O. H. Pesch, a.a.O., 179-187; und im Neuen Glaubensbuch, 316-319; 
526-544 (0. H. Pesch und Ch. Schütz). 



Otto Hermann Pesch 376 

Wirken Jesu angebrochen ist, das gilt auch für unsere Zukunft - oder das 
Heil für uns bestünde in etwas anderem als der vollendeten Herrschaft 
Gottes, darin, daß Gott alles in allem ist. So gilt also auch für unser persön- 
liches ewiges Leben: es ist wie Baum und Frucht, die dem Samen entsprie- 
ßen; es ist wie die Senfstaude aus dem Senfkorn; wenn der Menschensohn 
kommt, ist es wie der Blitz, der alles taghell macht und erkennen läßt, wie 
die Dinge längst schon stehen; und wenn er kommt, dann wird er diejeni- 
gen sammeln, die schon die Auserwählten seines Vaters sind - so also 
klingt unsere Hoffnung in den Worten der Schrift. 

c) Wir werden das ewige Leben als Menschen führen, also nicht nur als 
reine Geister, sondern als Wesen von Fleisch und Blut, in denen alles Gei- 
stige sich leiblich ausdrückt und alles Leibliche vom Geist beherrscht und 
beseelt ist. Für jüdisch aufgewachsene Hörer der christlichen Botschaft 
brauchte man das damals gar nicht eigens dazuzusagen, wenn man von 
•Auferstehung" der Toten sprach. Leben ohne Leib gibt es für ihre Vor- 
stellung nicht. Gottlob hatte Paulus sich aber auch mit nicht-jüdischen Vor- 
stellungen auseinanderzusetzen, und so hält er im 15. Kapitel des ersten 
Korintherbriefes allen gegenteiligen Vorstellungen ausdrücklich den christ- 
lichen Glauben entgegen, daß auch dem Leib ewiges Leben zugedacht ist, 
und im Philipperbrief präzisiert er, daß unser Leib seinem verherrlichten 
Leibe gleichgestaltet werde (Phil 3, 21). Weil wir im Leibe leben werden, 
werden wir auch nicht je für uns allein leben, sondern in Gemeinschaft mit 
anderen Menschen • also auch mit all denen, die wir in diesem Leben ge- 
liebt haben. Es fällt geradezu auf, wie Paulus in solchen Zusammenhän- 
gen immer im Wir-Stil redet: Wir werden auf erweckt, wir werden Gott 
von Angesicht zu Angesicht schauen, wir werden beim Herrn sein. 
d) Die äußere Welt wird dabei so umgestaltet, daß sie dem Leben der auf- 
erstandenen Menschen angepaßt ist: eine heile, erlöste Welt, wie Gott sie 
immer schon dem Menschen zugedacht, wie der Mensch sie aber durch seine 
Sünde und Selbstherrlichkeit zerstört und verscherzt hatte. Die Gestalt 
dieser Welt jedenfalls, erklärt Paulus lapidar, wird vergehen. Und darin 
ist er nur das Echo der Stimme Jesu, die ebenso eindeutig ankündigt, daß 
die äußere Welt nicht so bleibt, wenn die endgültige Herrschaft Gottes an- 
bricht. 

e) Zwischen der Gegenwart und der Zukunft besteht nur ein, allerdings 
entscheidender Unterschied. In der Gegenwart ist die schon angebrochene 
Herrschaft Gottes und also das uns eröffnete ewige Leben reines Erbarmen 
und Heilsangebot für alle, auch für die Geringgeachteten und Verlorenen, 
für die •Armen" und für die •Sünder". Zahllose Worte und Gleichnisse 
Jesu betonen dies gerade als das entscheidend Neue, das mit Jesus in der 
Welt ist: Gott hat sich aufgemacht, um die Sünder zu suchen und zu beru- 



Tod und Glaube 377 

fen, nicht die •Gerechten". In der Zukunft dagegen wird es Gottes Herr- 
schaft und ewiges Leben geben in der doppelten Form: des Heiles für die- 
jenigen, die sein Erbarmen angenommen haben, und des ewigen Unheiles 
für diejenigen, die es abgelehnt haben. Mit anderen Worten: Der Über- 
schritt vom Jetzt zum Dann führt durch das Gericht. Strenggenommen 
spricht sich dabei der Mensch selbst sein Urteil. Denn an sich ist das ewige 
Leben des Menschen der endgültige Sieg des Erbarmens Gottes mit dem 
verlorenen Menschen. Das geht nicht, ohne daß der Mensch ebenso end- 
gültig seine Verlorenheit, sagen wir mit der Schrift: seine Sünde ein- 
sieht und ihr absagt. Im Angesicht Gottes kann der Mensch seine Sünde nur 
als grenzenlose Torheit begreifen. Eben dies ist das Gericht. Um Jesu 
Christi willen wird dieses Gericht mit •Freispruch" enden - unter der ein- 
zigen Voraussetzung, daß der Mensch in diesem Leben an Gott geglaubt, 
das heißt: sein Erbarmen angenommen hat. Wer das allen Ernstes nicht 
wollte, wer bis zum letzten Augenblick lieber von sich selbst statt von 
Gottes Geschenk leben wollte, für den ist das ewige Leben dann ewige 
Trennung von Gott - und das ist das Wesen der Verdammnis, der •Hölle". 
Keiner wird verdammt, der es nicht selber will! 

2. Solche und noch manche andere Aussagen der Schrift zu unserem The- 
ma werden uns schon lange merkwürdig in den Ohren klingen. Zumindest 
wird jeder beim zweiten Lesen bemerken müssen, daß mehr Fragen offen- 
bleiben als beantwortet werden. Ja, daß manches geradezu widersprüch- 
lich ist. Das letztere besonders da, wo die äußere Umgestaltung der Welt 
beschrieben wird. Werden die Sterne vom Himmel fallen und die Welt 
zerstören, oder wird die Erde verbrennen? Wird der Herr auf die Welt 
wiederkommen und dort den neuen Himmel und die neue Erde schaffen, 
oder werden wir auf Wolken entrückt und Christus entgegengeführt wer- 
den? Aber auch ohne •Religionskritik" hätte daraus nicht die manchmal 
abstruse Vorstellungswelt der in der christlichen Geschichte uns überlie- 
ferten Jenseitsvorstellungen entstehen dürfen - mit der Folge, daß der 
christliche Glaube durch sie oft und oft an den Rand der Lächerlichkeit ge- 
führt wurde. Ein genaues Lesen der Schrift hätte allzu große Spekulier- 
wut eigentlich dämpfen müssen - so verständlich ist es, wenn auch Chri- 
sten gerade hier, an der dunkelsten Stelle des menschlichen Lebens, beson- 
ders geneigt waren, sich konkrete Vorstellungen zu machen und dabei an 
Vorstellungen anzuknüpfen, die sie ohnehin schon hatten. Das gilt sogar 
für die Autoren der Heiligen Schrift. Doch werden wir etwas genauer: 
a) Viele Texte über das ewige Schicksal der Menschen scheinen auf den 
ersten Blick sehr eindeutig und konkixt zu sein - aber nur auf den ersten 
Blick! Was ist uns denn Eindeutiges gesagt etwa in den Seligpreisungen 
der Bergpredigt, oder wenn die Bösen in die Finsternis hinausgeworfen 



Otto Hermann Pesdi 378 

werden, wo Heulen und Zähneknirschen ist, wenn die Jünger auf zwölf 
Thronen sitzen und die Stämme Israels richten, wenn die Guten und Barm- 
herzigen mit den Engeln im Himmel Zusammensein werden? Umgekehrt 
wird uns mehrfach gesagt, daß die Verhältnisse in der endgültigen Zu- 
kunft völlig anders sind als wir sie jetzt kennen, so daß wir uns davon keine 
Vorstellung machen können. Wenn unser ewiges Leben in der Teilhabe 
an der Auferstehung Jesu besteht, dann können wir sie uns genauso wenig 
jetzt schon konkret vorstellen wie das Leben des auferstandenen Christus 
selber. Es ist daher gar kein Unrecht, wenn wir mit Fragen nicht zurecht- 
kommen wie etwa, wo denn all die Milliarden auferstandener Menschen 
sich in der kommenden Welt aufhalten sollen, wie ein Leib aussieht, der 
nicht mehr sterben kann, oder wenn wir gar die Frage wiederholen, die 
man einst Jesus gestellt hat: mit wem denn in der Ewigkeit ein Mann ver- 
heiratet sein werde, der hier auf Erden mehrmals verheiratet war. Was 
sollen und können wir also tun, wenn wir uns konkret unsere Hoffnung 
über den Tod hinaus veranschaulichen wollen? Zwei Dinge können wir 
tun: 

b) Wir können unsere Hoffnung in Bildern ausdrücken. Das genau ist auch 
die Redeweise der Heiligen Schrift. Wir werden dann auf das Beste zurück- 
greifen, was uns auf dieser Erde geschenkt ist, und es uns gewissermaßen 
ins Unendliche gesteigert vorstellen. So wird es ein Gleichnis für das 
ewige Leben, vor allem für seine namenlose Freude. So hat uns die Schrift 
das ewige Leben etwa im Bild eines unvorstellbar großartigen Hoch- 
zeitsmahles beschrieben. Oder im Bild einer Stadt mit goldenen und per- 
lenübersäten Toren, in der es nie Nacht wird. Oder im Bild eines unvor- 
stellbar festlichen Gottesdienstes mit unerhörter Musik. Oder im Bild eines 
Friedens auf der ganzen Welt, an dem sogar die Tiere ihren Anteil 
haben. 

Solche Bilder haben nur eine Schwierigkeit: Sie sind abhängig von dem, 
was die Menschen, die sie gebrauchen, gerade als besonders wertvoll emp- 
finden und erleben. So kann es kommen, daß selbst die Bilder der Heili- 
gen Schrift uns nicht mehr sehr anrühren. Und daß man anderseits die Chri- 
sten hänseln kann: Wer findet es denn schon als höchstes der Gefühle, 
in den Chören der Engel mitzusingen? Hier sollten wir uns darauf besin- 
nen, daß Bilder eben - Bilder sind und nie auch nur annähernd eine wirk- 
lichkeitsgetreue Vorstellung von dem zu geben vermögen, was wir noch 
gar nicht erlebt haben. Eben deshalb dürfen wir dann auch nach eigenen 
Bildern suchen, die uns etwas sagen. Wäre es z. B. nicht ein ganz tiefes Bild 
für die Freude des ewigen Lebens, wenn wir sagen: Dann endlich werden 
alle Menschen gerecht sein und einander so lieben, wie sie es brauchen? 
Oder: Dann endlich werden wir Antwort haben auf all die quälenden 



Tod und Glaube 379 

Fragen, die wir jetzt nicht lösen können? Oder: Dann endlich wird ein 
gerechter Ausgleich dafür geschaffen, daß viele Menschen hier auf Erden 
so schuldlos und ungerecht gelitten haben, während andere nie Not und 
Sorge und Leid gekannt haben? 

Damit sind wir unversehens schon bei dem anderen angelangt, was wir 
tun können. Und hier gestatte ich mir, ein Beispiel zu wiederholen, das 
ich schon öfter in diesem Zusammenhang benutzt habe. Wenn wir eine 
Ferienreise planen, beschaffen wir uns Prospekte. Darauf sieht man dann 
in vorteilhaftester Form abgebildet, was uns erwartet: das schöne Strand- 
hotel, die Liegeterrassen, die adretten Tische im Speisesaal, das herrliche 
Sommerwetter . .. Nun denken wir uns einmal, die Werbeleute eines 
Reisebüros kämen auf den originellen Einfall, auf der Vorderseite des 
Prospektes eine verfaulende Holzhütte abzubilden, mitten in einem Sumpf- 
gelände, ohne Zufahrtsstraße, umgeben von Urwald und Schlingpflan- 
zen, darunter die Frage: •Wollen Sie hier Urlaub machen? Wenn nein, 
dann kommen Sie zu uns!" Was wissen wir dann von unserem Urlaubs- 
ziel? Keine Einzelheiten - nur, daß es das gerade Gegenteil von dem ist, 
was wir auf dem Bild sehen. Nun, auf diese Weise können wir uns auch 
gewissermaßen einen Prospekt vom ewigen Leben machen. Wir können 
versuchen, alles Quälende, alles Unheil, alles Elend dieses Lebens uns 
vorzustellen - und dann das genaue Gegenteil davon zu denken. Dann wis- 
sen wir jedenfalls, in welche Richtung unsere Hoffnung auf das ewige Le- 
ben gehen soll. Und genauso macht es uns das Neue Testament auch vor. 
So wenn Paulus etwa schreibt: •Er (Christus) wird unseren hinfälligen 
Leib seinem verherrlichten Leibe gleichgestalten" (Phil 3, 21). Was ein 
verherrlichter Leib ist, wissen wir nicht. Aber was unser hinfälliger Leib 
ist, wissen wir nur zu gut. Damit soll es nach dem Tode endgültig vorbei 
sein. Oder im ersten Korintherbrief stellt Paulus gegenüber: Unser Leben 
ist verweslich, unansehnlich, schwach - zugedacht ist uns ein Leben in Un- 
verweslichkeit, Herrlichkeit, Kraft (1 Kor 15, 42-43). 

c) Wir würden etwas verschweigen, wenn wir endlich nicht hinzufügten, 
daß an einigen Stellen der Schrift auch in der Sprache der Bilder deutlich 
genug gewissermaßen im Klartext geredet wird - so, daß wir es auch 
heute noch ohne Kommentar verstehen können. •Gott wird jede Träne 
wegwischen von ihren Augen; der Tod wird nicht mehr sein, und nicht 
Trauer und Klage und Mühsal; denn das Frühere ist vergangen" (Offb 
21, 4). Ist das nicht klar genug? 

Und wenn alle Vorstellungen und Bilder versagen, wenn kein Bild und 
kein Vergleich uns mehr anspricht, dann sollten wir zwei Worte des Apo- 
stels Paulus nicht vergessen: •Jetzt sehen wir noch wie durch einen Spiegel 
auf ein Rätselbild, dann aber von Angesicht zu Angesicht" (1 Kor 13, 12). 



Otto Hermann Pesch 380 

Es ist gar kein Wunder, wenn wir mit Rätselbildern nichts anfangen kön- 
nen. Wenn aber Paulus das Rätselbild noch genauer beschreiben will, dann 
hat er dafür eine ganz knappe Formel: •Wir werden beim Herrn sein" 
(2 Kor 5, 8; Phil 1, 23; 1 Thess 4, 17). Das zu wissen genügte ihm. Es darf 
auch uns genügen. 

Freilich sind wir gerade damit wieder vor den ganzen Anspruch des 
Glaubens und der Hoffnung gestellt: Mitten in diesem •Leben zum Tode", 
wie moderne Philosophen es nennen, soll es uns genügen, daß wir •beim 
Herrn" sein werden? Damit haben wir das Thema des letzten Abschnitts 
unserer Überlegungen eingeführt: 

IV. Von der Vorbereitung auf das Sterben 

Wie wird der Christ auf seinen Tod zugehen? Durch die Geschichte des 
christlichen Glaubens zieht sich eine Literatur von •Artes moriendi", von 
Büchern über die •Kunst, zu sterben". Christliches Sterben, das ist die 
ungesagte Voraussetzung, versteht sich nicht von selbst, es will buchstäb- 
lich gelernt sein. Auch Luther hat, obwohl mit Arbeit in dieser Zeit wahr- 
lich überlastet, 1519 es für wichtig genug gehalten, auf Bitten eines Rates 
seines Kurfürsten ein Büchlein •Von der Bereitung zum Sterben" zu 
schreiben - eine der kostbarsten Schriften Luthers, weil sie uns zeigt, wie 
sehr Luther zuerst und zuletzt nicht Kämpfer, ja nicht einmal Wissen- 
schaftler, sondern Seelsorger war19. 

Auf diese Überlieferung der •Kunst des Sterbens" wollen wir hier jetzt 
nicht zurückgreifen, sondern etwas ganz Einfaches sagen - auf das freilich 
im Grunde all die genannten Bücher hinauskommen20. 

1. Die wesentliche und alles umfassende Vorbereitung und Einübung in 
den Tod ist der Glaube selbst - der Glaube, der, alle freudige und alle 
bittere Erfahrung mit dem Leben in sich sammelnd, täglich neu zu dem 
Gott, der Jesus von den Toten erweckte, zu sprechen versucht: Ich glaube 
an Dich - den Gott der Lebenden. Warum ist das so? Der Tod des Chri- 
sten ist nichts anderes als die letzte Tat des Glaubens. Von sich aus ist der 
Tod zweideutig, er läßt nicht von sich her erkennen, was er für uns bedeu- 
tet, und deshalb dürfen wir sogar Angst vor ihm haben. Nur der Glaube 
entscheidet diese Zweideutigkeit, indem er mitten im Sterben sich vom 

19 Der Text ist zugänglich in: Martin Luther. Ausgewählte Werke, Hrsg. von H. H. Bor- 
cherdt und G. Merz. Bd. 1, München 31963, 357-369. 
20 Vgl. auch K. Rahner, Über das Aristliche Sterben. Schriften zur Theologie Bd. 7, Ein- 
siedeln 1966, 273-280, und schon ders., Von der Not und dem Segen des Gebetes, Frei- 
burg/Br. 1958, 93-115 (•Weihegebete"); Zur Theologie des Todes. Freiburg/Br. 1958. Zum 
Ganzen jetzt das Buch von Paus (s. Anm. 2). 



Tod und Glaube 381 

Leben umfangen weiß. Der Christ kann also den Tod nicht lächelnd als 
das nur natürliche Ende seines Lebens hinnehmen • dafür nimmt er die 
Sinn- und Heillosigkeit des Sterbens zu ernst. Er wird den Tod aber auch 
nicht als den sinnlosen Abbruch von allem betrachten - dafür nimmt er den 
lebendigen Gott zu ernst. Beides zusammenhalten: wirkliches Ende und 
wirklichen Durchgang zu Gott - das heißt den Tod zur letzten personalen 
Entscheidungstat des Glaubens zu machen. 

2. Von daher wird klar, daß der Glaube auch vor der Aufgabe steht, echte 
Einübung in das Sterben zu leisten. Der Christ wird es nicht darauf ankom- 
men lassen dürfen, das Sterben improvisieren zu müssen. Noch weniger 
kann er damit rechnen, damit bis zum letzten Augenblick Zeit zu haben. 
Wenn die Wirkungen einer modernen Zivilisationskrankheit mir erst das 
Bewußtsein geraubt haben, wenn man mich nur noch künstlich ernähren 
und meinen Kreislauf nur noch von außen aufrechterhalten kann, dann ist 
es für die personale Tat des Sterbens zu spät. Der Christ muß gestorben 
sein, bevor man ihn auf das Sterbebett legt. Das heißt: Er muß von vorn- 
herein seinen Glauben auch - beileibe nicht nur! - vollziehen im An- 
blick des kommenden Sterbens. Denn keiner weiß, wann ihm die letzte 
personale Tat des Glaubens, die theologisch der Tod ist, gelungen sein 
wird. Das ganze Leben des Christen muß darum •Bereitung zum Sterben" 
sein - um einen geringeren Preis ist christliches Sterben nicht zu haben. 
Der Christ und gar der Theologe kann daher den unendlich erweiterten 
Möglichkeiten medizinischer, psychologischer und pflegerischer Hilfe für 
Sterbende nur dann einen guten Sinn abgewinnen, wenn sie dem Sterben- 
den letztlich nicht verschleiern, was mit ihm vorgeht, sondern es ihm mög- 
lich machen, seinen Tod als personale Tat zu vollziehen, und bestünde 
diese auch darin, sich willig in den am Ende nicht mehr bewußt erlebten 
Ablauf seines Todeskampfes zu schicken. Freilich: wer weiß denn, was in 
Sterbenden wirklich vorgeht? Auf dem hier Gesagten muß man als Christ 
vor allem dann bestehen, wenn es sich um Menschen handelt, die aus ihrem 
Glauben oder einfach aus ihrer Menschlichkeit heraus in gesunden Zeiten 
ausdrücklich gewünscht haben, daß man sie nicht im Unklaren läßt, wenn 
es zum Sterben kommt. Ich kenne persönlich eine ganze Reihe von Christen, 
die nichts mehr fürchten, als gegen ihren Willen den ungeschriebenen und 
geschriebenen Regeln etwa eines Krankenhausbetriebes ausgeliefert zu 
werden, der ihnen auf seine Weise die Möglichkeit eines personalen Ster- 
bens nimmt, obwohl sie durchaus bestünde21. 

21 Zu diesem ganzen Problemkreis vgl. (außer Paus) den viel beachteten Aufsatz von K. 
Rahner, Die Freiheit des Kranken in theologischer Sicht, in: Stimmen der Zeit 193. Bd. 
(1975) 31-40. 



Otto Hermann Pesch 382 

3. Es ist klar, daß die •Bereitung zum Sterben", also das gläubige Leben 
auf den Tod hin, je nach persönlichem Temperament, Lebensalter und Le- 
benserfahrung einen sehr unterschiedlichen Stil annehmen kann: Von tie- 
fem Ernst ist der eine durchdrungen, der die Vergänglichkeit aller Dinge 
und des eigenen Lebens ständig vor dem Blick hat. Der andere zeigt eine 
selbstverständliche Gelassenheit, die den Tod geradezu vergißt und nicht 
so wichtig nimmt - wir wollen ja gar nichts gegen solche Großmut in sich 
selbst sagen, sondern nur etwas dagegen, sie und sie allein zum Kennzei- 
chen des wahren Christen zu erklären statt zu einer Stilform des Christ- 
seins. Und es gibt sogar eine echt christliche Vorfreude und Sehnsucht nach 
dem Tode, wie etwa Paulus sie ausdrückt: Ich wollte aufgelöst und bei 
Christus sein. Freilich ist darauf zu achten, daß falsches und richtiges Ver- 
halten nicht durcheinandergeraten, denn sie liegen oft nur um Haares- 
breite von einander getrennt. Man kann sich ja auf das ewige Leben 
freuen, das Ende dieses Lebens geradezu herbeisehnen, weil man im Grun- 
de zu träge ist, durch das eigene Leben in dieser Welt schon etwas von der 
endgültigen Erlösung sichtbar zu machen. Man kann umgekehrt jede Vor- 
freude auf das endgültige ewige Leben niederhalten, weil man die Mög- 
lichkeiten einer heilen Welt in dieser Weltzeit überschätzt. Beides bricht 
an der einen oder anderen Stelle dem christlichen Glauben Wesentliches 
ab. Christliches Leben ist in der Tat ein Paradox: sich ganz diesem Leben 
stellen und doch bewußt auf den Tod zugehen. Es darf bald das eine, bald 
das andere den stärkeren Akzent tragen. Aber wo man dem Paradox zu 
entfliehen versucht, hört der Glaube auf, seine befreiende, Hoffnung schaf- 
fende Kraft auszuüben22. 

Kommen wir zum Schluß! Auf die Frage nach Tod und Glaube ist zu ant- 
worten: Für den Christen ist der Tod immer zweideutig - und nur der 
Glaube hebt diese Zweideutigkeit auf. Dadurch wird das Sterben selbst 
zum Glaubensakt. Wie der Glaube jeweils seinen ganz persönlichen Stil 
hat, so auch der Zugang auf den Tod. •Es ist Zeit, daß wir uns sehen, mein 
Geliebter" - unter dieses Wort der Teresa von Avila setzt Marcelle 
Auclaire das Schlußkapitel über den Tod der Heiligen in deren Biogra- 
phie. Von dem französischen Dichter Leon Bloy wird berichtet, daß er auf 
dem Sterbebett auf die Frage, wie er sich fühle, geantwortet habe: •Ich 
bin sehr neugierig". Und Alfred Delp schrieb in der Nacht vor seiner Hin- 
richtung durch die Nazis: •Einmal ist alles zu Ende, und dann kommt nur 
noch Gott, und das ist sehr gut". Christliche Worte im Angesicht des Todes, 

22 Nach diesem Abschnitt wurde im Vortrag für die anwesenden evangelischen Christen 
noch eine Information über die Krankensalbung und deren theologisch-spirituelle Bedeu- 
tung gegeben, die hier aus Raumgründen ausfallen muß. 



Im Spiegel der Zeit 383 

Worte des Glaubens! Aber auch dies sind christliche Worte: •Wir sein 
pettier. Das ist wahr" - so Martin Luther auf dem Sterbebett. Auch die 
Angst der kleinen Theresia von Lisieux in der Schlußphase ihrer Tuber- 
kulose ist ein christliches Wort vom Tode. Und schließlich ist auch dies 
ein •christliches" Wort vom Tod: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du 
mich verlassen!" 

Über allen •Stilfragen" des Glaubens und des gläubigen Sterbens steht 
das Wort des Apostels: •Wer will uns trennen von der Liebe Christi"? 
(Rom 8, 25). Der •Erstling der Entschlafenen" ist uns gut für die Gebor- 
genheit in der Liebe des Gottes der Lebenden. Daraufhin können wir ster- 
ben. Und daraufhin können wir leben. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Mystik als Lerngebiet der Meditation 

Die Rolle des Verstehens, die Erfahrung der Dunkelheit, das Geschenk der Gnade 

Es ist Mode geworden, eine •mystische" Einheit über alle Weltreligionen hinweg 
zu konstruieren; nur in den Niederungen von Lehren und Bekenntnissen gäbe es 
Unterschiede; in den Hochgebirgen der Mystik aber seien alle Religionen der 
Erde eins. So heißt es in der eben erschienenen Auflage des Bertholet'schen Wör- 
terbuchs der Religionen: •Mystik ist die Aufhebung des religiösen Ich-Du-Ver- 
hältnisses .. . d. h. Aufgehen des Menschen in Gott oder am Göttlichen, ja viel- 
leicht in etwas, das noch hinter Gott liegt... (Mystik) redet die Sprache aller Re- 
ligionen, aber keine Religion ist ihr wesentlich"1. 

Die Rolle des Verstehens 

In der gleichen Tendenz liegt es, daß auch die Meditation als Weg zur (Gottes) - 
Erfahrung und als ihr Vollzug die Verschiedenheit aller Religionen und Theo- 
logien überwinden soll. Nur ein Dogmatismus oder Konfessionalismus verstelle 
den Zugang zu dieser Erfahrung. Man müsse •schmecken", was Meditation sei. 
nicht aber Theorien über sie aufstellen. Zum Beweis wird die Zuckerparabel er- 
zählt (ich hörte sie von drei verschiedenen •Meistern"): •Erkläre einem, der noch 

1 Vorliegender, eher historischer Einordnung der Meditationsbemühungen unserer Zeit 
wird ein Dialog mit dem Meditationsanliegen Karlfried Grafs von Dürckheim von Fr. 
Wulf folgen. Wenn nicht anders angegeben, sind die Belege dieses Aufsatzes zu finden 
in Das Mysterium und die Mystik, Würzburg 1974, und im Herder-Taschenbuch Her- 
ausgefordert zur Meditation, das im Frühjahr 1977 erscheinen wird. 




