Tod und Glaube

Der Christ und sein Sterben

Otto Hermann Pesch, Hamburg

Was eine Zeitlang, bis vor wenigen Jahren noch, in Theologenkreisen fast
abschitzig betrachtet wurde, darf man heute wieder tun: vom Tode reden,
iiber das Sterben nachdenken, nach der Antwort des Glaubens auf den Tod
fragen. Eine kurze Zeit lang, die freilich unser aller Bewuftsein tief geprigt
hat, war es ,schick” gewesen, die Frage nach dem Tod fir unwichtig zu
halten, und zwar, wie man meinte, gerade aus Griinden des Glaubens!.
Und diese Griinde waren bedenkenswert.

Da war einmal die sogenannte ,Religionskritik“ — begriindet schon im
19. Jahrhundert durch Ludwig Feuerbach, Karl Marx und schlief8lich Sieg-
mund Freud — nun endlich von der Theologie als Herausforderung an- und
ernstgenommen®. Und zum Thema ,Tod“ meinte diese Religionskritik,
dafl der Mensch mit seinem Todesschicksal nicht fertig werde. Um es den-
noch ertragen zu konnen, mache er sich eine Vorstellung vom Leben nach
dem Tode, nehme diese Vorstellung fir Wirklichkeit und hoffe darauf.
Solche bloflen ,Projektionen® menschlicher Todesdngste aber wollten
Christen ihrem Glauben nicht nachsagen lassen — und distanzierten sich

! Von dieser ,Stimmung® gehen cinige Meditationen aus in: Q. H. Pesch, Gottes Ja und
Amen. Christusmeditationen. Mainz 1972, 89-77; wohltuend unbeeindruckt von dieser
»Stimmung“ auch M. Seckler, Die letzte Bestimmung des Menschen, in: Lebendiges Zeug-
nis, April 1973, 81-38. ~ Das Folgende ist urspriinglich ein Vortrag im Rahmen eines ge-
meinsamen Seminars der evangelischen nnd katholischen Gemeinden in Liineburg im
Friihjahr 1976 ~ an der Art der Formulierung wird man es noch erkennen. Die Anmer-
kungen sind nachtriglich hinzugefiigt worden.

% Breitenwirksam wurde diese Bewegung in den sechziger Jahren durch das Buch von J.
A. Th. Robinson, Gott ist anders. Miinchen ¢1964. Zu der sich daran anschliefenden Dis-
kussion vgl. H. W. Augustin (Hrsg.), Diskussion zu Bischof Robinsons Gott ist anders.
Miinchen 1964; E. Schillebeeckx, Personale Begegnung mit Gott. Eine Antwort an John
A. T. Robinson. Mainz 1964; ders., Neues Glaubensverstindnis. Honest to Robinson.
Mainz 1964; ders., Gott — Die Zukunfl des Menschen. Mainz 1969; D. Solle, Atheistisch
an Gott glauben. Olten 1968. Aus den letzten Jahren, nach Abklingen der Hitze der ersten
Auseinandersetzung, sind zu nennen: R. Schaeffler, Die Religionskritik sucht ithren Part-
ner. Thesen zu einer erncuerten Apologetik. Freiburg/Br. 1974; A. Th. Peperzak, Der
heutige Mensch und die Heilsfrage. Eine philosophische Hinfiihrung. Freiburg/Br. 1972;
H. Sonnemans, Hoffnung ohne Gott? In Konfrontation mit Ernst Bloch. Freiburg/Br.
1973; J. Feiner-L. Vischer (Hrsg.), Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche
Glaube. Freiburg/Br. 1978, 64-72 (B. Casper); 428-445 (A. Dumas); H. Kiing, Christ-
sein. Miinchen 1974, 15-80. Speziell zu unserem Thema: A. Paus (Hrsg.), Grenzerfah-
rung Tod. Graz 1976; G. Greshake, Stirker als der Tod. Zukunft — Tod — Auferstehung —
Himmel — Hélle — Fegfeuer. Mainz 1976,



Otio Hermann Pesch 364

daher demonstrativ von der Frage nach dem Tode als einer wichtigen
Glaubensfrage.

Hand in Hand damit ging zwar nicht der Zusammenbruch der christli-
chen Eschatologie, d. h. der Hoffnung auf die Vollendung aller Dinge und
des Menschen durch Gott, wohl aber der exegetisch und dogmatisch iiber-
fallige Zusammenbruch eines ganzen liebgewordenen Systems von Jen-
seitsvorstellungen, in denen wir grofl wurden, an denen unsere Hoffnung
konkret geworden ist — und die uns nicht selten auch gequilt haben?. Man
erkannte, dafl kein theologisches Lehrstiick so stark von weltbildlichen Vor-
stellungen durchsetzt war wie die Lehre von den ,letzten Dingen®, in der
Schrift, daher auch in der Schriftauslegung und von daher auch in der dog-
matischen Theologie®. Nun plotzlich ,lernten® wir, dafl wir nicht die Mit-
gliedschaft im ewig singenden Chor der Engel zu erhoffen hatten — oder
sollen wir sagen: zu befiirchten hatten? —, und daf} auch in der Holle kein
Feuer brennt. Welcher niichterne Christ wollte sich da noch mit solchen
Dingen identifizieren lassen? Also wurde wieder einmal das Thema , Tod*
und , Jenseits“ vertagt nach dem unausgesprochenen Motto: Nichts Ge-
naues weifl man nicht.

Wiederum nicht ohne inneren Zusammenhang damit entdeckte die
Theologie die Welt und die Gesellschaft als Gestaltungsaufgabe des Glau-
bens und damit als theologisches Thema®. Zwangslaufig mufite dabei der
Verdacht aufkommen — und nicht selten war er auch begriindet —, dafl die
christliche Hoffnung iiber den Tod hinaus nur zu oft dazu herhalten mufite,
die Erniedrigten und Gedemiitigten, die Ausgebeuteten und Getretenen
dieser Welt iiber ihr Elend zu trosten und sie daran zu hindern, etwas zur
Besserung ihrer Lage zu tun — und so den Gesegneten dieses Lebens unan-
genchme Anderungen zu ersparen. Waren es denn etwa die Christen, die
sich im vorigen Jahrhundert als erste geschlossen fiir gerechte Strukturen

8 Zur Problematik vgl. den nach wie vor erhellenden Durchblick von H. U. von Baltha-
sar in: J. Feiner — J. Triitsch — F. Bockle (Hrsg.), Fragen der Theologie heute. Einsie-
deln 21958. Konstruktiv: Ch. Schiitz in: Neues Glaubensbud:, 526-544, und die in Anm. 2
genannten Biicher von Paus und Greshake, sowie der zu erwartende Bd. 5. von Myste-
rium Salutis. Grundriff heilsgeschichtlicher Dogmatik. Hrsg. von J. Feiner und M. Léhrer.
4 Ein Beispiel: Thomas von Aquin, Summa Theologiae, Suppl. 69-99; in deutscher Uber-
setzung zuginglich und kommentiert in den Bénden 35 und 36 der Deutschen Thomas-
Ausgabe, Heidelberg — Graz 1958 und 1961.

5 Vgl. J. B. Metz (Hrsg.), Weltverstindnis im Glauben. Mainz 1966; ders., Zur Theo-
logie der Welt. Mainz 1968 (Taschenbuch-Ausgabe 1973). Die Fortentwicklung dieser
Theologie der Welt ist die viel diskutierte ,,politische Theologie“ und das daran ankniip-
fende Gesprich mit dem Marxismus. Aus den letzten Jahren vgl. dazu: R. Lay, Zukunft
ohne Religion? Die Welt vermenschlichen? Ein Problem fiir den Marxismus und das
Christentum. Olten 1970; U. Hommes (Hrsg.), Gesellschaft ohne Christentum? Zum Bei-
trag der Christen fiir die Erhaltung der Freiheit. Diisseldorf 1974; I. Fetscher ~ M. Macho-
vec (Hrsg.), Marxisten und die Sache Jesu. Miinchen — Mainz 1974,



Tod und Glaube 365

der werdenden Industriegesellschaft eingesetzt haben? Haben die Christen
als erste eingesehen, dafl Streben nach sozialer Besserstellung nichts mit
Aufbegehren gegen den Willen Gotteszu tun hat, der angeblich jeden Men-
schen unwiderruflich an ,seinen Platz“ stellt, den einen als Konig, den an-
deren als Bettler? Die Frage nach Tod und Jenseits mufite so unter totalen
Verdacht geraten, sie war fast die Kompromittierung des Glaubens, weil
sie zu erweisen schien, dafl der Glaube zur Losung der Probleme dieses Le-
bens nichts beitragt.

Schliefilich kamen verwirrende Worte grofier Christen unserer Tage in
Umlauf. Von Dietrich Bonhoeffer kennt man das Wort, daf Gott nicht hin-
ter der Todesgrenze, sondern mitten in diesem Leben ,jenseitig® ist, und
man hat seine bitteren Worte gegen solche Seelsorger im Ohr, die den
Menschen auf dem Wege tiber seine Todesangst gleichsam sturmreif fir
die Verkiindigung der christlichen Botschaft machen wollen®. Der grofie
Naturforscher und Theologe Pierre Teilhard de Chardin soll gesagt haben,
ihm sei es personlich auch ganz recht, wenn nach dem Tode alles zu Ende
sei und ein ewiges Leben nicht zu erwarten stehe.

Und hatte nicht schon Israel bis kurz vor die Zeit Jesu Christi ein grofies
Beispiel des Glaubens an Gott gegeben ohne jede Hoffnung auf ein Wei-
terleben nach dem Tod™?

Wer also vor etwa zehn, acht, ja finf Jahren nach Tod und ewigem Le-
ben fragte, sich dafiir interessierte, war sogleich verdichtig, nicht auf dem
wirklichen Niveau des Glaubens zu stehen, sich vor den wahren Pflichten
des Glaubens zu driidken, egoistisch sein privates ,Seelenheil“ zu verfolgen,
zumindest aber wirklicher Grofimut zu ermangeln, die Gott und die an-
deren Menschen wichtiger nimmt als sich selbst. Und wer gar den christli-
chen Glauben ganz zentral mit der Frage nach dem Tode in Verbindung
brachte, der war erweislich nicht auf der Hohe der Zeit®.

Das alles ist heute vorbei. Es ehrt vor allem die Verfechter der ,welt-
lichen®, der ,gesellschaftlich orientierten, der ,politischen® Theologie,
daf} sie gerade von ihren eigenen Ansitzen aus die Frage nach Tod und
Jenseits wiederentdeckt haben®. Das ist iibrigens nicht schwer einzusehen.
Wenn die Gerechtigkeit, die der christliche Glaube zu verkiinden hat, alle
innerweltliche und zwischenmenschliche, also alle vom Menschen selbst ge-

¢ Zitat bei O. H. Pesch, Rechenschaft iiber den Glauben. Mainz 1972, 34.

7 Am erregendsten im Buche Ijob.

® Charakteristisch etwa D. Sélle in ihrem Aufsatz iiber Auferstehung in: Atheistisch an
Gott glauben (s. Anm. 2).

® Vgl J. B. Metz, Erlisung und Emanzipation, in L. Scheffzeyk (Hrsg.), Erlosung und
Emanzipation. Freiburg/Br. 1973, 120-140; und den, wie bekannt, von J. B. Metz entwor-
fenen Text ,Unsere Hoffnung® der Wiirzburger Synode, jetzt zuginglich in: Gemeinsame
Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland. Offizielle Gesamtausgabe. Frei-
burg/Br. 1976.



Otto Hermann Pesch 366

schaffene Gerechtigkeit wirklich iberbieten soll, dann kann sie es nur,
wenn sie sich auch auf diejenigen bezieht, die nie eine Chance hatten und
haben, aus erlittenem Unrecht — und oftmals welchem Unrecht! — herauszu-
kommen und Recht zu finden: auf die Toten. Der Glaube an Gott fithrt not-
wendig zum Glauben an die Auferstehung der Toten, oder dieser Gott ist
nicht der Gott einer Gerechtigkeit, die alles menschlich Machbare grund-
satzlich Gibersteigt.

So braucht sich heute niemand mehr dafiir zu entschuldigen, wenn er die
Frage nach ,Tod und Glaube“ stellt. Der Ernst der inzwischen erhobenen
Einwinde sollte uns freilich auch vor billigem Triumph der Rechthaberei
bewahren. So mochte ich unser Thema in vier Schritten angehen: Ich mochte
sprechen I. Von der Angst vor dem Sterben; II. Von der Kraft im Sterben;
IT1. Von der Hoffnung iiber den Tod hinaus; und IV. Von der Vorbereitung
auf das Sterben.

I. Von der Angst vor dem Sterben.

Eine spitzziingige Redensart sagt: ,Die Theologen wissen das Allerschén-
ste vom Himmel zu erzahlen — aber keiner von ihnen will moglichst schnell
hinein“. Nun soll man zwar nicht sagen: Keiner stirbt so schwer wie der
Theologe. Aber etwas Wahres ist an dem Wort dran: Auch Theologen, die
doch eigentlich am besten wissen miifiten, was kommt, sterben so schwer
und bitter wie alle anderen Menschen. So konnen sie leicht in Widerspruch
mit ihren eigenen Worten kommen. Denn von Berufs wegen , missen” sie
ja davon reden, welche unendliche Freude uns erwartet, und wie kein
Auge es gesehen und kein Ohr es gehort hat, was Gott denen bereitet, die
ihn lieben. Miissen sie also nicht von Berufs wegen sagen, daf der Christ
keine Angst vor dem Tode hat; dafl dem Tod Stachel und Sieg genommen
sind; dafl nur der Unglaube Angst vor dem Tode haben mufi, und das mit
Recht; daBl der christliche Glaube gerade deswegen turmhoch allen Reli-
gionen und Weltanschauungen tiberlegen ist, weil er diejenige Antwort
auf den Tod hat, die zuletzt alles menschliche Sehnen und Fragen zufrie-
denstellt?

Gewifl mufl von all dem die Rede sein. Aber die Schiufifolgerung, nur
der Unglaube kénne Angst vor dem Tode haben, ist richtigzustellen. Audch
der Christ hat ein Recht auf die Angst vor dem Tode. Darin soll er sich nicht
ins Unrecht dringen lassen, weder durch fromme Theorien® noch gar

10 Fin wenig davon glaube ich zu bemerken bei H. U. von Balthasar, Der Christ und die
Angst. Einsiedeln 1951. Die reale und nicht zu manipulierende Erfahrung der Angst wird
hier wohl durch die Schlissigkeit des theoretischen Gedankens zu schnell ,iiberfahren® ~
und Luthers Versuch, diese Erfahrung durch ein ,dialektisches® Denken ernst zn nehmen,
m., E. ungerecht beurteilt.



Tod und Glaube 367

durch unchristliche Ideale vomn wortlosen, klaglosen Gang in den Tod, wie
sie in unseliger Zeit des Dritten Reiches propagiert wurden oder wie man
sie uns heute unter Hinweis auf das kommende Gliick unserer Kinder und
Enkel nach der Weltrevolution schmackhaft machen will. Ich schliissele
diese These etwas auf.

1. Der Christ hat ein Recht auf die Angst vor dem Tod. Wenn wir gar nichts
vom christlichen Glauben wiifiten, dann konnte eine realistische Betrach-
tung des Todes nur sagen: Er ist das Ende von allem, das Ende des Le-
bens, das Ende des Bewufitseins, das Ende aller Erfahrungen und Erleb-
nisse, das Ende der Gemeinschaft, das Ende von allem, was wir aufgebaut
haben und was unser Leben erfiillt, ja ausgemacht hat. Und firr die, die
mit uns sind, ist unser Tod ebenfalls das Ende von allem, was sie mit uns
zusammen aufgebaut haben. Ein paar Fotos mégen fiir eine Weile die Er-
innerung frisch halten. Fiir die zweite Generation werden wir — wie alle
vor uns — die toten Grofleltern sein, die man kaum noch selbst gekannt hat:
Geschichte, die man lernt, die man aber nicht mehr miterlebt hat. Der Tod
ist tatsachlich das Zuriicksinken ins Nichts.

Nun mag man uns noch so sehr einreden, daff dies alles doch nicht so
schlimm sei. Wenn wir gar nichts mehr spiiren, dann immerhin auch kein
Leid mehr. Ist es nicht geradezu wohltuend, daf} einmal alles zu Ende ist?
Ist nicht das Ende, das der Tod schafft, nur ein Problem der Uberlebenden,
aber keines der Gestorbenen? So mag man selbst manchmal denken. Und
doch wehrt sich in uns etwas gegen solche Gedanken. Unser Wesen, alles
Sehnen unseres Herzens, alles Hinhorchen auf uns selbst will sich nicht
damit abfinden, dafl am Ende nur das endgiiltige Nichts wie ein endgiilti-
ges Nichtgewesensein stehen soll. Denn das hiefle, dafl alles, was wir er-
lebt, getan, aufgebaut, zum Gelingen gefithrt haben, schlieflich absolut
gleichgiiltig war. Gleichgiiltig war dann, dafl gerade wir existiert haben,
gleichgiiltig die Arbeit, gleichgiltig die Liebe, gleichgiiltig die Gerechtig-
keit, gleichgiiltig alle Erkenntnis, gleichgiiltig die Kultur, gleichgiiltig die
Kunst. Dieser Gedanke ist unertraglich. Wer ,,Ich® sagt, will nicht gleich-
giltig sein, sondern giltig, einmalig, unverwechselbar, unaustauschbar.
Man kann den unertréiglichen Gedanken mit einigem Aufwand von geist-
reichen Argumenten niederhalten. Man kann sagen: Der Mensch nimmt
sich selbst auf diese Weise viel zu wichtig. Aber was soll denn noch wich-
tiger sein, wenn Geist, Bewufitsein, Liebe, Arbeit, Kultur nichts als gleich-
giiltige Vorbedingung dafiir sind, dafl irgendetwas anderes — ja, was denn?
— weitergeht auch ohne uns?

Die tiefe Angst vor dem Tode ist also die Angst vor dem Nichts, in das
wir zuriickfallen kénnten. Wer uns diese Angst ausreden will, der zwingt
uns, unter unserem Niveau zu leben; der nétigt uns, gerade in dem uns



Otto Hermann Pesch 368

nicht ernstzunehmen, was uns zum Menschen macht. Nicht diejenigen wei-
chen der Schirfe der Todesproblematik aus, die die Frage nach ewigem
Leben stellen, sondern diejenigen, die diese Frage fiir unsinnig halten.
Man kann die Frage nach wahrer, sich selbst annehmender Menschlichkeit
durchaus an die Religionskritik zuriickgeben.

Diese Angst vor dem Nichts mufl sich der Christ auch im Namen des
Glaubens nicht ausreden. Das liegt an der Struktur des Glaubens selber,
der wesenhaft nicht sieht, was er glaubt (vgl. Rom 8, 24; Heb 11,1). Der
nicht vorzeigen kann, was er iiber den Tod hinaus erhofft. Dem also die
Dunkelheit des Todes nicht erspart bleibt. Und das begreifen nicht nur
hochgelehrte Theologen. Das kommt vielmehr auch heraus in der geradezu
»wohltuenden® einfaltigen Skepsis jener — tiefreligiosen! — Frau, die mir
im Hinblick auf ihren eigenen, in die Nahe geriickten Tod einmal halb
lachelnd, halb ernst sagte: ,Nun ja, wir werden sehen!

2. Der Christ hat ein Recht auf die Angst vor dem Sterben. Auch in diesem
Punkt ist wieder vieles richtigzustellen. In der Schrift des Alten Testamen-
tes z. B. horen wir, dafl einer ,alt und lebenssatt® ,zn seinem Geschlecht
versammelt® wurde (Gen 25, 8; 35, 29 u. 4.). Und aus der christlichen Zeit
horen wir bis in unsere Tage — wer wollte es bestreiten? — vom beispiel-
haften, glaubensstarken, friedlichen, ja ,schénen® Sterben guter Christen,
die ihre Familie um ihr Sterbebett versammelten, Abschied nahmen und
ruhig hiniibergingen; ein Sterben, bei dem es die Umstehenden tiberkom-
men kann, ein Danklied zu singen. Vielleicht kennen wir auch die Ge-
schichte von dem groflen englischen Theologen, Konvertiten und spiteren
Kardinal John Henry Newman, der sich auf dem Sterbebett von seinen
Frennden verabschiedete und sie dann wegschickte mit den Worten: ,Geht
hinaus, Freunde, ich kann allein sterben.“ Und manch einer kennt sogar die
von wunderbarem christlichen Humor getragene Schnurre von jenem hol-
landischen Christen, der anf dem Sterbebett seiner Familie befahl: ,Hort
jetzt endlich anf mit dem Weinen! Jetzt will ich zum letzten Mal eine gute
Zigarre ranchen, und dann wird anstidndig gestorben!

Solche Geschichten sind wieder einmal geeignet, uns ins Unrecht zu set-
zen, zumindest uns dahin zu iiberfordern, dafl wir denken, so miisse es sein,
und so allein wire es christlich. Aber wie oft geht denn das Sterben so
,schon zu? Sollen wir denn die furchtbaren Formen des Sterbens in unse-
ren Zeiten vergessen? Das entsetzliche Sterben anf den Kriegsschauplatzen,
unter Bombenteppichen und Napalmregen, das Sterben Unschuldiger
durch die Hand von zynischen Terroristen und Revolutiondren, den Tod
in Flugzeugtrimmern und Autowracks? Davor sollen wir keine Angst
haben diirfen? Und ist das Sterben auch da, wo es ohne Gewalt geschieht,
heute so, wie es unsere Geschichten beschreiben? Wem ist schon vergoénnt,



Tod und Glaube 369

so bei vollem Bewufitsein einzuschlummern, wie die Vorbilder, die man
uns hinstellt? Was kann ,,sch6n“ und iberzeugend sein an einem langen
Todeskampf unter stindigen Schmerzen etwa bei einem Krebstod, bei
einem Herzinfarkt mit Léhmungsfolgen, bei Zucker-Koma oder einer lang-
sam fortschreitenden Urdmie? Sind denn eine Intensivstation mit Herz-
Lungen-Maschine oder ein Krankenzimmer mit den Apparaturen zur
kiinstlichen Erndhrung — trotz oder auch wegen aller gewissenhaften
Sorge von Arzten und Schwestern — Stdtten, an denen exemplarisch Sterben
im Glauben zum Vorschein kommen kann? Und vor all dem sollten wir
keine Angst haben dirfen? Keine Angst vor elendem, unmenschlichem
Zugrundegehen auch unter verzweifelter Sorge der Verantwortlichen, dic
gerade zu menschenwiirdigem Sterben verhelfen mochten? Wir sollten
keinen Anlafl zur Angst haben angesichts der Tatsache, dafl keiner von
uns sich seinen Tod aussuchen kann und dafl die beschonigende Auskunft
eben leider nicht stimmt, das Sterben sei so, wie das Leben gewesen war?
Es gibt keinen Satz des christlichen Glaubens, der uns die Angst vor dem
Sterben verbietet. Warum auch, nachdem Jesus selbst Angst vor dem Tode
gehabt hat''? Es gibt freilich trostende Worte des Glaubens, die uns helfen
kénnen, die Angst vor dem Sterben - nicht: zu iberwinden, sondern: — zu
ertragen, zu bestehen, sie zur Ubungsform unseres Glaubens zu machen.
Dartiiber werden wir noch zu reden haben!?. Aber wir dirfen auch als glau-
bende Christen uns dazu bekennen, daff wir Angst vor dem Sterben haben.
Wohl dem, der sie nicht verspiirt. Aber das muf} nicht besondere Tugend

sein oder besonders starker Glaube. Vielleicht sind es nur bessere Nerven-
krafte!

3. Der Christ hat ein Recht auf die Angst vor der Einsamkeit. Das Sterben
beginnt ja nicht mit dem biologischen Ende oder dessen Vorboten. Das
wissen gerade viele altere Leute. Das Sterben beginnt, wenn ringsum einer
nach dem anderen von den Menschen wegstirbf, mit denen man zusammen-
gelebt hat, wahrend die Jingeren mit Recht ihre eigenen Wege gehen,
selbst wenn sie es an Sorge um die Alteren nicht fehlen lassen. Das haben
doch viele von uns schon erlebt, wie — fast unerwartet, obwohl man damit
rechnen mufite — zuerst die Eltern, dann dieser Bruder, jene Tante, der
Ehepartner, diese Cousine, jener Vetter, dieser alte Freund der Familie,
jener Nachbar stirbt. Zum ersten Mal im Leben hat man das Gefiihl: Jetzt
ist man wirklich (fast) allein auf der Welt. Dann empfindet man, wie einem

11 Die Todesangst Jesu hat in den letzten Jahren ein neues theologisches Gewicht bekom-
men im Zusammenhang mit der Deutung der Passionsereignisse. Vgl. H. U. v. Balthasar
in: Mysterium Salutis (s. Anm. 3), Bd. 3/2, 181-255; und schon J. Ratzinger, Einfiihrung
in das Christentum. Munchen 31968, 242-249.

12 W. u. im III. Abschnitt.



Otto Hermann Pesch 370

der Tod buchstiblich Zug um Zug an die Kehle greift. Wann bin ich nun
dran, und warum war ich noch nicht dabei? Solche Fragen kommen, und
das Gebet ,fiir denjenigen aus unserer Mitte, der zuerst dem Verstorbenen
vor das Angesicht Gottes folgen wird“, wie es den katholischen Beerdi-
gungsritus beschlieft, bekommt plotzlich beklemmende Realitdt. Es wird
einsam um uns, selbst dann, wenn wir nicht gezwungen sind, den Gang ins
Altersheim als unwiderruflich letzte Station des Lebens anzutreten. Diese
Einsamkeit, dieses schrittweise sich vollziehende Abbrechen aller person-
lichen Beziehungen und Verbindungen, die das haltende Geflecht unseres
Lebens bildeten — das ist es, was den Tod so qualend macht, lange bevor er
eintritt. Das Sterben zieht sich so tiber Jahre hin. Der eigene Tod ist dann
am Ende nur noch die fast logische Konsequenz eines Daseins, das ldngst
erloschen ist®, Das Nichts, in das der Tod uns zuriicksinken 1af}t, erleben
wir durchaus noch vorher. Und davor sollten wir keine Angst haben diir-
fen? Wer von uns hat nicht schon einmal fliichtig gedacht: Am besten wire
es, wenn alles einmal pléizlich aus wire, wenn notig, sogar durch einen
Unfall — damit uns dieses langsame Sterben bei lebendigem Leibe erspart
bleibt!

Soviel hier von der Angst vor dem Sterben. Wir werden nicht glaubiger,
wir werden nur verstidndnisloser fiir andere, kontaktirmer, unmensch-
licher, seltsamer, kauziger, wenn wir versuchen wollten, uns einzureden,
der Christ habe keine solche Angst und diirfe sie nicht haben. Auch und
gerade als Christen sollten wir uns ehrlich solidarisch machen mit allen, die
Angst vor dem Sterben haben. Was aber unterscheidet nun den Christen
in seiner Angst vor dem Tode von dem, der nicht glauben kann? Hier miis-
sen wir nun reden:

I1. Von der Kraft im Sterben

Es mag nun wie ein triumphierender Paukenschlag wirken, aber der Ein-
druck muf} in Kauf genommen werden: Fiir den Christen ist die Kraft im
Sterben die Auferstehung Jesu Christi. Gewifl, auf Anhieb macht uns die-
ses Stichwort heute oft mehr Sorge und Zweifel als Zuversicht und Kraft.
»Die Botschaft hor’ ich wohl, allein, mir fehlt der Glaube® — so mochten wir
Faust und Goethe nachsprechen. Dafir hat die moderne Erforschung des
Neuen Testamentes und tiberhaupt die moderne Theologie gesorgt. Und,
wie ich gleich hinzufiige: sorgen miissen. Probleme werden nicht dadurch
gelost, Fragen nicht dadurch beantwortet, dafl man einfach ihre Existenz
und Dringlichkeit leugnet; wenn man von ihnen nichts wissen will und statt
dessen ungerithrt (oder in geheimer Angst vor ihnen) behauptet, es sei

18 Vgl. Neues Glaubensbuch (s. Anm. 2), 540: Tod als Beziehungslosigkeit.



Tod und Glaube 371

eigentlich alles klar, und nur der Unglaube konne hier kiinstlich Fragen
ersinnen. Ich jedenfalls finde, dafl es geradezu verdachtig wire, wenn solch
eine atemberaubende Nachricht wie die von der Auferweckung Jesu keine
Fragen aufgébe, sondern als die grofite Selbstverstidndlichkeit von der Welt
dastiinde!.

Hier freilich konnen wir diese Probleme alle vergessen. Denn fiir uns
sind nur zwei Dinge wichtig, und von denen meine ich: man kann sie guten
Gewissens nicht bestreiten®®:

1. Die Botschaft von der Auferweckung Jesu kiindet von wirklichem Leben
aus dem Tode. Hier ist jedes Wort wichtig. Zunéchst der Tod Jesu: davon
darf man nichts abschwichen. Die (bevorstehende) Auferweckung hat Je-
sus den Tod in nichts leichter oder ertraglicher gemacht als uns. Und gerade
das alteste Zeugnis von der Auferweckung Jesu, das Glaubensbekenntnis,
das Paulus zu Beginn des 15. Kapitels seines ersten Korintherbriefes zitiert,
betont ausdriicklich: ,Gestorben . .. begraben . ..“ —so dafl am wirklichen
Tod dessen, der anschliefend sich als der Lebendige erwiesen hat, keine
Zweifel bestehen konnen. Und dies ist das andere: Dieser wirklich und so-
gar grausam Gestorbene lebt wirklich — gewif8 nicht auf die Weise, wie wir
leben, aber nicht, weil sein Leben weniger Leben ware als das unsere, son-
dern weil es mehr ist, ein Leben, wie es nur bei Gott méglich ist. Auch das
darf man nicht abschwichen, wenn man wirklich die Botschaft des Neuen
Testamentes wiedergeben will und nicht eigene Gedanken. Dafl Jesus
etwa nur in seinem Werk fortlebt, dafl ,seine Sache weitergeht®, dafl er in
unseren Glauben hinein auferstanden ist, und wie die modernen Formeln
alle heiflen — das sind Ersatzgedanken, die sich ander provozierenden Nach-
richt der neutestamentlichen Zeugen vorbeischleichen und nur deshalb Be-
achtung finden konnten, weil sie von dem Kapital zehren, das ernsthafler
Glaube an das wirkliche, neue, vollendete und daher jetzt allerdings noch
ganz unbegreifliche Leben Jesu in zwei Jahrtausenden angelegt hat. Mit
solchen Ersatzgedanken allein wire der christliche Osterglaube langst un-
tergegangen wie etwa die gleichzeitigen klugen philosophischen und reli-
giosen Systeme der Antike auch.

2. Mit dieser Botschaft von der Auferstehung Jesu steht und fallt der ganze
christliche Glaube. Oder sollen wir es etwa fur bloffe Ubertreibung halten,
wenn Paulus im Anschlufl an das zitierte Glaubensbekenntnis der Urkirche
den Korinthern schreibt: , Wurde aber Christus nicht auferweckt, so ist

14 Ubersicht Gber die Problematik und Interpretation im Neuen Glaubensbuch, 178-197
(J. Blank); bei Kiing, Christsein (s. Anm. 2), 332-371; W. Kasper, Jesus der Christus.
Mainz 1974, 145-188.

15 Aufler den in Anm. 14 genannten Werken vgl. O. H. Pesch, Rechenschaft iiber den
Glauben (s. Anm. 6), 87125,



Otto Hermann Pesch 372

euer Glaube nichtig, und ihr seid noch in euren Siinden. Dann sind auch die
in Christus Entschlafenen verloren. Wenn wir nur in diesem Leben auf
Christus hoffen, sind wir bedauernswerter als alle Menschen® (1 Kor 15,
17-19). Paulus ist der Meinung, das, was nach Streichung der Auferwek-
kung Jesu vom christlichen Glauben noch tibrig bleibe, lohne nicht mehr
irgendeinen Aufwand. Und auf ihre Weise bestétigen uns das die Evange-
lien. Denn die Evangelisten schreiben ihre Lebensberichte Jesu aus keinem
anderen Grunde als dem, weil sie an den auferweckten Jesus glauben und
deswegen fiir wichtig halten, was dieser Jesus in seinem irdischen Leben
getan und gesagt hat.

Dieser Osterglaube also ist die Kraft im Sterben. Jesus Christus, der
lebendige Gekreuzigte, ist der ,Erstling der Entschlafenen®, wie Paulus
sagt (1 Kor 15, 20). Christus ist somit dem Glaubenden dafir gut, dafl der
Tod nicht das letzte Wort {iber das menschliche Leben ist; dafl er nicht den
letzten Sieg hat; dafl Gott starker ist. Es ist nicht nur herzlos — weil es uns
des wesentlichen Trostes auf dem Weg ins Sterben beraubt —, es ist auch
gegen den Glauben, wenn man gelegentlich sagen hort, der Osterglaube
habe eigentlich nichts mit unserer Todesproblematik zu tun. Womit soll es
denn sonst zu tun haben, wenn der Gekreuzigte als der Lebende verkiindet
wird und wenn Paulus daran jene bis auf den heutigen Tag atemberau-
bende umgekehrte Schlufifolgerung ankniipft: , Wenn die Toten nicht auf-
erstehen, dann ist auch Christus nicht auferweckt worden“ — und wenn er
daran die schon zitierten Worte anschliefit: Ohne die Auferstehung Christi
ist unser Glaube Unsinn. Das heifit also: Ohne Auferstehung der Toten
ist unser Glaube Unsinn — so wahr er mit der Auferstehung Jesu Christi
steht und fallt.

Freilich hat jener Hinweis darin recht, dal er uns vor einer zu kurz-
schliissigen Uberlegung warnt. Jesu Auferstehung hat mit unserem Tod zu
tun — aber auf eine noch viel grofartigere und grundlegendere Weise, als
es auf den ersten Blick scheint. Das begreifen wir, wenn wir beachten, wer
da von den Toten auferweckt wurde, auferstanden ist. Es war dies ja nicht
irgendein guter Mensch, irgendein gewaltiger Prophet, irgendein grofier
Gottsucher. Es war derjenige, der die aufregendste Botschaft von Gott in
die Welt gebracht hat: von dem Gott, der allen Menschen ohne Unterschied
nahe ist; der sich vor allem der Verlorenen erbarmt — derer, die gerade von
den besonders ,Frommen® ldngst abgeschrieben waren; der nicht mit dem
Gericht droht, sondern zu unendlicher Freude einlddt; der den Menschen
als freien Freund sucht und ihm auch dann noch nachgeht, wenn er ver-
blendet diese Freundschaft Gottes zuruickweist; der alle Menschen zu Brii-
dern macht und eine Alternative eréffnet zu den unseligen Verstrickungen
von Schuld, Haf, Unfrieden und Egoismus, in denen Menschen sich vor-



Tod und Glaube 373

finden; der der Gott nicht der Toten, sondern der Lebenden ist. Kurzum:
Hier starb der, und wurde der erweckt, der einen Gott verkiindet hat, dafl
die damaligen Gottesfiirchtigen meinten, so konne nur ein Irrlehrer, ein
Volksverfiihrer, ein Rebell gegen Glaube und Sitte sich anmafien von Gott
zu reden’®. Dieser Bote und Sachwalter Gottes geht also durch die Hand
der Gesetzeseifrigen und Frommen zugrunde. Und zu diesem in seinem
Namen zu Tode Gebrachten bekennt sich Gott in der Auferweckung Jesu.
Das heifit also: Allem Augenschein zum Trotz ist Gott tatsachlich so, wie
Jesus ihn verkiindet. Er ist so, wie tiefstes menschliches Sehnen sich wiinscht,
dafl Gott doch sein moge, wenn schon der Mensch so ist, wie er ist — ohne
dafl man das doch eigentlich von Gott verlangen kénnte. Er ist also tat-
sachlich der Gott der Lebenden, der die Seinen, diejenigen, die ihr Leben
nicht auf eigene Leistung und Frommigkeit, sondern allein auf sein Ge-
schenk griinden, nicht im Tode beldfit, obwohl er ihnen den Tod nicht er-
spart.

Damit kommt Entscheidendes heraus: Es geht in der Auferstehung Jesu
letztlich nicht um den personlichen ,Lohn“ fiir Jesus, es geht auch nicht
letztlich darum, dafl unsere menschlichen Fragen nach dem Schicksal jen-
seits des Todes beantwortet werden, es geht darum, dafl Goit sich zeigt,
wie er wirklich ist — ndmlich als Gott der L.ebenden und damit iberhaupt
als Gott, oder, mit Paulus gesprochen: als der, ,der die Toten lebendig
macht und das Nichtseiende ins Dasein ruft* (Rém 4, 17). Das heifit: Gott
ist nicht der Schépfer, wenn er die Toten im Tode lafit. So ist also die Auf-
erstehung Jesu die Kraft in unserem Sterben. Sie zeigt uns, dafl das Sterben
— auch noch das bitterste, sinnloseste, trostloseste, verlassenste Sterben — dies
bedeutet: in die Arme des Gottes zu fallen, der der Gott der Lebenden ist,
und als solcher der Gott der Verlorenen und Trostlosen. An die Aufer-
stehung Jesu glauben heifit an Gott als den Gott der Lebenden glauben.
Weil Gott Gott ist, ist unser Sterben zwar ein Fallen ins Unbegreifliche,
aber kein Sturz ins Bodenlose, sondern Eingang in das Leben selbst.

‘Wir miissen freilich noch kurz bei dem Stichwort innehalten, das wir nun
schon hiufiger genannt haben: beim Wort vom Glauben. Die Auferste-
hung Jesu ist nicht Kraft in unserem Sterben in der Form eines Beweises —-
sondern eben auf die Weise des Glaubens. Das liegt daran, dafl ja die
Auferstehung Jesu - falls man das noch betonen mufl — ihrerseits nicht Ge-
genstand des Wissens und Beweisens, sondern des Glaubens ist. Beweisen

16 Man kann gegen das in Anm. 2 genannte Buch von H. Kiing sagen, was man fiir gebo-
ten hilt, aber es diirfte zur Zeit keine Darstellung geben, die diese buchstibliche ,Unver-
gleichlichkeit® der Gestalt, der Botschaft, des Anspruchs Jesu und seines Gottesverhilt-
nisses eindringlicher vor Augen fithrt (a.a.0., 167-831).



Otto Hermann Pesch 374

und wissen kann man, was das neutestamentliche Zeugnis tiber die Aufer-
stehung Jesu sagt, welchen Glaubensanspruch es also stellt. Aber die Auf-
erstehung Jesu selber kann nur Sache des Glaubens sein. Das heifit: Man
steht hier vor der Wahl, diese Nachricht als unwirklich abzulehnen, weil
sie sich eben nicht beweisen, eher von unseren Erfahrungen her widerlegen
1afit — oder sich mit Herz und auch mit Verstand darauf einzulassen, im
Verstindnis und Vollzug des eigenen Lebens davon auszugehen und die
Verhaltensweisen zu entwickeln, die sich ergeben miissen, wenn man diese
Nachricht tatsachlich als Wirklichkeit nimmt.

Das letztere zu tun ist freilich keine Zumutung. Erwihnen wir von dem
vielen, was hier zu sagen wire, nur folgende Gesichtspunkte!*:
a) Unser Wissen und Erfahren endet ohnehin an der Todesgrenze — oder
wollen wir es etwa mit Spiritisten und sonstigen Totenbeschwérern halten?
Wenn uns tatsdchlich iiber den Tod hinaus noch ein Wort iiber unser Le-
ben gesagt werden soll, so muf es auf ganz anderen Wegen als denen der
Wissenschaft an unser Ohr und Herz dringen. Wenn dieses Wort
nicht aller Vernunft widerspricht, darf man sich darauf einlassen — auch
wenn die Vernunft selbst uns dieses Wort niemals sagen kann.
b) Das Wort von der Auferstehung Jesu als des , Erstlings der Entschiafe-
nen“ kann nicht wider alle Vernunft sein — es sei denn, das Wort von Gott
ware wider alle Vernunft. In der Botschaft von Jesu Auferweckung geht es
ja, wie gezeigt, um Gott als den Gott der Lebenden. Diese Botschaft ist
daher dieselbe Zumutung wie die, in unserem Leben an Gott zu glauben,
oder sie ist iiberhaupt keine Zumutung. Im Gegenteil, es wire eine Zumu-
tung, an Gott zu glauben und zugleich anzunehmen, dafl seine Macht und
Giite am Tode ihre uniiberschreitbare Schranke hitten.
c) Ist dieser Zusammenhang klar, dann darf man in der Tat fragen, ob es
nicht sogar ganz tief ,verniinftig“ ist, nach der Kraft zu greifen, die uns in
der Botschaft von der Auferweckung Jesu angeboten ist. Wenn unser gan-
zes Leben sich mit dem Tode niemals abfinden kann, es sei denn unter Ge-
waltanwendung gegen uns selbst, wenn dieses Leben sich dadurch als eine
einzige Frage danach erweist, wo es sich selbst schrankenlos vollenden darf,
wenn unser Leben deshalb eine einzige lebendige Gottesfrage ist — darf
man dann nicht fragen, ob nicht dieses Leben ganz von Anfang an geheim-
nisvoll darauf abgestimmt und angelegt ist, ein solches Wort von Gott und
ein solches Wort von seinem lebendigmachenden Wirken an Jesus zu
héren?

Freilich, der Glaube, der auf solche Weise ,verniinftig® ist, bleibt den-
noch ein Sprung ins Unsichtbare, ins Unbegreifliche. Er muf gegen tausend-
filtigen Augenschein vorgehen, der immer wieder dagegen spricht. Damit

17 Ausfihrlicher bei O. H. Pesch, a.a.0., 104-111; 126-138.



Tod und Glaube 375

haben wir schon die Spur gefunden, der spéter unsere Frage nach der Vor-
bereitung auf das Sterben folgen muf. Doch zuvor miissen wir erst einer
anderen Frage nachgehen:

II1. Von der Hoffnung iiber den Tod hinaus

Um der Auferstehung Jesu willen hoffen wir auf die Auferstehung der
Toten — auch auf unsere eigene Auferstehung. Aber wie geht das zu, wie
sieht die ,Auferstehung® der Toten aus, was ist das endgtltige Schicksal
der Toten und also auch unser eigenes Schicksal?

1. Bleiben wir zundchst ganz nahe bei den Aussagen der Hl. Schrift und
stellen wir weitergehende Fragen zundchst einmal zuriick. Dann 14}t sich
iiber unsere Hoffnung iber den Tod hinaus folgendes ganz eindeutig
sagen!®:

a) Wir werden das ,ewige Leben“ empfangen, das heifit: nicht nur ein
Leben, das niemals mehr aufhort, sondern ein vollendetes Leben, das nur
noch Leben ist und kein Altern und keinen Schatten des Todes mehr in sich
trigt, kurz: ein Leben von der Art des Lebens Gottes, soweit ein Geschopf
dessen iiberhaupt teilhaftig werden kann. Zwar ist es richtig, wenn man
feststellt, dafl die Aussagen der Schrift weniger am Todesschicksal des ein-
zelnen interessiert sind und mehr an der Zukunft der ganzen Menschheit
und der ganzen Welt. Dennoch gibt es eindeutige Aussagen auch iiber das
Schicksal des einzelnen. So etwa, wenn Jesus das Schicksal des armen La-
zarus und des reichen Prassers vergleicht — oder wenn dem Verbrecher zur
Linken des Kreuzes Jesu gesagt wird, er werde mit Jesus im Paradiese sein.
Wichtiger als solche Aussagen, die mehr nebenbei und in anderen Zusam-
menhidngen gemacht werden, ist die einfache und fundamentale Aussage,
daB wir ,,mit Christus auferweckt* werden, ja, dafl wir bereits mit Chri-
stus auferstanden sind. Die erste und wichtigste Aussage des Neuen Testa-
mentes iiber unsere Hoffnung tiber den Tod hinaus ist die, dafl das ewige
Leben schon begonnen hat.

b) Damit ergibt sich schon das andere, und das kommt allerdings in einer
Fiille von Texten heraus: Alles, was wir fiir die Zukunft, auch die Zukunft
pach dem Tode, zu erhoffen haben, ist seinem Wesen nach nichts Neues
mehr, sondern nur die Offenbarung dessen, was verhillt jetzt schon Gegen-
wart ist und sich fiir den Glauben in den Zeichen, die Jesus tut, zeigt. Denn
was fiir die Herrschaft Gottes gilt, das grofle Thema der Predigt Jesu, dafl
sie ndmlich erst noch kommt und doch zugleich schon jetzt, im Wort und

18 Ausfithrlicher bei O. H. Pesch, 2.2.0., 179-187; und im Neuen Glaubensbuch, 316-319;
526-544 (O. H. Pesch und Ch. Schiitz).



Otto Hermann Pesch 376

Wirken Jesu angebrochen ist, das gilt auch fiir unsere Zukunft — oder das
Heil fiar uns bestiinde in etwas anderem als der vollendeten Herrschaft
Gottes, darin, daf Gott alles in allem ist. So gilt also auch fiir unser persén-
liches ewiges Leben: es ist wie Baum und Frucht, die dém Samen entsprie-
en; es ist wie die Senfstaude aus dem Senfkorn; wenn der Menschensohn
kommt, ist es wie der Blitz, der alles taghell macht und erkennen 1ait, wie
die Dinge langst schon stehen; und wenn er kommt, dann wird er diejeni-
gen sammeln, die schon die Auserwdhlten seines Vaters sind — so also
klingt unsere Hoffnung in den Worten der Schrift.

¢) Wir werden das ewige Leben als Menschen fithren, also nicht nur als
reine Geister, sondern als Wesen von Fleisch und Blut, in denen alles Gei-
stige sich leiblich ausdriickt und alles Leibliche vom Geist beherrscht und
beseelt ist. Fir jidisch aufgewachsene Horer der christlichen Botschaft
brauchte man das damals gar nicht eigens dazuzusagen, wenn man von
»Auferstehung® der Toten sprach. Leben ohne Leib gibt es fiir ihre Vor-
stellung nicht. Gottlob hatte Paulus sich aber auch mit nicht-jiidischen Vor-
stellungen auseinanderzusetzen, und so halt er im 15. Kapitel des ersten
Korintherbriefes allen gegenteiligen Vorstellungen ausdriicklich den christ-
lichen Glauben entgegen, dafl auch dem Leib ewiges Leben zugedacht ist,
und im Philipperbrief prazisiert er, dafl unser Leib seinem verherrlichten
Leibe gleichgestaltet werde (Phil 3, 21). Weil wir im Leibe leben werden,
werden wir auch nicht je fiir uns allein leben, sondern in Gemeinschaft mit
anderen Menschen - also auch mit all denen, die wir in diesem Leben ge-
liebt haben. Es fillt geradezu auf, wie Paulus in solchen Zusammenhin-
gen immer im Wir-Stil redet: Wir werden auferweckt, wir werden Gott
von Angesicht zu Angesicht schauen, wir werden beim Herrn sein.

d) Die dulere Welt wird dabei so umgestaltet, dal sie dem Leben der auf-
erstandenen Menschen angepafit ist: eine heile, erloste Welt, wie Gott sie
immer schon dem Menschen zugedacht, wie der Mensch sie aber durch seinc
Sinde und Selbstherrlichkeit zerstért und verscherzt hatte. Die Gestalt
dieser Welt jedenfalls, erklart Paulus lapidar, wird vergehen. Und darin
ist er nur das Echo der Stimme Jesu, die ebenso eindeutig ankiindigt, daf
die duflere Welt nicht so bleibt, wenn die endgiiltige Herrschaft Gottes an-
bricht.

€) Zwischen der Gegenwart und der Zukunft besteht nur ein, allerdings
entscheidender Unterschied. In der Gegenwart ist die schon angebrochene
Herrschaft Gottes und also das uns eroffnete ewige Leben reines Erbarmen
und Heilsangebot fiir alle, auch fir die Geringgeachteten und Verlorenen,
fir die ,Armen“ und fir die ,Stinder®. Zahllose Worte und Gleichnisse
Jesu betonen dies gerade als das entscheidend Neue, das mit Jesus in der
Welt ist: Gott hat sich aufgemacht, um die Stinder zu suchen und zu beru-



Tod und Glaube 377

fen, nicht die ,Gerechten®. In der Zukunft dagegen wird es Gottes Herr-
schaft und ewiges Leben geben in der doppelten Form: des Heiles fiir die-
jenigen, die sein Erbarmen angenommen haben, und des ewigen Unheiles
fiir diejenigen, die es abgelehnt haben. Mit anderen Worten: Der Uber-
schritt vom Jetzt zum Dann fihrt durch das Gericht. Strenggenommen
spricht sich dabei der Mensch selbst sein Urteil. Denn an sich ist das ewige
Leben des Menschen der endgiiltige Sieg des Erbarmens Gottes mit dem
verlorenen Menschen. Das geht nicht, ohne dafl der Mensch ebenso end-
giiltig seine Verlorenheit, sagen wir mit der Schrift: seine Siinde ein-
sieht und ibr absagt. Im Angesicht Gottes kann der Mensch seine Stiinde nur
als grenzenlose Torheit begreifen. Eben dies ist das Gericht. Um Jesu
Christi willen wird dieses Gericht mit ,Freispruch“ enden — unter der ein-
zigen Voraussetzung, dafl der Mensch in diesem Leben an Gott geglaubt,
das heifdt: sein Erbarmen angenommen hat. Wer das allen Ernstes nicht
wollte, wer bis zum letzten Augenblick lieber von sich selbst statt von
Gottes Geschenk leben wollte, fiir den ist das ewige Leben dann ewige
Trennung von Gott — und das ist das Wesen der Verdammnis, der , Holle“.
Keiner wird verdammt, der es nicht selber will!

2. Solche und noch manche andere Aussagen der Schrift zu unserem The-
ma werden uns schon lange merkwiirdig in den Ohren klingen. Zumindest
wird jeder beim zweiten Lesen bemerken miissen, daff mehr Fragen offen-
bleiben als beantwortet werden. Ja, dafl manches geradezu widerspriich-
lich ist. Das letztere besonders da, wo die duflere Umgestaltung der Welt
beschrieben wird. Werden die Sterne vom Himmel fallen und die Welt
zerstoren, oder wird die Erde verbrennen? Wird der Herr auf die Welt
wiederkommen und dort den neuen Himmel und die neue Erde schaffen,
oder werden wir auf Wolken entriickt und Christus entgegengefuhrt wer-
den? Aber auch ohne ,Religionskritik“ hatte daraus nicht die manchmal
abstruse Vorstellungswelt der in der christlichen Geschichte uns iiberlie-
ferten Jenseitsvorstellungen entstehen diirfen — mit der Folge, dafl der
christliche Glaube durch sie oft und oft an den Rand der Lacherlichkeit ge-
fihrt wurde. Ein genaues Lesen der Schrift hitte allzu grofie Spekulier-
wut eigentlich dampfen miissen — so verstandlich ist es, wenn auch Chri-
sten gerade hier, an der dunkelsten Stelle des menschlichen Lebens, beson-
ders geneigt waren, sich konkrete Vorstellungen zu machen und dabei an
Vorstellungen anzukniipfen, die sie ohnehin schon hatten. Das gilt sogar
fiir die Autoren der Heiligen Schrift. Doch werden wir etwas genauer:

a) Viele Texte tiber das ewige Schicksal der Menschen scheinen auf den
ersten Blick sehr eindeutig und konkret zu sein — aber nur auf den ersten
Blick! Was ist uns denn Eindeutiges gesagt etwa in den Seligpreisungen
der Bergpredigt, oder wenn die Bésen in die Finsternis hinausgeworfen



Otto Hermann Pesch 378

werden, wo Heulen und Zihneknirschen ist, wenn die Jiinger auf zwolf
Thronen sitzen und die Stimme Israels richten, wenn die Guten und Barm-
herzigen mit den Engeln im Himmel zusammensein werden? Umgekehrt
wird uns mehrfach gesagt, dafl die Verhiltnisse in der endgiiltigen Zu-
kunft v6llig anders sind als wir sie jetzt kennen, so dafl wir uns davon keine
Vorstellung machen kdnnen. Wenn unser ewiges Leben in der Teilhabe
an der Auferstehung Jesu besteht, dann konnen wir sie uns genauso wenig
jetzt schon konkret vorstellen wie das Leben des auferstandenen Christus
selber. Es ist daher gar kein Unrecht, wenn wir mit Fragen nicht zurecht-
kommen wie etwa, wo denn all die Milliarden auferstandener Menschen
sich in der kommenden Welt aufhalten sollen, wie ein Leib aussieht, der
nicht mehr sterben kann, oder wenn wir gar die Frage wiederholen, die
man einst Jesus gestellt hat: mit wem denn in der Ewigkeit ein Mann ver-
heiratet sein werde, der hier auf Erden mehrmals verheiratet war. Was
sollen und kénnen wir also tun, wenn wir uns konkret unsere Hoffnung
iiber den Tod hinaus veranschaulichen wollen? Zwei Dinge kénnen wir
tun:

b) Wir kénnen unsere Hoffnung in Bildern ausdriicken. Das genau ist auch
die Redeweise der Heiligen Schrift. Wir werden dann auf das Beste zurtick-
greifen, was uns auf dieser Erde geschenkt ist, und es uns gewissermaflen
ins Unendliche gesteigert vorstellen. So wird es ein Gleichnis fiir das
ewige Leben, vor allem fiir seine namenlose Freude. So hat uns die Schrift
das ewige Leben etwa im Bild eines unvorstellbar groflartigen Hoch-
zeitsmahles beschrieben. Oder im Bild einer Stadt mit goldenen und per-
leniibersiten Toren, in der es nie Nacht wird. Oder im Bild eines unvor-
stellbar festlichen Gottesdienstes mit unerhorter Musik. Oder im Bild eines
Friedens auf der ganzen Welt, an dem sogar die Tiere ihren Anteil
haben.

Solche Bilder haben nur eine Schwierigkeit: Sie sind abhingig von dem,
was die Menschen, die sie gebrauchen, gerade als besonders wertvoll emp-
finden und erleben. So kann es kommen, dafl selbst die Bilder der Heili-
gen Schrift uns nicht mehr sehr anrithren. Und daff man anderseits die Chri-
sten hinseln kann: Wer findet es denn schon als hochstes der Gefiihle,
in den Chéren der Engel mitzusingen? Hier sollten wir uns darauf besin-
nen, daf Bilder eben — Bilder sind und nie auch nur annahernd eine wirk-
lichkeitsgetreue Vorstellung von dem zu geben vermogen, was wir noch
gar nicht erlebt haben. Eben deshalb diirfen wir dann auch nach eigenen
Bildern suchen, die uns etwas sagen. Wire es z. B. nicht ein ganz tiefes Bild
fiir die Freude des ewigen Lebens, wenn wir sagen: Dann endlich werden
alle Menschen gerecht sein und einander so lieben, wie sie es brauchen?
Oder: Dann endlich werden wir Antwort haben auf all die quilenden



Tod und Glaube 379

Fragen, die wir jetzt nicht 16sen kénnen? Oder: Dann endlich wird ein
gerechter Ausgleich dafiir geschaffen, dafl viele Menschen hier auf Erden
so schuldlos und ungerecht gelitten haben, wahrend andere nie Not und
Sorge und Leid gekannt haben?

Damit sind wir unversehens schon bei dem anderen angelangt, was wir

tun kénnen. Und hier gestatte ich mir, ein Beispiel zu wiederholen, das
ich schon ofter in diesem Zusammenhang benutzt habe. Wenn wir eine
Ferienreise planen, beschaffen wir uns Prospekte. Darauf sieht man dann
in vorteilhaftester Form abgebildet, was uns erwartet: das schone Strand-
hotel, die Liegeterrassen, die adretten Tische im Speisesaal, das herrliche
Sommerwetter ... Nun denken wir uns einmal, die Werbeleute eines
Reisebiiros kimen auf den originellen Einfall, auf der Vorderseite des
Prospektes eine verfaulende Holzhiitte abzubilden, mitten in einem Sumpf-
gelinde, ohne Zufahrtsstrafle, umgeben von Urwald und Schlingpflan-
zen, darunter die Frage: ,Wollen Sie hier Urlaub machen? Wenn nein,
dann kommen Sie zu uns!“ Was wissen wir dann von unserem Urlaubs-
ziel? Keine Einzelheiten — nur, daf} es das gerade Gegenteil von dem ist,
was wir auf dem Bild sehen. Nun, auf diese Weise konnen wir uns auch
gewissermaflen einen Prospekt vom ewigen Leben machen. Wir konnen
versuchen, alles Quilende, alles Unheil, alles Elend dieses Lebens uns
vorzustellen — und dann das genaue Gegenteil davon zu denken. Dann wis-
sen wir jedenfalls, in welche Richtung unsere Hoffnung auf das ewige Le-
ben gehen soll. Und genauso macht es uns das Neue Testament auch vor.
So wenn Paulus etwa schreibt: ,Er (Christus) wird unseren hinfilligen
Leib seinem verherrlichten Leibe gleichgestalten® (Phil 3, 21). Was ein
verherrlichter Leib ist, wissen wir nicht. Aber was unser hinfilliger Leib
ist, wissen wir nur zu gut. Damit soll es nach dem Tode endgiltig vorbei
sein. Oder im ersten Korintherbrief stellt Paulus gegentiber: Unser Leben
ist verweslich, unansehnlich, schwach — zugedacht ist uns ein Leben in Un-
verweslichkeit, Herrlichkeit, Kraft (1 Kor 15, 42-43).
c) Wir wiirden etwas verschweigen, wenn wir endlich nicht hinzufiigten,
daf an einigen Stellen der Schrift auch in der Sprache der Bilder deutlich
genug gewissermaflen im Klartext geredet wird — so, dafl wir es auch
heute noch ohne Kommentar verstehen koénnen. ,Gott wird jede Trane
wegwischen von ihren Augen; der Tod wird nicht mehr sein, und nicht
Trauer und Klage und Miihsal; denn das Frithere ist vergangen® (Offb
21, 4). Ist das nicht klar genug?

Und wenn alle Vorstellungen und Bilder versagen, wenn kein Bild und
kein Vergleich uns mehr anspricht, dann sollten wir zwei Worte des Apo-
stels Paulus nicht vergessen: ,, Jetzt sehen wir noch wie durch einen Spiegel
auf ein Rétselbild, dann aber von Angesicht zu Angesicht“ (1 Kor 13, 12).



Otto Hermann Pesch 380

Es ist gar kein Wunder, wenn wir mit Ritselbildern nichts anfangen kén-
nen. Wenn aber Paulus das Ratselbild noch genauer beschreiben will, dann
hat er dafiir eine ganz knappe Formel: ,Wir werden beim Herrn sein®
(2 Kor 5, 8; Phil 1, 23; 1 Thess 4, 17). Das zu wissen geniigte ihm. Es darf
auch uns genigen.

Freilich sind wir gerade damit wieder vor den ganzen Anspruch des
Glaubens und der Hoffnung gestellt: Mitten in diesem , Leben zum Tode“,
wie moderne Philosophen es nennen, soll es uns geniigen, dafl wir ,beim
Herrn® sein werden? Damit haben wir das Thema des letzten Abschnitts
unserer Uberlegungen eingefiihrt:

IV. Von der Vorbereitung auf das Sterben

Wie wird der Christ auf seinen Tod zugehen? Durch die Geschichte des
christlichen Glaubens zieht sich eine Literatur von ,Artes moriendi“, von
Biichern iiber die ,Kunst, zu sterben®. Christliches Sterben, das ist die
ungesagte Voraussetzung, versteht sich nicht von selbst, es will buchstib-
lich gelernt sein. Auch Luther hat, obwohl mit Arbeit in dieser Zeit wahr-
lich iiberlastet, 1519 es fiir wichtig genug gehalten, auf Bitten eines Rates
seines Kurfiirsten ein Biichlein ,Von der Bereitung zum Sterben“ zu
schreiben — eine der kostbarsten Schriften Luthers, weil sie uns zeigt, wie
sehr Luther zuerst und zuletzt nicht Kampfer, ja nicht einmal Wissen-
schaftler, sondern Seelsorger war?.

Auf diese Uberlieferung der ,Kunst des Sterbens® wollen wir hier jetzt
nicht zuriickgreifen, sondern etwas ganz Einfaches sagen — auf das freilich
im Grunde all die genannten Biicher hinauskommen?.

1. Die wesentliche und alles umfassende Vorbereitung und Einiibung in
den Tod ist der Glaube selbst — der Glaube, der, alle freudige und alle
bittere Erfahrung mit dem Leben in sich sammelnd, tiglich neu zu dem
Gott, der Jesus von den Toten erweckte, zu sprechen versucht: Ich glaube
an Dich — den Gott der Lebenden. Warum ist das so? Der Tod des Chri-
sten ist nichts anderes als die letzte Tat des Glaubens. Von sich aus ist der
Tod zweideutig, er 1afit nicht von sich her erkennen, was er fiir uns bedeu-
tet, und deshalb diirfen wir sogar Angst vor ihm haben. Nur der Glaube
entscheidet diese Zweideutigkeit, indem er mitten im Sterben sich vom

1 Der Text ist zugdnglich in: Martin Luther. Ausgewdihlte Werke, Hrsg. von H. H. Bor-
cherdt und G. Merz. Bd. 1, Miinchen 21963, 357-369.

20 Vgl. auch K. Rahner, Uber das christliche Sterben. Schrifien zur Theologie Bd. 7, Ein-
siedein 1966, 273-280, und schon ders., Von der Not und dem Segen des Gebetes, Frei-
burg/Br. 1958, 93-115 (, Weihegebete®); Zur Theologie des Todes. Freiburg/Br. 1958. Zum
Ganzen jetzt das Buch von Paus (s. Anm. 2).



Tod und Glaube 381

Leben umfangen weifl. Der Christ kann also den Tod nicht lachelnd als
das nur natiirliche Ende seines Lebens hinnehmen — dafiir nimmt er die
Sinn- und Heillosigkeit des Sterbens zu ernst. Er wird den Tod aber auch
nicht als den sinnlosen Abbruch von allem betrachten — daftir nimmt er den
lebendigen Gott zu ernst. Beides zusammenhalten: wirkliches Ende und
wirklichen Durchgang zu Gott — das heifit den Tod zur letzten personalen
Entscheidungstat des Glaubens zu machen.

2. Von daher wird klar, daf§ der Glaube auch vor der Aufgabe steht, echte
Einiibung in das Sterben zu leisten. Der Christ wird es nicht darauf ankom-
men lassen diirfen, das Sterben improvisieren zu miissen. Noch weniger
kann er damit rechnen, damit bis zum letzten Augenblick Zeit zu haben.
Wenn die Wirkungen einer modernen Zivilisationskrankheit mir erst das
Bewuftsein geraubt haben, wenn man mich nur noch kiinstlich ernihren
und meinen Kreislauf nur noch von aullen aufrechterhalten kann, dann ist
es fiir die personale Tat des Sterbens zu spdt. Der Christ muf} gestorben
sein, bevor man ihn auf das Sterbebett legt. Das heifit: Er mufl von vorn-
herein seinen Glauben auch — beileibe nicht nur! — vollziehen im An-
blick des kommenden Sterbens. Denn keiner weif}, wann ihm die letzte
personale Tat des Glaubens, die ¢keologisch der Tod ist, gelungen sein
wird. Das ganze Leben des Christen muff darum ,Bereitung zum Sterben®
sein — um einen geringeren Preis ist christliches Sterben nicht zu haben.
Der Christ und gar der Theologe kann daher den unendlich erweiterten
Moglichkeiten medizinischer, psychologischer und pflegerischer Hilfe fiir
Sterbende nur dann einen guten Sinn abgewinnen, wenn sie dem Sterben-
den letztlich nicht verschleiern, was mit ihm vorgeht, sondern es ihm mog-
lich machen, seinen Tod als personale Tat zu vollziehen, und bestiinde
diese auch darin, sich willig in den am Ende nicht mehr bewuf}t erlebten
Ablauf seines Todeskampfes zu schicken. Freilich: wer weiff denn, was in
Sterbenden wirklich vorgeht? Auf dem hier Gesagten mufl man als Christ
vor allem dann bestehen, wenn es sich um Menschen handelt, die aus threm
Glauben oder einfach aus ihrer Menschlichkeit heraus in gesunden Zeiten
ausdriicklich gewtinscht haben, dafl man sie nicht im Unklaren 14fit, wenn
es zum Sterben kommt. Ich kenne personlich eine ganze Reihe von Christen,
die nichts mehr fiirchten, als gegen ihren Willen den ungeschriebenen und
geschricbenen Regeln etwa eines Krankenhausbetriebes ausgeliefert zu
werden, der ihnen auf seine Weise die Moglichkeit eines personalen Ster-
bens nimmt, obwohl sie durchaus bestiinde?!.

1 Zu diesem ganzen Problemkreis vgl. (aufler Paus) den viel beachteten Aufsatz von K.
Rahner, Die Freiheit des Kranken in theologischer Sicht, in: Stimmen der Zeit 193. Bd.
(1975) 31-40.



Otto Hermann Pesch 382

8. Es ist klar, daf die ,Bereitung zum Sterben®, also das gldubige Leben
auf den Tod hin, je nach personlichem Temperament, Lebensalter und Le-
benserfahrung einen sehr unterschiedlichen Stil annehmen kann: Von tie-
fem Ernst ist der eine durchdrungen, der die Verginglichkeit aller Dinge
und des eigenen Lebens standig vor dem Blick hat. Der andere zeigt eine
selbstverstindliche Gelassenheit, die den Tod geradezu vergifit und nicht
so wichtig nimmt — wir wollen ja gar nichts gegen solche Grofimut in sich
selbst sagen, sondern nur etwas dagegen, sie und sie allein zum Kennzei-
chen des wahren Christen zu erkliren statt zu einer Stilform des Christ-
seins. Und es gibt sogar eine echt christliche Vorfreude und Sehnsucht nach
dem Tode, wie etwa Paulus sie ausdriickt: Ich wollte aufgelst und bei
Christus sein. Freilich ist darauf zu achten, daf falsches und richtiges Ver-
halten nicht durcheinandergeraten, denn sie liegen oft nur um Haares-
breite von einander getrennt. Man kann sich ja auf das ewige Leben
freuen, das Ende dieses Lebens geradezu herbeisehnen, weil man im Grun-
de zu trdge ist, durch das eigene Leben in dieser Welt schon etwas von der
endgiiltigen Erlésung sichtbar zu machen. Man kann umgekehrt jede Vor-
freude auf das endgiltige ewige Leben niederhalten, weil man die Mog-
lichkeiten einer heilen Welt in dieser Weltzeit tiberschitzt. Beides bricht
an der einen oder anderen Stelle dem christlichen Glauben Wesentliches
ab. Christliches Leben ist in der Tat ein Paradox: sich ganz diesem Leben
stellen und doch bewufit auf den Tod zugehen. Es darf bald das eine, bald
das andere den stirkeren Akzent tragen. Aber wo man dem Paradox zu
entfliehen versucht, hort der Glaube auf, seine befreiende, Hoffnung schaf-
fende Kraft auszuiiben?,

Kommen wir zum Schlufi! Auf die Frage nach Tod und Glaube ist zu ant-
worten: Fir den Christen ist der Tod immer zweideutig — und nur der
Glaube hebt diese Zweideutigkeit auf. Dadurch wird das Sterben selbst
zum Glaubensakt. Wie der Glaube jeweils seinen ganz personlichen Stil
bat, so auch der Zugang auf den Tod. ,Es ist Zeit, dafl wir uns sehen, mein
Geliebter® — unter dieses Wort der Teresa von Avila setzt Marcelle
Auclaire das Schluflkapitel Gber den Tod der Heiligen in deren Biogra-
phie. Von dem franzdsischen Dichter Leon Bloy wird berichtet, dafl er auf
dem Sterbebett auf die Frage, wie er sich fiihle, geantwortet habe: ,Ich
bin sehr neugierig®. Und Alfred Delp schrieb in der Nacht vor seiner Hin-
richtung durch die Nazis: ,Einmal ist alles zu Ende, und dann kommt nur
noch Gott, und das ist sehr gut®. Christliche Worte im Angesicht des Todes,

22 Nach diesem Abschnitt wurde im Vortrag fiir die anwesenden evangelischen Christen
noch eine Information iiber die Krankensalbung und deren theologisch-spirituelle Bedeu-
tung gegeben, die hier aus Raumgriinden ausfallen muf.



Im Spiegel der Zeit 383

Worte des Glaubens! Aber auch dies sind christliche Worte: , Wir sein
pettler. Das ist wahr® — so Martin Luther auf dem Sterbebett. Auch die
Angst der kleinen Theresia von Lisieux in der Schluflphase ihrer Tuber-
kulose ist ein christliches Wort vom Tode. Und schliellich ist auch dies
ein ,christliches® Wort vom Tod: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen!“

Uber allen ,Stilfragen“ des Glaubens und des gliubigen Sterbens steht
das Wort des Apostels: ,Wer will uns trennen von der Liebe Christi“?
(Rém 8, 25). Der ,Erstling der Entschlafenen® ist uns gut fiir die Gebor-
genheit in der Liebe des Gottes der Lebenden. Daraufhin kénnen wir ster-
ben. Und daraufhin konnen wir leben.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Mystik als Lerngebict der Meditation
Die Rolle des Verstehens, die Erfahrung der Dunkelheit, das Geschenk der Gnade

Es ist Mode geworden, eine ,mystische“ Einheit iiber alle Weltreligionen hinweg
zu konstruieren; nur in den Niederungen von Lehren und Bekenntnissen gibe es
Unterschiede; in den Hochgebirgen der Mystik aber seien alle Religionen der
Erde eins. So heifit es in der eben erschienenen Auflage des Bertholet’schen Wor-
terbuchs der Religionen: ,Mystik ist die Aufhebung des religidsen Ich-Du-Ver-
hiltnisses .. . d. h. Aufgehen des Menschen in Gott oder am Géttlichen, ja viel-
leicht in etwas, das noch hinter Gott liegt . . . (Mystik) redet die Sprache aller Re-
ligionen, aber keine Religion ist ihr wesentlich“1.

Die Rolle des Verstehens

In der gleichen Tendenz liegt es, dafl auch die Meditation als Weg zur (Gottes)-
Erfahrung und als ihr Vollzug die Verschiedenheit aller Religionen und Theo-
logien iiberwinden soll. Nur ein Dogmatismus oder Konfessionalismus verstelle
den Zugang zu dieser Erfahrung. Man miisse ,schmecken®, was Meditation sei.
nicht aber Theorien iiber sie aufstellen. Zum Beweis wird die Zuckerparabel er-
zihlt (ich horte sie von drei verschiedenen ,Meistern®): ,Erklire einem, der noch

! Vorliegender, eher historischer Einordnung der Meditationsbemiihungen unserer Zeit
wird ein Dialog mit dem Meditationsanliegen Karlfried Grafs von Dirdheim von Fr.
Waulf folgen. Wenn nicht anders angegeben, sind die Belege dieses Aufsatzes zu finden
in Das Mysterium und die Mystik, Wiirzburg 1974, und im Herder-Taschenbuch Her-
ausgefordert zur Meditation, das im Frithjahr 1977 erscheinen wird.





