Im Spiegel der Zeit 383

Worte des Glaubens! Aber auch dies sind christliche Worte: , Wir sein
pettler. Das ist wahr® — so Martin Luther auf dem Sterbebett. Auch die
Angst der kleinen Theresia von Lisieux in der Schluflphase ihrer Tuber-
kulose ist ein christliches Wort vom Tode. Und schliellich ist auch dies
ein ,christliches® Wort vom Tod: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen!“

Uber allen ,Stilfragen“ des Glaubens und des gliubigen Sterbens steht
das Wort des Apostels: ,Wer will uns trennen von der Liebe Christi“?
(Rém 8, 25). Der ,Erstling der Entschlafenen® ist uns gut fiir die Gebor-
genheit in der Liebe des Gottes der Lebenden. Daraufhin kénnen wir ster-
ben. Und daraufhin konnen wir leben.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Mystik als Lerngebict der Meditation
Die Rolle des Verstehens, die Erfahrung der Dunkelheit, das Geschenk der Gnade

Es ist Mode geworden, eine ,mystische“ Einheit iiber alle Weltreligionen hinweg
zu konstruieren; nur in den Niederungen von Lehren und Bekenntnissen gibe es
Unterschiede; in den Hochgebirgen der Mystik aber seien alle Religionen der
Erde eins. So heifit es in der eben erschienenen Auflage des Bertholet’schen Wor-
terbuchs der Religionen: ,Mystik ist die Aufhebung des religidsen Ich-Du-Ver-
hiltnisses .. . d. h. Aufgehen des Menschen in Gott oder am Géttlichen, ja viel-
leicht in etwas, das noch hinter Gott liegt . . . (Mystik) redet die Sprache aller Re-
ligionen, aber keine Religion ist ihr wesentlich“1.

Die Rolle des Verstehens

In der gleichen Tendenz liegt es, dafl auch die Meditation als Weg zur (Gottes)-
Erfahrung und als ihr Vollzug die Verschiedenheit aller Religionen und Theo-
logien iiberwinden soll. Nur ein Dogmatismus oder Konfessionalismus verstelle
den Zugang zu dieser Erfahrung. Man miisse ,schmecken®, was Meditation sei.
nicht aber Theorien iiber sie aufstellen. Zum Beweis wird die Zuckerparabel er-
zihlt (ich horte sie von drei verschiedenen ,Meistern®): ,Erklire einem, der noch

! Vorliegender, eher historischer Einordnung der Meditationsbemiihungen unserer Zeit
wird ein Dialog mit dem Meditationsanliegen Karlfried Grafs von Dirdheim von Fr.
Waulf folgen. Wenn nicht anders angegeben, sind die Belege dieses Aufsatzes zu finden
in Das Mysterium und die Mystik, Wiirzburg 1974, und im Herder-Taschenbuch Her-
ausgefordert zur Meditation, das im Frithjahr 1977 erscheinen wird.



Im Spiegel der Zeit 384

nie Zucker geschmeckt hat, was zuckersiifl sei; er wird es nicht verstehen. Lege ihm
ein Stick Zucker auf die Zunge; und er weill sofort Bescheid.“ Erfahrung gegen
Wissen!

Das klingt tiberzeugend; aber nur kurze Zeit. Dann erinnert man sich (wie es
mir geschah) an eine Weinprobe in einem Moseldorf. Es gibt zwar Menschen, die
gieBen sich Wein aunf die Zunge und behaupten zu wissen, wie er schmeckt. Sie
nennt man Sdufer. Die wahren Kostenden aber praktizieren so etwas wie ,sa-
pientia“, schmeckende Einsicht, wissendes Verkosten. Sie tauschen einander Ein-
driicke aus, sie vergleichen Jahrginge und Lagen, sie lassen den Wein im Gaumen
ruhen, sie nehmen Kultur und Umwelt hinein in das Kosten, sie erstellen eine
Wissenschaft vom Wein, um ihn noch besser zn schmecken. Und so wird das Sau-
fen zum Schmecken, das Trinken zum Kosten.

Erfahrung ist nicht gleich Erfahrung. Man renne mit dem Kopf gegen die
Wand. Diese Erfahrung braucht keine Differenzierung, keine geistige Durch-
dringung, keine ,sapientia“. Sie ist in allen ,Kulturkreisen® dieselbe. Wer ,,Me-
ditation“ hier ansiedelt, hat natiirlich recht, dafl sich jede Diskussion iiber diese
Erfahrung verbietet: ,Das Kriterium der Erfahrung mufl doch die Erfahrung
selbst sein, nicht das, was viele Menschen . . . {iberhaupt iiber Erfahrung sagen.“

Wer aber jemals mit dem Herzen (und nicht nur mit stumpfen Sinnen) bei einer
Weinprobe dabei war, weifl die Bedeutung des Gespraches und auch des schwei-
genden Sich-Austanschens zu schitzen. Ein kommunikativer Prozef kommt in
Gang, der die unerleuchtete Diskriminierung des ,,Wissens-iiber® durch ein
reines ,Erfahren-von® tiberwindet. Schmecken und Bescheidwissen kommen zu-
sammen; die Etikettierung mit ,irrational“ oder ,rational® pafit nicht mehr fiir
diesen geistigen Austausch.

Vom Stoflen an die Wand zum Kosten des Weins fithrt eine Wertleiter; und
man ahnt, dafl an ihrer Spitze Bescheidwissen und Erfahren identisch werden.
Man tut der Meditation nichts Gutes an, wenn man sie nicht geistig durchdringt
und bespricht, wenn man sie aus dem Dialog von Weltanschauung und Dogmatik
heraushalt. Auch die Mystik wird verfilscht, wenn sie jenseits von Kultur und
Weltanschauung als eine Super-Religion angepriesen wird.

Die unauflésbare Einheit von Weltanschaimung und Erfahrung ist fir die
christliche Mystik evident: Die Zeugnisse reichen vom Johannes-Evangelium
(mit seiner harten Ablehnung des Un-Glanbens), iiber die Kirchenviter (zugleich
Mystiker wie Dogmatiker) und die mittelalterlichen Heiligen (Bernhards Fin-
treten fitrr die Orthodoxie), iiber die Karmelitin Therese von Avila (die gerade
in den tiefsten Erfahrungen das Gesprach mit der kirchlichen Lehre suchte) und
Kardinal Bérulle (der sich von einer verschwommenen Mystik zur dogmatischen
Erfahrung entwickelte) bis in die hentige Zeit der beiden Franzésinnen Noél und
Delbrél.

Die Erfahrung der Dunkelheit

Ein Indiz dieses stindigen Gesprichs mit der christlichen Lehre findet man in der
Dunkelheitserfahrung der christlichen Mystik. P. Lassalle schreibt dazu — ohne
vielleicht die Tragweite zu erkennen: ,Wir diirfen daher annehmen, daff bei



Im Spiegel der Zeit 385

den christlichen Mystikern wie etwa Johannes vom Kreuz — ob bei allen, ist eine
andere Frage — cine Reinigung des Geistes erfolgte, die normaler Weise im Zen
nicht geschieht: eine passive Reinigung, die ausschlieSlich durch die Gnade ge-
schieht.”

In irgendeiner Weise findet sich diese ,dunkle Nacht des Geistes* bei allen
christlichen Mystikern. I. Hausherr schrieb eine wichtige Studie dazu. Bei Gregor
von Nyssa ist es die von Kardinal Daniélou so benannte Epaktasis; bei der grofien
Therese dic Hinwendung zum leidenden Jesus; bei Martin Luther der Gott
»Sub contrario®, Herrlichkeit im Zeichen des Kreuzes; bei anderen die Prifung,
die sie bis in den Tod begleitete.

Das Christentum kennt sogar eine Leidensmystik — fiir den buddhistischen Mei-
ster ein Skandal! Suzuki, M. Mitchell (Leiterin der buddhistischen Gesellschaft
in Cambridge, USA), selbst Sri Aurobindo haben das unmifverstindlich ausge-
driickt. Dieses Phdnomen der christlichen Mystik wird allerdings verfehlt, wenn
man meint, die ,Losung laute nicht“: ,Annehmen des Leidens, sondern ihm den
Boden entziehen, indem man zum wahren Boden des Lebens hinfindet, dort, wo
das Leiden dieser Welt keine Wurzel mehr schlagen kann.“2

In der christlichen Leidensmystik ist der Schmerz ein unaufhebbares Moment
der Gotteseinung. Man iiberzeuge sich an der Herz-Jesu-Verehrung, die von
einer Popular-Frommigkeit bis zur hohen Geistigkeit Gertruds von Helfta oder
Claude de la Colombiéres reicht. Und gerade daraus wuchs die ,Hoffnung®
(die der Zen-Buddhismus ablehnt, weil alles ,jetzt schon“ da ist) und das Enga-
gement gegen das Leiden der Welt, das z. B. in Indien bei christlichen Missiona-
ren, nicht aber bei buddhistischen und hinduistischen Ménchen begegnet.

Der dialogische Grund

Dunkle Nacht, Leidensmystik, Herz- Jesu-Verehrung (durchbohrt — mitleidend —
mitsithnend) sind aus der christlichen Spiritualitit nicht wegzudiskutieren. In
ihnen schlégt sich nieder, was Johannes vom Kreuz im Aufstieg zum Berge
Karmel beschreibt: ,Denn es findet ... hienieden nun einmal keine Einong der
Seele mit Gott statt auf dem Wege des Verstehens oder des geistigen Kostens
oder der Phantasie, noch irgendeiner anderen Sinnestitigkeit, sondern einzig und
allein mittels des Glaubens im Verstand, mittels der Hoffnung im Gedichtnis,
mittels der Liebe im Willen . .. Die Liebe entledigt und entbl6fit den Willen von
jeglicher Neigung und vom Genuf§ an allem, was nicht Gott ist (11, 6, 2ff). Es
sind also nicht nur die Theologen oder dic Amtstriger, die vor der Auflésung des
Glaubens in Erfahrung warnen; es sind die echten Gott-Erfahrungen der
Christenheit, die sich gegen alle Versuche stemmen, dic Dunkelheit des Glaubens
vom Dammerlicht der Erfahrung und des ,geistigen Verkostens“ auflésen zu
lassen.

Sich stiitzend auf Max Scheler hat August Brunner? die Bedeutung dieses Grund-
zugs aller christlichen Mystik aufgezeigt. An der Oberfliche gleichen sich die Dun-

? Karlfried Graf Dirckheim, Meditation des Leidens. Das initiatische Verhilinis zum Lei-
den, in: Meditation, Blatter fiir weltoffene Christen 3, 1976, 22.
3 Der Schritt iiber die Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik, 1972, S. 106 {.



Im Spiegel der Zeit 386

kelheits- und Leere-Erfahrungen der verschiedenen Religionen. In der Natur-
mystik kann dies auf den Einfluf der Vitalsphire zuriikzufithren sein. ,Das
Tier hat keine Welt, sondern ist in eine Welt eingespannt. So erklart es sich, dafl
in naturmystischen und rauschartigen Zustinden der Abstand weniger ausge-
pragt erscheint und das Gefohl der Einheit mit dem Kosmos entsteht.“ Das Ge-
genteil aber liegt hinter dem ,ahnlichen” Phinomen der dialogischen Mystik.
»3chon in der gewdhnlichen Erfahrung kann der Mensch von einem Gegenstand
so hingerissen werden, daf} er sich selbst nicht bemerkt und nur noch fiir das Ge-
schaute da ist. Das scheint im erhohten Mafle in der mystischen Versunkenheit der
Fall zu sein . . . die Einheit von Personen vollzieht sich in der selbstlosen Liebe.“

Das alles-vergessende Hingerissensein vom und das Ausblicken zum géttlichen
Du sind ein Schritt aus dem Selbst hinaus, aber nicht in den Vitalgrund des
Selbst zuriick. Dieser Schritt iiber das Selbst hinaus kann begliicken, wird aber
auch schmerzen. Letzteres nennt Johannes die ,,dunkie Nacht des Geistes“. Ein-
dringlich betont er, daf wihrend des Lebens kein Mystiker diese dunkle Seite
der Erfahrung jemals vollig abschiitteln werde. ,Man darf sich also nie in volle(!)
Sicherheit wiegen.”

Johannes vom Kreuz hat diese Erfahrung in der Dichte des Heiligen gemacht.
Deshalb war fir ihn die Loslésung vom Selbst auch so radikal, so schmerzhaft, so
bleibend, so sehr eine ,,dunkle Nacht des Geistes“.

In der Nacht der Sinne treffen sich viele Religionen; sie fithrt von den Auflen-
eindriicken zuriick zu Innerlichkeit der Selbsterfahrung. Die Nacht des Geistes
aber nimmt eine neue Wendung, weg von der Selbsterfahrung, hinein in die
Dunkelheit des Glaubens, der das Licht Gottes ist.

Die Nicht-Existenz der Nacht des Geistes im Zen-Buddhismus wire ein ver-
nichtendes Urteil tber dergleichen Seins-Erfahrungen. Im Sinne von Johannes
vom Kreuz wiirde eine solche Selbstindung genau dort aufhoren, wo sie sich zur
Gottesfindung 6ffnen sollte. Corruptio optimi pessima. Die Verkehrung eines
an-sich-Guten ist das schlimmste Ubel. Doch, wie noch zu zeigen ist, das (unbe-
wufdte) Verdikt Lassalles wird der buddhistischen Erfahrung nicht gerecht.

Das Geschenk der Gnade

Nachterfahrung heifit fiir Johannes vom Kreuz wie fiir Gregor von Nyssa, den
Vater der Mystik, dafl Gottes Wirklichkeit immer vor dem Menschen ist, stets
neu als Geschenk erfahren wird, niemals in den Besitz des Menschen eingeht. Der
Mystiker bleibt in dieser Nacht; und nur deshalb kann das Licht Gottes stets
von neuem, unvorbereitet und unversehens von oben her einbrechen.

Manche nicht-christliche Zeugnisse klingen dhnlich. Andere lehnen dieses Un-
terwegssein ab: ,Zen wartet nicht sieben Lebzeiten hindurch auf Nirvana. Zen
verlangt jetzt... Zen ist ungeduldig. .. Man muf} sich auf sich selbst beziechen
und kann das.”

H. Benoit, nach W. Massa ein maligeblicher Interpret dstlicher Erfahrung, deu-
tet diese Doppelaussagen von Geschenkt-Erhalten und Erzwingen (oftmals bei ein
und demselben Autor) als Widerschein eines mystischen Existentials. Der Mensch
gibt Initiative und Spontaneitat und Eigenwillen auf, versenkt sich in die kos-



Im Spiegel der Zeit 387

mische Unpersénlichkeit des Seins. Das ist ein Erzwingen — der Mensch vernich-
tet ja in harter Arbeit die Vielzahl von Sinneseindriicken, von Verstandes- und
Willens-Titigkeit. Das ist zugleich Geschenk — der Mensch erféhrt sich ja frei
von allen Zwingen, da er ihnen nicht mehr widersteht. ,Je mehr die Eindeu-
tigkeit der Determination wichst, um so freier wird von innen heraus das Tun
gefiihlt.“ Sich gegen diese Determination wehren aber bringt Zwang und Schmersz.
Benoit wagt zu schreiben: ,Eine Mutter, die ihr Kind verloren hat, leidet nicht,
wie sie glaubt, weil ihr Kind tot ist; sie leidet aus Anlaf dieses Todes, weil sie sich
von ihrem Prinzip verlassen fiihlt, sie leidet, weil dieses Ercignis in ihr die Tiefe
der Erfahrung von Nicht-Sein entbunden hat.“ Erst wenn sie das Nicht-Sein
des Todes einfach annimmt, statt sich gegen das grausame Schicksal zu stemmen,
gelangt sie zur wahren Freiheit. Dort offenbart sich der Gegensatz von Tod und
Leben, von Sein und Nicht-Sein, von Erzwingen und Geschenkt-Erhalten als
falsch; beides ist in der Tiefe eins: Nirvana.

Es ist dic Freiheit des Blumenblattes im Wind, der geschenkte Zufall des Pa-
pierschiffchens auf den Wellen. Schlégt sich nicht in mancher christlichen Erfah-
rung von Gottes Vorsehung und von der Hingabe an seinen Willen Ahuliches
nieder? Man vergleiche die Lehre des Jesuiten Caussade: Aufgabe des Eigen-
willens, um die wahre Freiheit zu finden! Doch wiederum: Die Oberflichen-
gleichheit der christlichen ,indiferencia® (Ignatius) mit der stoisch-buddhisti-
schen ,apatheia® entpuppt sich in der Tiefe als Grundverschiedenheit.

Therese von Lisieux — auch eine Mystikerin der dunklen Nacht des Geistes bis

in den Tod hinein — verdeutlicht ihre Haltung anhand der biblischen Geschichte
von Jesus in Bethanien. Martha wird von Jesus getadelt; aber nicht wegen ihres
Arbeitens — Maria, die Mutter Jesu, arbeitete auch —, sondern wegen der Unrast
ihres Arbeitens. Dagegen stellt die ,kleine“ Therese aus der Sicherheit eines
grofen Glaubens das Vertrauen auf den Vater, das den Gegensatz von Arbeit
und Ruhe iibersteigt.
Die Ahnlichkeit mit Benoits Sich-Einfiigen in die Naturkausalitit, Aufgehen in
der Buddha-Natur zeigt sich in der Tiefe als Gegensatz. Statt Determination
durch ewige Gesetzlichkeit: freie Liebe Gottes zum Menschen; statt Aufgeben von
Spontaneitit und Eigentum: Konzentration des ganzen Menschen auf die Liebes-
antwort an Gott.

Bei Benoit vertieft sich die Erfahrung zur Grundidentitit von allem; Ergeben-
heit in den Lauf des Schicksals, weil der Mensch eins ist mit seinem Schicksal. Im
Christentum beruht sie auf dem Gegeniiberstehen von Gott und Mensch; Erge-
benheit in den Willen Gottes, weil Gott den Menschen liebt. Die christlichen
Mystiker wufiten, daf sie zur Deutung ihrer Erfahrung und damit zur neuen und
tieferen Erfahrung das Wort der Offenbarung zu Hilfe nehmen mufiten. Sie
wufiten namlich, daf} diese mystische Erfahrung den Menschen iibersteigt und
nur von Gott her erhellt werden kann. Deshalb suchten sie das Gesprich mit der
christlichen Tradition; deshalb traten sie bewufit in den Kommunikationsstrom
hinein, der ihnen im Flufibett der Kirche zugeleitet wurde.



Im Spiegel der Zeit 388
Zwei Gestalten der Selbsterkenntnis

Selbst an der Oberfliche der Erfahrung findet das behutsame Zusehen Ziige der
Unterscheidung: ob die Leer- oder Einungs-Erfahrung nur das Selbst meine
oder es in die Liebe zum Du hin iibersteige; ob die Freiheits- und Gnaden-Erfah-
rung ein personloses Sich-Einfiigen in die Naturkausalitit oder ein vertrauens-
volles Sich-Ubergeben in die Freiheit des Partner-Gottes bedeutet. Einen solchen
Zug nennt die christliche Tradition ,Demut®. In der Lehre von der Geistes-Un-
terscheidung bildet sie die Grundvoraussetzung fiir alles weitere. Demut meint
Selbsterkenntnis. Selbsterkenntnis gibt es in allen ,Mystiken“ der Welt ~ aber
mit verschiedenen Vorzeichen.

Der Selbsterfahrene kann sich ,erkennen® als den Besitzenden; er ist im Zu-
stand der Weisheit, ist ein Meister, der es kann, der es weif}, der es erfahren
hat; in einer konsequenten Weiterfihrung dieser religiosen Traditionen wird
gelehrt, dafl dieser Selbsterfahrene in der Tiefe sich als gottlich, als Gott bewufit
werde.

Der Selbsterfahrene kann sich aber auch erkennen als den Angewiesenen, der
Gottes Hilfe braucht, der seine eigene Schwachheit noch tiefer entdeckt. Auf den
Gipfeln christlicher Selbsterfahrung haben sich die Mystiker erfahren als Men-
schen, die im Grunde des Herzens Siinder sind und auf Vergebung hoffen. Je
naher bei Gott, desto sichtbarer die eigene Schwachheit — lautet ein alter Monchs-
spruch.

Hier und dort geht es um Selbsterfahrung. Aber sie ist vollig verschieden. Es
ist kein Zufall, dafl die Siinde in der ostlichen Mystik (und selbst in manchen
christlichen Meditationslehren) verblafit zu einem Nichtwissen, das durch das
Licht der Erleuchtung beseitigt wird. Die christliche Mystik aber besteht geradezu
aus dem paradoxen Erleben, dafl ein Mensch in seinem tiefen Zu-sich-selbst-
Kommen sich noch tiefer als total abhingig von Gott, als den armen Siinder er-
fahrt, der auf Gottes Vergebung wartet. Das ist keine falsche Demut, sondern
die ehrliche Selbsterkenntnis des Menschen, der mystisch-meditativ in das iiber-
helle Licht Gottes getreten ist.

Wo einer, der sich ,erfahren” nennt, diese Zige der ,Demut* abwirft, darf
man daran zweifeln, ob seine Erfahrung das Géttliche berithrt hat oder nicht
vielmehr in diabolischer Verkehrung beim Selbst stehen geblieben ist. Wo aber
mitten in der Tiefenerfabrung eines Menschen diese Grunddemut in irgendeiner
Form aufbricht, diirfen wir hoffen, dafl der Mensch Gott erfahren hat — lebe er
nun in einer christlichen Familie oder in einem hinduistischen Ashram oder in
einem buddhistischen Kloster oder in einem Negerkral. Man darf dankbar sein,
dafl manche ostlichen Zeugnisse viel mehr von dieser Grunddemut zeigen, als
man bei dem modischen Kult der ,Meister” ahnen kann.

Hier ist eine Maflschnur dafir, ob der Weg der Meditation ins Christentum
oder vom Christentum fort fithrt. Wenn Erfahrungen angepriesen werden, die
Sicherheit und Meisterschaft geben und jetzt endlich — nach zweitausend und
mehr Jahren — die rechte Lehre und Methode bringen, mufl man ein grofles
Fragezeichen hinter ihre noch so sehr betonte Christlichkeit setzen. Die bleibende



Einiibung und Weisung 389

Dunkelheit ist vergessen; das Unterwegssein des Ich zum Du Gottes ist in Identi-
tit aufgelost; Gottes freie Liebe in instrumentale Notwendigkeit verfalscht.

Wenn eine Erfahrung aber in diese Grunddemut hineinfithrt, beugt sich der
Mensch vor dem bleibenden Geheimnis. Weder Wissen noch Erfahrung kdnnen
es sich aneignen. Nur dem freien, licbenden Ja steht es offen, nicht aber Vor-
stellungen wie Tiefe, Grund oder Wesen. Alles Licht der Erfahrung bleibt
durchzogen von dem blinden Glauben, dafl Gott frei und liebend sein Licht
schenkt. So schreibt Johannes vom Kreuz: ,Die Seele mufl nicht blof in Hinsicht
auf die Geschopfe... im Dunkel bleiben, sondern mufl auch blind und dunkel
bleiben in ihrer Beziehung zu Gott . .. (dann wird sie) auf ibernatiirliche Weise
sehen; jene hingegen, welche sich auf ihr eigenes Licht, wie unbedeutend auch
immer, verlassen will, wird um so mehr erblinden® (II 22, 14).

Nur von innen her wird der Unterschied von Mystik und Meditation in den
verschiedenen Weltanschauungen sichtbar. Und nur mit dieser Ehrlichkeit der
christlichen Selbsterfahrung lohnt es sich, in das Gespréich mit anderen Religio-
nen und Erfahrungen einzutreten. Und nur aus der Wurzel dieser christlichen
Grunddemut kann die begliickende Erfahrung wachsen, dafl das Licht des gott-
lichen Wortes auch anderswo sichtbar geworden ist. Dann aber wird das Sprechen
miteinander und das Lernen voneinander zur Vertiefung der eigenen und der
fremden christlichen Erfahrung. Josef Sudbrack S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose

Mose gehort zu den Gestalten, die den Weg des Glaubens, den Israel gegangen
ist, nachhaltig und tiefgehend gepragt haben. (Neben ibm waren vor allem Elija,
Jeremia, Deuterojesaja und — in anderer Weise — Abraham zu nennen.) Mose
begegnet im Alten Testament als Fihrer des Volkes aus der Knechtschaft in
Agypten; als Prophet, der die Ereignisse im Licht Gottes deutet; als Mittler des
Bundes zwischen Gott und dem Volk; als Ordner des kultischen und vélkischen
Lebens.

Dabei ist all seine Tatigkeit gepragt von dem Willen, das Volk nicht an sich zu
binden, sondern an den, dessen Namen er dem Volk verkiindet. Das ist ibm offen-
bar in erheblichem Ausmafl gelungen. Beweis dafiir ist die Tatsache, dafl die
spateren Propheten Israels seinen Namen nur ganz vereinzelt erwdhnen — obwohl
sie sich alle aus der Tradition des Bundes verstehen, die auf Mose zuriickgeht.
Symbolhaft wird dieses Zuriicktreten deutlich in der Erzihlung vom Tode
des Mose und seiner Bestattung: ,Und niemand hat sein Grab erfahren bis auf
den heutigen Tag“ (Dtn 34, 6).





