
Im Spiegel der Zeit 383 

Worte des Glaubens! Aber auch dies sind christliche Worte: •Wir sein 
pettier. Das ist wahr" - so Martin Luther auf dem Sterbebett. Auch die 
Angst der kleinen Theresia von Lisieux in der Schlußphase ihrer Tuber- 
kulose ist ein christliches Wort vom Tode. Und schließlich ist auch dies 
ein •christliches" Wort vom Tod: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du 
mich verlassen!" 

Über allen •Stilfragen" des Glaubens und des gläubigen Sterbens steht 
das Wort des Apostels: •Wer will uns trennen von der Liebe Christi"? 
(Rom 8, 25). Der •Erstling der Entschlafenen" ist uns gut für die Gebor- 
genheit in der Liebe des Gottes der Lebenden. Daraufhin können wir ster- 
ben. Und daraufhin können wir leben. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Mystik als Lerngebiet der Meditation 

Die Rolle des Verstehens, die Erfahrung der Dunkelheit, das Geschenk der Gnade 

Es ist Mode geworden, eine •mystische" Einheit über alle Weltreligionen hinweg 
zu konstruieren; nur in den Niederungen von Lehren und Bekenntnissen gäbe es 
Unterschiede; in den Hochgebirgen der Mystik aber seien alle Religionen der 
Erde eins. So heißt es in der eben erschienenen Auflage des Bertholet'schen Wör- 
terbuchs der Religionen: •Mystik ist die Aufhebung des religiösen Ich-Du-Ver- 
hältnisses .. . d. h. Aufgehen des Menschen in Gott oder am Göttlichen, ja viel- 
leicht in etwas, das noch hinter Gott liegt... (Mystik) redet die Sprache aller Re- 
ligionen, aber keine Religion ist ihr wesentlich"1. 

Die Rolle des Verstehens 

In der gleichen Tendenz liegt es, daß auch die Meditation als Weg zur (Gottes) - 
Erfahrung und als ihr Vollzug die Verschiedenheit aller Religionen und Theo- 
logien überwinden soll. Nur ein Dogmatismus oder Konfessionalismus verstelle 
den Zugang zu dieser Erfahrung. Man müsse •schmecken", was Meditation sei. 
nicht aber Theorien über sie aufstellen. Zum Beweis wird die Zuckerparabel er- 
zählt (ich hörte sie von drei verschiedenen •Meistern"): •Erkläre einem, der noch 

1 Vorliegender, eher historischer Einordnung der Meditationsbemühungen unserer Zeit 
wird ein Dialog mit dem Meditationsanliegen Karlfried Grafs von Dürckheim von Fr. 
Wulf folgen. Wenn nicht anders angegeben, sind die Belege dieses Aufsatzes zu finden 
in Das Mysterium und die Mystik, Würzburg 1974, und im Herder-Taschenbuch Her- 
ausgefordert zur Meditation, das im Frühjahr 1977 erscheinen wird. 



Im Spiegel der Zeit 384 

nie Zucker geschmeckt hat, was zuckersüß sei; er wird es nicht verstehen. Lege ihm 
ein Stück Zucker auf die Zunge; und er weiß sofort Bescheid." Erfahrung gegen 
Wissen! 

Das klingt überzeugend; aber nur kurze Zeit. Dann erinnert man sich (wie es 
mir geschah) an eine Weinprobe in einem Moseldorf. Es gibt zwar Menschen, die 
gießen sich Wein auf die Zunge und behaupten zu wissen, wie er schmeckt. Sie 
nennt man Säufer. Die wahren Kostenden aber praktizieren so etwas wie •sa- 
pientia", schmeckende Einsicht, wissendes Verkosten. Sie tauschen einander Ein- 
drücke aus, sie vergleichen Jahrgänge und Lagen, sie lassen den Wein im Gaumen 
ruhen, sie nehmen Kultur und Umwelt hinein in das Kosten, sie erstellen eine 
Wissenschaft vom Wein, um ihn noch besser zu schmecken. Und so wird das Sau- 
fen zum Schmecken, das Trinken zum Kosten. 

Erfahrung ist nicht gleich Erfahrung. Man renne mit dem Kopf gegen die 
Wand. Diese Erfahrung braucht keine Differenzierung, keine geistige Durch- 
dringung, keine •sapientia". Sie ist in allen •Kulturkreisen" dieselbe. Wer •Me- 
ditation" hier ansiedelt, hat natürlich recht, daß sich jede Diskussion über diese 
Erfahrung verbietet: •Das Kriterium der Erfahrung muß doch die Erfahrung 
selbst sein, nicht das, was viele Menschen . .. überhaupt über Erfahrung sagen." 

Wer aber jemals mit dem Herzen (und nicht nur mit stumpfen Sinnen) bei einer 
Weinprobe dabei war, weiß die Bedeutung des Gespräches und auch des schwei- 
genden Sich-Austauschens zu schätzen. Ein kommunikativer Prozeß kommt in 
Gang, der die unerleuchtete Diskriminierung des •Wissens-über" durch ein 
reines •Erfahren-von" überwindet. Schmecken und Bescheidwissen kommen zu- 
sammen; die Etikettierung mit •irrational" oder •rational" paßt nicht mehr für 
diesen geistigen Austausch. 

Vom Stoßen an die Wand zum Kosten des Weins führt eine Wertleiter; und 
man ahnt, daß an ihrer Spitze Bescheidwissen und Erfahren identisch werden. 
Man tut der Meditation nichts Gutes an, wenn man sie nicht geistig durchdringt 
und bespricht, wenn man sie aus dem Dialog von Weltanschauung und Dogmatik 
heraushält. Auch die Mystik wird verfälscht, wenn sie jenseits von Kultur und 
Weltanschauung als eine Super-Religion angepriesen wird. 

Die unauflösbare Einheit von Weltanschauung und Erfahrung ist für die 
christliche Mystik evident: Die Zeugnisse reichen vom Johannes-Evangelium 
(mit seiner harten Ablehnung des Un-Glaubens), über die Kirchenväter (zugleich 
Mystiker wie Dogmatiker) und die mittelalterlichen Heiligen (Bernhards Ein- 
treten für die Orthodoxie), über die Karmelitin Therese von Avila (die gerade 
in den tiefsten Erfahrungen das Gespräch mit der kirchlichen Lehre suchte) und 
Kardinal Berulle (der sich von einer verschwommenen Mystik zur dogmatischen 
Erfahrung entwickelte) bis in die heutige Zeit der beiden Französinnen Noel und 
Delbrel. 

Die Erfahrung der Dunkelheit 

Ein Indiz dieses ständigen Gesprächs mit der christlichen Lehre findet man in der 
Dunkelheitserfahrung der christlichen Mystik. P. Lassalle schreibt dazu - ohne 
vielleicht die Tragweite zu erkennen: •Wir dürfen daher annehmen, daß bei 



Im Spiegel der Zeit 385 

den christlichen Mystikern wie etwa Johannes vom Kreuz - ob bei allen, ist eine 
andere Frage - eine Reinigung des Geistes erfolgte, die normaler Weise im Zen 
nicht geschieht: eine passive Reinigung, die ausschließlich durch die Gnade ge- 
schieht." 

In irgendeiner Weise findet sich diese •dunkle Nacht des Geistes" bei allen 
christlichen Mystikern. I. Hausherr schrieb eine wichtige Studie dazu. Bei Gregor 
von Nyssa ist es die von Kardinal Danielou so benannte Epaktasis; bei der großen 
Therese die Hinwendung zum leidenden Jesus; bei Martin Luther der Gott 
•sub contrario", Herrlichkeit im Zeichen des Kreuzes; bei anderen die Prüfung, 
die sie bis in den Tod begleitete. 

Das Christentum kennt sogar eine Leidensmystik - für den buddhistischen Mei- 
ster ein Skandal! Suzuki, M. Mitchell (Leiterin der buddhistischen Gesellschaft 
in Cambridge, USA), selbst Sri Aurobindo haben das unmißverständlich ausge- 
drückt. Dieses Phänomen der christlichen Mystik wird allerdings verfehlt, wenn 
man meint, die •Losung laute nicht": •Annehmen des Leidens, sondern ihm den 
Boden entziehen, indem man zum wahren Boden des Lebens hinfindet, dort, wo 
das Leiden dieser Welt keine Wurzel mehr schlagen kann."2 

In der christlichen Leidensmystik ist der Schmerz ein unaufhebbares Moment 
der Gotteseinung. Man überzeuge sich an der Herz-Jesu-Verehrung, die von 
einer Popular-Frömmigkeit bis zur hohen Geistigkeit Gertruds von Helfta oder 
Claude de la Colombieres reicht. Und gerade daraus wuchs die •Hoffnung" 
(die der Zen-Buddhismus ablehnt, weil alles •jetzt schon" da ist) und das Enga- 
gement gegen das Leiden der Welt, das z. B. in Indien bei christlichen Missiona- 
ren, nicht aber bei buddhistischen und hinduistischen Mönchen begegnet. 

Der dialogische Grund 

Dunkle Nacht, Leidensmystik, Herz-Jesu-Verehrung (durchbohrt - mitleidend - 
mitsühnend) sind aus der christlichen Spiritualität nicht wegzudiskutieren. In 
ihnen schlägt sich nieder, was Johannes vom Kreuz im Aufstieg zum Berge 
Karmel beschreibt: •Denn es findet . .. hienieden nun einmal keine Einung der 
Seele mit Gott statt auf dem Wege des Verstehens oder des geistigen Kostens 
oder der Phantasie, noch irgendeiner anderen Sinnestätigkeit, sondern einzig und 
allein mittels des Glaubens im Verstand, mittels der Hoffnung im Gedächtnis, 
mittels der Liebe im Willen ... Die Liebe entledigt und entblößt den Willen von 
jeglicher Neigung und vom Genuß an allem, was nicht Gott ist" (II, 6, 2ff). Es 
sind also nicht nur die Theologen oder die Amtsträger, die vor der Auflösung des 
Glaubens in Erfahrung warnen; es sind die echten Gott-Erfahrungen der 
Christenheit, die sich gegen alle Versuche stemmen, die Dunkelheit des Glaubens 
vom Dämmerlicht der Erfahrung und des •geistigen Verkostens" auflösen zu 
lassen. 

Sich stützend auf Max Scheler hat August Brunner3 die Bedeutung dieses Grund- 
zugs aller christlichen Mystik aufgezeigt. An der Oberfläche gleichen sich die Dun- 

2 Karlfried Graf Dürckheim, Meditation des Leidens. Das initiatische Verhältnis zum Lei- 
den, in: Meditation, Blätter für weltoffene Christen 3, 1976, 22. 
3 Der Schritt über die Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik, 1972, S. 106 f. 



Im Spiegel der Zeit 386 

kelheits- und Leere-Erfahrungen der verschiedenen Religionen. In der Natur- 
mystik kann dies auf den Einfluß der Vitalsphäre zurückzuführen sein. •Das 
Tier hat keine Welt, sondern ist in eine Welt eingespannt. So erklärt es sich, daß 
in naturmystischen und rauschartigen Zuständen der Abstand weniger ausge- 
prägt erscheint und das Gefühl der Einheit mit dem Kosmos entsteht." Das Ge- 
genteil aber liegt hinter dem •ähnlichen" Phänomen der dialogischen Mystik. 
•Schon in der gewöhnlichen Erfahrung kann der Mensch von einem Gegenstand 
so hingerissen werden, daß er sich selbst nicht bemerkt und nur noch für das Ge- 
schaute da ist. Das scheint im erhöhten Maße in der mystischen Versunkenheit der 
Fall zu sein . .. die Einheit von Personen vollzieht sich in der selbstlosen Liebe." 

Das alles-vergessende Hingerissensein vom und das Ausblicken zum göttlichen 
Du sind ein Schritt aus dem Selbst hinaus, aber nicht in den Vitalgrund des 
Selbst zurück. Dieser Schritt über das Selbst hinaus kann beglücken, wird aber 
auch schmerzen. Letzteres nennt Johannes die •dunkle Nacht des Geistes". Ein- 
dringlich betont er, daß während des Lebens kein Mystiker diese dunkle Seite 
der Erfahrung jemals völlig abschütteln werde. •Man darf sich also nie in volle(!) 
Sicherheit wiegen." 

Johannes vom Kreuz hat diese Erfahrung in der Dichte des Heiligen gemacht. 
Deshalb war für ihn die Loslösung vom Selbst auch so radikal, so schmerzhaft, so 
bleibend, so sehr eine •dunkle Nacht des Geistes". 

In der Nacht der Sinne treffen sich viele Religionen; sie führt von den Außen- 
eindrücken zurück zu Innerlichkeit der Selbsterfahrung. Die Nacht des Geistes 
aber nimmt eine neue Wendung, weg von der Selbsterfahrung, hinein in die 
Dunkelheit des Glaubens, der das Licht Gottes ist. 

Die Nicht-Existenz der Nacht des Geistes im Zen-Buddhismus wäre ein ver- 
nichtendes Urteil über dergleichen Seins-Erfahrungen. Im Sinne von Johannes 
vom Kreuz würde eine solche Selbstfindung genau dort aufhören, wo sie sich zur 
Gottesfindung öffnen sollte. Gorruptio optimi pessima. Die Verkehrung eines 
an-sich-Guten ist das schlimmste Übel. Doch, wie noch zu zeigen ist, das (unbe- 
wußte) Verdikt Lassalles wird der buddhistischen Erfahrung nicht gerecht. 

Das Geschenk der Gnade 

Nachterfahrung heißt für Johannes vom Kreuz wie für Gregor von Nyssa, den 
Vater der Mystik, daß Gottes Wirklichkeit immer vor dem Menschen ist, stets 
neu als Geschenk erfahren wird, niemals in den Besitz des Menschen eingeht. Der 
Mystiker bleibt in dieser Nacht; und nur deshalb kann das Licht Gottes stets 
von neuem, unvorbereitet und unversehens von oben her einbrechen. 

Manche nicht-christliche Zeugnisse klingen ähnlich. Andere lehnen dieses Un- 
terwegssein ab: •Zen wartet nicht sieben Lebzeiten hindurch auf Nirvana. Zen 
verlangt jetzt. . . Zen ist ungeduldig. . . Man muß sich auf sich selbst beziehen 
und kann das." 

H. Benoit, nach W. Massa ein maßgeblicher Interpret östlicher Erfahrung, deu- 
tet diese Doppelaussagen von Geschenkt-Erhalten und Erzwingen (oftmals bei ein 
und demselben Autor) als Widerschein eines mystischen Existentials. Der Mensch 
gibt Initiative und Spontaneität und Eigenwillen auf, versenkt sich in die kos- 



Im Spiegel der Zeit 387 

mische Unpersönlichkeit des Seins. Das ist ein Erzwingen - der Mensch vernich- 
tet ja in harter Arbeit die Vielzahl von Sinneseindrücken, von Verstandes- und 
Willens-Tätigkeit. Das ist zugleich Geschenk - der Mensch erfährt sich ja frei 
von allen Zwängen, da er ihnen nicht mehr widersteht. •Je mehr die Eindeu- 
tigkeit der Determination wächst, um so freier wird von innen heraus das Tun 
gefühlt." Sich gegen diese Determination wehren aber bringt Zwang und Schmerz. 
Benoit wagt zu schreiben: •Eine Mutter, die ihr Kind verloren hat, leidet nicht, 
wie sie glaubt, weil ihr Kind tot ist; sie leidet aus Anlaß dieses Todes, weil sie sich 
von ihrem Prinzip verlassen fühlt, sie leidet, weil dieses Ereignis in ihr die Tiefe 
der Erfahrung von Nicht-Sein entbunden hat." Erst wenn sie das Nicht-Sein 
des Todes einfach annimmt, statt sich gegen das grausame Schicksal zu stemmen, 
gelangt sie zur wahren Freiheit. Dort offenbart sich der Gegensatz von Tod und 
Leben, von Sein und Nicht-Sein, von Erzwingen und Geschenkt-Erhalten als 
falsch; beides ist in der Tiefe eins: Nirvana. 

Es ist die Freiheit des Blumenblattes im Wind, der geschenkte Zufall des Pa- 
pierschiffchens auf den Wellen. Schlägt sich nicht in mancher christlichen Erfah- 
rung von Gottes Vorsehung und von der Hingabe an seinen Willen Ähnliches 
nieder? Man vergleiche die Lehre des Jesuiten Caussade: Aufgabe des Eigen- 
willens, um die wahre Freiheit zu finden! Doch wiederum: Die Oberflächen- 
gleichheit der christlichen •indiferencia" (Ignatius) mit der stoisch-buddhisti- 
schen •apatheia" entpuppt sich in der Tiefe als Grundverschiedenheit. 

Therese von Lisieux - auch eine Mystikerin der dunklen Nacht des Geistes bis 
in den Tod hinein - verdeutlicht ihre Haltung anhand der biblischen Geschichte 
von Jesus in Bethanien. Martha wird von Jesus getadelt; aber nicht wegen ihres 
Arbeitens - Maria, die Mutter Jesu, arbeitete auch -, sondern wegen der Unrast 
ihres Arbeitens. Dagegen stellt die •kleine" Therese aus der Sicherheit eines 
großen Glaubens das Vertrauen auf den Vater, das den Gegensatz von Arbeit 
und Ruhe übersteigt. 

Die Ähnlichkeit mit Benoits Sich-Einfügen in die Naturkausalität, Aufgehen in 
der Buddha-Natur zeigt sich in der Tiefe als Gegensatz. Statt Determination 
durch ewige Gesetzlichkeit: freie Liebe Gottes zum Menschen; statt Aufgeben von 
Spontaneität und Eigentum: Konzentration des ganzen Menschen auf die Liebes- 
antwort an Gott. 

Bei Benoit vertieft sich die Erfahrung zur Grundidentität von allem; Ergeben- 
heit in den Lauf des Schicksals, weil der Mensch eins ist mit seinem Schicksal. Im 
Christentum beruht sie auf dem Gegenüberstehen von Gott und Mensch; Erge- 
benheit in den Willen Gottes, weil Gott den Menschen liebt. Die christlichen 
Mystiker wußten, daß sie zur Deutung ihrer Erfahrung und damit zur neuen und 
tieferen Erfahrung das Wort der Offenbarung zu Hilfe nehmen mußten. Sie 
wußten nämlich, daß diese mystische Erfahrung den Menschen übersteigt und 
nur von Gott her erhellt werden kann. Deshalb suchten sie das Gespräch mit der 
christlichen Tradition; deshalb traten sie bewußt in den Kommunikationsstrom 
hinein, der ihnen im Flußbett der Kirche zugeleitet wurde. 



Im Spiegel der Zeit 388 

Zwei Gestalten der Selbsterkenntnis 

Selbst an der Oberfläche der Erfahrung findet das behutsame Zusehen Züge der 
Unterscheidung: ob die Leer- oder Einungs-Erfahrung nur das Selbst meine 
oder es in die Liebe zum Du hin übersteige; ob die Freiheits- und Gnaden-Erfah- 
rung ein personloses Sich-Einfügen in die Naturkausalität oder ein vertrauens- 
volles Sich-Ubergeben in die Freiheit des Partner-Gottes bedeutet. Einen solchen 
Zug nennt die christliche Tradition •Demut". In der Lehre von der Geistes-Un- 
terscheidung bildet sie die Grundvoraussetzung für alles weitere. Demut meint 
Selbsterkenntnis. Selbsterkenntnis gibt es in allen •Mystiken" der Welt - aber 
mit verschiedenen Vorzeichen. 

Der Selbsterfahrene kann sich •erkennen" als den Besitzenden; er ist im Zu- 
stand der Weisheit, ist ein Meister, der es kann, der es weiß, der es erfahren 
hat; in einer konsequenten Weiterführung dieser religiösen Traditionen wird 
gelehrt, daß dieser Selbsterfahrene in der Tiefe sich als göttlich, als Gott bewußt 
werde. 

Der Selbsterfahrene kann sich aber auch erkennen als den Angewiesenen, der 
Gottes Hilfe braucht, der seine eigene Schwachheit noch tiefer entdeckt. Auf den 
Gipfeln christlicher Selbsterfahrung haben sich die Mystiker erfahren als Men- 
schen, die im Grunde des Herzens Sünder sind und auf Vergebung hoffen. Je 
näher bei Gott, desto sichtbarer die eigene Schwachheit - lautet ein alter Mönchs- 
spruch. 

Hier und dort geht es um Selbsterfahrung. Aber sie ist völlig verschieden. Es 
ist kein Zufall, daß die Sünde in der östlichen Mystik (und selbst in manchen 
christlichen Meditationslehren) verblaßt zu einem Nichtwissen, das durch das 
Licht der Erleuchtung beseitigt wird. Die christliche Mystik aber besteht geradezu 
aus dem paradoxen Erleben, daß ein Mensch in seinem tiefen Zu-sich-selbst- 
Kommen sich noch tiefer als total abhängig von Gott, als den armen Sünder er- 
fährt, der auf Gottes Vergebung wartet. Das ist keine falsche Demut, sondern 
die ehrliche Selbsterkenntnis des Menschen, der mystisch-meditativ in das über- 
helle Licht Gottes getreten ist. 

Wo einer, der sich •erfahren" nennt, diese Züge der •Demut" abwirft, darf 
man daran zweifeln, ob seine Erfahrung das Göttliche berührt hat oder nicht 
vielmehr in diabolischer Verkehrung beim Selbst stehen geblieben ist. Wo aber 
mitten in der Tiefenerfahrung eines Menschen diese Grunddemut in irgendeiner 
Form aufbricht, dürfen wir hoffen, daß der Mensch Gott erfahren hat - lebe er 
nun in einer christlichen Familie oder in einem hinduistischen Ashram oder in 
einem buddhistischen Kloster oder in einem Negerkral. Man darf dankbar sein, 
daß manche östlichen Zeugnisse viel mehr von dieser Grunddemut zeigen, als 
man bei dem modischen Kult der •Meister" ahnen kann. 

Hier ist eine Maßschnur dafür, ob der Weg der Meditation ins Christentum 
oder vom Christentum fort führt. Wenn Erfahrungen angepriesen werden, die 
Sicherheit und Meisterschaft geben und jetzt endlich - nach zweitausend und 
mehr Jahren - die rechte Lehre und Methode bringen, muß man ein großes 
Fragezeichen hinter ihre noch so sehr betonte Christlichkeit setzen. Die bleibende 



Einübung und Wcisimg 389 

Dunkelheit ist vergessen; das Unterwegssein des Ich zum Du Gottes ist in Identi- 
tät aufgelöst; Gottes freie Liebe in instrumentale Notwendigkeit verfälscht. 

Wenn eine Erfahrung aber in diese Grunddemut hineinführt, beugt sich der 
Mensch vor dem bleibenden Geheimnis. Weder Wissen noch Erfahrung können 
es sich aneignen. Nur dem freien, liebenden Ja steht es offen, nicht aber Vor- 
stellungen wie Tiefe, Grund oder Wesen. Alles Licht der Erfahrung bleibt 
durchzogen von dem blinden Glauben, daß Gott frei und liebend sein Licht 
schenkt. So schreibt Johannes vom Kreuz: •Die Seele muß nicht bloß in Hinsicht 
auf die Geschöpfe... im Dunkel bleiben, sondern muß auch blind und dunkel 
bleiben in ihrer Beziehung zu Gott... (dann wird sie) auf übernatürliche Weise 
sehen; jene hingegen, welche sich auf ihr eigenes Licht, wie unbedeutend auch 
immer, verlassen will, wird um so mehr erblinden" (II 22, 14). 

Nur von innen her wird der Unterschied von Mystik und Meditation in den 
verschiedenen Weltanschauungen sichtbar. Und nur mit dieser Ehrlichkeit der 
christlichen Selbsterfahrung lohnt es sich, in das Gespräch mit anderen Religio- 
nen und Erfahrungen einzutreten. Und nur aus der Wurzel dieser christlichen 
Grunddemut kann die beglückende Erfahrung wachsen, daß das Licht des gött- 
lichen Wortes auch anderswo sichtbar geworden ist. Dann aber wird das Sprechen 
miteinander und das Lernen voneinander zur Vertiefung der eigenen und der 
fremden christlichen Erfahrung. Josef Sudbrack SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose 

Mose gehört zu den Gestalten, die den Weg des Glaubens, den Israel gegangen 
ist, nachhaltig und tiefgehend geprägt haben. (Neben ihm wären vor allem Elija, 
Jeremia, Deuterojesaja und - in anderer Weise • Abraham zu nennen.) Mose 
begegnet im Alten Testament als Führer des Volkes aus der Knechtschaft in 
Ägypten; als Prophet, der die Ereignisse im Licht Gottes deutet; als Mittler des 
Bundes zwischen Gott und dem Volk; als Ordner des kultischen und völkischen 
Lebens. 

Dabei ist all seine Tätigkeit geprägt von dem Willen, das Volk nicht an sich zu 
binden, sondern an den, dessen Namen er dem Volk verkündet. Das ist ihm offen- 
bar in erheblichem Ausmaß gelungen. Beweis dafür ist die Tatsache, daß die 
späteren Propheten Israels seinen Namen nur ganz vereinzelt erwähnen - obwohl 
sie sich alle aus der Tradition des Bundes verstehen, die auf Mose zurückgeht. 
Symbolhaft wird dieses Zurücktreten deutlich in der Erzählung vom Tode 
des Mose und seiner Bestattung: •Und niemand hat sein Grab erfahren bis auf 
den heutigen Tag" (Dtn 34, 6). 




