
Einübung und Wcisimg 389 

Dunkelheit ist vergessen; das Unterwegssein des Ich zum Du Gottes ist in Identi- 
tät aufgelöst; Gottes freie Liebe in instrumentale Notwendigkeit verfälscht. 

Wenn eine Erfahrung aber in diese Grunddemut hineinführt, beugt sich der 
Mensch vor dem bleibenden Geheimnis. Weder Wissen noch Erfahrung können 
es sich aneignen. Nur dem freien, liebenden Ja steht es offen, nicht aber Vor- 
stellungen wie Tiefe, Grund oder Wesen. Alles Licht der Erfahrung bleibt 
durchzogen von dem blinden Glauben, daß Gott frei und liebend sein Licht 
schenkt. So schreibt Johannes vom Kreuz: •Die Seele muß nicht bloß in Hinsicht 
auf die Geschöpfe... im Dunkel bleiben, sondern muß auch blind und dunkel 
bleiben in ihrer Beziehung zu Gott... (dann wird sie) auf übernatürliche Weise 
sehen; jene hingegen, welche sich auf ihr eigenes Licht, wie unbedeutend auch 
immer, verlassen will, wird um so mehr erblinden" (II 22, 14). 

Nur von innen her wird der Unterschied von Mystik und Meditation in den 
verschiedenen Weltanschauungen sichtbar. Und nur mit dieser Ehrlichkeit der 
christlichen Selbsterfahrung lohnt es sich, in das Gespräch mit anderen Religio- 
nen und Erfahrungen einzutreten. Und nur aus der Wurzel dieser christlichen 
Grunddemut kann die beglückende Erfahrung wachsen, daß das Licht des gött- 
lichen Wortes auch anderswo sichtbar geworden ist. Dann aber wird das Sprechen 
miteinander und das Lernen voneinander zur Vertiefung der eigenen und der 
fremden christlichen Erfahrung. Josef Sudbrack SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose 

Mose gehört zu den Gestalten, die den Weg des Glaubens, den Israel gegangen 
ist, nachhaltig und tiefgehend geprägt haben. (Neben ihm wären vor allem Elija, 
Jeremia, Deuterojesaja und - in anderer Weise • Abraham zu nennen.) Mose 
begegnet im Alten Testament als Führer des Volkes aus der Knechtschaft in 
Ägypten; als Prophet, der die Ereignisse im Licht Gottes deutet; als Mittler des 
Bundes zwischen Gott und dem Volk; als Ordner des kultischen und völkischen 
Lebens. 

Dabei ist all seine Tätigkeit geprägt von dem Willen, das Volk nicht an sich zu 
binden, sondern an den, dessen Namen er dem Volk verkündet. Das ist ihm offen- 
bar in erheblichem Ausmaß gelungen. Beweis dafür ist die Tatsache, daß die 
späteren Propheten Israels seinen Namen nur ganz vereinzelt erwähnen - obwohl 
sie sich alle aus der Tradition des Bundes verstehen, die auf Mose zurückgeht. 
Symbolhaft wird dieses Zurücktreten deutlich in der Erzählung vom Tode 
des Mose und seiner Bestattung: •Und niemand hat sein Grab erfahren bis auf 
den heutigen Tag" (Dtn 34, 6). 



Einübung und Weisung 390 

Noch in einer anderen Weise zeigt sich, wie sehr Mose als individuelle 
historische Gestalt zurücktritt hinter dem, was er zu sagen hat und was dann 
allen gehört: Die Schrift hat in der Art, wie sie von Mose spricht, offenbar kein 
Interesse am genauen historischen Verlauf der Ereignisse mit all ihren inner- 
geschichtlichen Verknüpfungen. Vielmehr geschieht es immer wieder, daß ge- 
schichtliche Vorgänge durchsichtig gemacht werden auf das •Eigentliche" und 
•Typische", das in ihnen zu Wort kommt - wobei das Individuelle und Ein- 
malige an Bedeutung verliert. 

So entstehen Szenen, in denen nicht nur eine einmalige Erfahrung ihren 
Niederschlag gefunden hat, sondern vielfältige Erfahrungen verwandter Art 
gebündelt und dicht ihren Ausdruck finden. 

Diese Bilder und Szenen wollen keineswegs nur längst Vergangenes berich- 
ten (dann könnten wir uns tatsächlich beklagen über ihren geringen Informa- 
tionswert!). Es kommt in ihnen vielmehr der Mensch zum Vorschein, der Mensch 
und wie sein Leben verläuft, wenn einer sich auf den Weg macht, an dessen 
Anfang Mose steht. 

Einige solcher Szenen aus dem Leben des Mose, die urbildhaft geworden sind 
für die Situation des Menschen vor Gott, wollen wir versuchen zu erschließen. 

Widerstand gegen Gott 

Doch Mose sagte zum Herrn: Aber bitte, Herr, ich bin keiner, der 
gut reden kann, weder gestern noch vorgestern, noch seitdem du mit 
deinem Knecht sprichst. Mein Mund und meine Zunge sind schwer- 
fällig. Der Herr entgegnete ihm: Wer hat dem Menschen den Mund 
gegeben, und wer macht taub oder stumm, sehend oder blind? Doch 
wohl ich, Jahwe! Geh also! Ich bin mit deinem Mund und weise dich 
an, was du reden sollst. Doch Mose antwortete: Aber bitte, Herr, 
schick doch einen andern! 

Ex 4,10-13 

Diese oder ähnliche Worte gehören zu den meisten Berufungserzählungen der 
Bibel. Jeremia sagt: Ach, Herr, ich tauge nicht, zu predigen, denn ich bin zu 
jung (Jer 1, 16). Maria fragt: Wie soll das geschehen: ich habe ja doch mit kei- 
nem Mann Umgang? (Lk 1, 34). 

Der Mensch - in die Nähe Gottes geführt und von ihm ergriffen - ahnt, was 
auf ihn zukommt, und wehrt sich. Er findet vernünftige Gründe, um den An- 
spruch abzulehnen. Er kann zeigen, daß er nicht taugt. 

1. Es ist gut und tröstlich zu sehen, daß sich keiner von den gläubigen Menschen 
der Bibel zu dem Dienst drängt, den sie tun sollen. Sie leisten Widerstand. 
Und auffälligerweise rechnet die Schrift mit dem Recht solchen Widerstandes: 
Nicht willenlose Wesen werden berufen, sondern Menschen, die dem Rufenden 
gegenüberstehen - mit ihrer eigenen Erfahrung - ihrer eigenen unvertretbaren 
Art. 

So sehr die Schrift von der Erhabenheit Gottes weiß und ihn den Heiligen 
nennt, jedem Zugriff des Menschen entzogen - so klar ist auch, daß dieser Mensch 



Einübung und Weisung 391 

in der Sicht der Schrift •etwas ist" vor Gott, keine •Kreatur" Gottes (in einem 
bösen, abfälligen Sinn), die nicht zählt. Der Mensch ist von Gott geschaffen, von 
Gott im Dasein gehalten - und gerade so ist er wirklich, ist er zu sich selbst geru- 
fen, als Gegenüber Gottes gewollt. Von Gott geschaffen - das heißt: unvertret- 
bar geworden, mit eigener Position, mit Freiheit begabt, zum Widerstand fähig, 
auch Gott gegenüber; mit einem Wort: vom Wesen her Person. 

2. Der Widerstand führt Gründe an. Die Gründe haben Gewicht. Sie zeigen, daß 
der Mensch für die Aufgaben Gottes nicht taugt. Er soll in Gottes Namen spre- 
chen, für Gott und seine Sache eintreten vor den Menschen - dazu reichen die 
Kräfte nicht: Es fehlt die Erfahrung, es fehlt die Sprache und darum die Fähig- 
keit, überzeugend zu sprechen, es fehlt eigentlich alles. 

Daß er nicht taugt, daß die Kräfte nicht reichen, das weiß der Mensch; denn er 
glaubt, Gott zu kennen. Er glaubt zu wissen, daß Gott - wie jeder Mensch, der 
an den Menschen herantritt - einen Leistungsnachweis verlangt, ein Zeugnis, wo- 
nach er nützlich ist und für bestimmte Zwecke verwendbar. Weil der Mensch ein 
Bild von Gott hat und von dem, was Gott will von ihm - deswegen hält er sich für 
untauglich und leistet Widerstand. 

3. Gott nimmt den Widerstand des Menschen ernst. Aber er läßt ihn nicht gelten. 
Denn das Bild, das der Mensch sich von Gott gemacht hat, stimmt nicht. Es stimmt 
nicht, daß er tauglich sein muß. Wer besonders tauglich zu sein scheint, ist eher 
untauglich. 

Auch Paulus hat einmal Widerstand geleistet. Er bat Gott, ihn zu befreien von 
dem •Stachel", der ihm die Arbeit so erschwerte. Die Antwort Gottes: Es genügt 
dir meine Gnade. Denn die Kraft kommt in Schwachheit zur Vollendung (2 Kor 
12, 9). 

Hier ist keine Rede mehr von Tauglichkeit. Die •Untauglichkeit" des Menschen 
führt dazu, daß der Mensch ganz neu und umstürzend erfährt, wer Gott ist, 
den er bisher nur nach seinem Bild gedacht hat. Er ist der, der das eigene Maß 
sprengt, der, den wir dort anfangen zu ahnen, wo wir die eigene Angst und 
Sorge und Menschenfurcht - wider alle Vernunft! - zurücklassen, wo wir von 
uns selbst wegspringen. 
4. Fragen an mich: Gibt es Situationen in meinem Leben, in denen ich so etwas 
wie den Ruf Gottes erfahre? Welche Formen des Widerstandes praktiziere 
ich? Habe ich schon einmal die Erfahrung gemacht, daß solcher Widerstand 
zu tieferer Erfahrung meiner selbst und Gottes geführt hat? 

Zweifel an Gott 

Der Herr sprach zu Mose: Nimm deinen Stab; dann versammelt die 
Gemeinde, du und dein Bruder Aaron, und sagt vor ihren Augen zu 
dem Felsen, er solle sein Wasser fließen lassen! Auf diese Weise 
wirst du für sie Wasser aus dem Felsen hervorsprudeln lassen und 
ihnen und ihrem Vieh zu trinken geben. Mose holte den Stab von sei- 
nem Platz vor dem Herrn, wie der Herr ihm befohlen hatte. Mose 
und Aaron riefen die Versammlung vor dem Felsen zusammen, 



Einübung und Weisung 392 

und Mose sagte zu ihnen: Hört, ihr Meuterer, können wir 
euch wohl aus diesem Felsen Wasser fließen lassen? Dann hob er 
seine Hand hoch und schlug mit seinem Stab zweimal auf den Felsen. 
Da strömte Wasser heraus, viel Wasser, und die Gemeinde und ihr 
Vieh konnten trinken. Der Herr aber sprach zu Mose und Aaron: 
Weil ihr mir nicht geglaubt habt und mich vor den Augen der 
Israeliten nicht als den Heiligen bezeugen wolltet, darum werdet ihr 
dieses Volk nicht in das Land hineinführen, das ich ihm geben will. 

Num 20, 7-12 

In dieser, der sog. priesterschriftlichen Erzählung vom Wasser aus dem Felsen 
fällt ein Zug ins Auge, der in der älteren Darstellung des gleichen Ereignisses 
im Buch Exodus (Ex 17, 1-7) noch nicht begegnet: Mose zweifelt an der Macht 
Gottes. 

Wir stoßen hier wohl auf den Versuch, die eigentümliche Tatsache zu erklären, 
warum Mose nicht selbst die Israeliten ins Gelobte Land geführt hat. Die Ant- 
wort ist: Weil er gezweifelt hat. - Wir werden an anderer Stelle einer anderen 
Erklärung begegnen. 

Es scheint erstaunlich, daß in dem Bild, das Israel von Mose hatte, dieser Zug 
des Versagens vor Gott auftaucht. Es zeigt, wie menschlich die Gestalt des Mose 
geblieben ist. 

Der Text gibt keinerlei nähere Angaben darüber, warum Mose gerade in 
dieser Situation gezweifelt hat. Es wäre abwegig, psychologisierende Vermutun- 
gen anzustellen. Was bleibt, ist die Anklage Gottes: Weil ihr mir nicht ver- 
trautet ... 

Offenbar geht es um diesen Mangel an Vertrauen, von dem die Heilige Schrift 
nicht selten spricht. Über diesen Zweifel an Gott, von dem nach unserer Er- 
zählung auch Mose nicht verschont blieb, wollen wir nachdenken. 

1. Zweifel an Gott entsteht, wo die Dinge, die den Menschen umgeben, so stark 
und imposant sich aufdrängen, daß sie allein Gültigkeit und Macht für ihn be- 
anspruchen. Es kann ihre faszinierende Kraft sein, in deren Licht und Wärme 
alles andere aufgesogen wird; es kann auch ihre bedrohende und existenzgefähr- 
dende Macht sein, die den Menschen ins Bodenlose zu stürzen scheint. 

In beiden Fällen wird der Blick auf die Wirklichkeit Gottes verstellt. Soweit 
der Name Gottes dann überhaupt noch begegnet - so bei Mose, der in Gottes 
Namen sprechen und handeln soll -, breitet sich der Zweifel aus, der Zweifel 
daran, ob angesichts der erfahrenen Wirklichkeit noch real Verlaß sein kann 
auf jenen Gott, der sich der zugreifenden Erfahrung entzieht. 

2. Man kann versuchen, den Zweifel in schwarzen Farben darzustellen als etwas, 
das dem Gesetz des Glaubens schlechterdings zuwiderläuft. Das mag auch stimmen 
- objektiv betrachtet. 

Der wirkliche Mensch aber ist anders. Hier kann es sogar eine Gefahr bedeu- 
ten, den Zweifel vollständig verbannen zu wollen. Er stellt sich dann in ande- 
rem Gewand wieder ein (z. B. Ketzerverfolgungen als Zeichen eigener, aber 
uneingestandener Unsicherheit, die den Sündenbock sucht, u. ä.). 



Einübung und Weisung 393 

Tatsächlich begleitet der Zweifel den Glauben vieler Menschen zeitweise oder 
ein Leben lang. Fast urbildhaft steht hier die Gestalt des Mannes, der Jesus um 
die Heilung seines Sohnes bittet und zugleich bekennt: Ich glaube, hilf meinem 
Unglauben! (Mk 9, 24). 

Der zweifelnde Glaube solcher Menschen (offenbar auch des Mose) ist kein Un- 
glaube einfachhin, sondern Glaube auf dem Weg, Glaube, der glauben will, aber 
nicht mehr oder noch nicht kann. 

Reinhold Schneider hat einmal von der Fruchtbarkeit des Zweifels für den 
Glauben gesprochen. •Es müssen Tod und Zweifel in der Kirche sein. Vor ihren 
Toren bedeuten sie wenig, sind sie überall. Aber hier! Welche Konzeption der 
Kirche, die Raum für solche Schmerzen, solche Haltungen hat." 

Worin liegt diese Fruchtbarkeit des Zweifels? Vielleicht hierin: er ist ein Pfahl 
im Fleisch der Sicherheit des Glaubens. Der Zweifel stoßt und verletzt den Glau- 
ben - und gerade so verhindert er, daß Glaube zum harmlosen Besitz wird, 
gerade so erfährt der Glaube seine äußerste Entmachtung und Armut. 

3. Wie läßt sich der Zweifel •in der Kirche" vom Zweifel •vor ihren Toren" 
unterscheiden? Anders gefragt: Wo ist Zweifel, der glauben will, aber wie er- 
blindet ist - und wo ist Zweifel Zeichen des erloschenen Glaubens, des wirklichen 
Unglaubens? 

Wie immer wird das an den Früchten abzulesen sein. Zweifel, der auf dem 
Weg zum Unglauben ist, wird sich brüsten. Er wird seiner selbst gewiß sein 
und an sich selbst nicht zweifeln. In seiner Kritik wird er hart und hämisch sein 
und über die lachen, die sich ihm nicht anschließen. 

Zweifel •in der Kirche" - das ist der Glaube, von dem Marie Noe'l in ihren 
Tagebuch-Notizen schreibt: •Ich versuche, in allem zu handeln, als hätte ich 
Glauben und Liebe. Das ist eine Art von Treue gegen einen Abwesenden." 

Das ist der Glaube, der die Not der Menschen mitträgt - auch dort, wo kein 
Licht sich zeigt. Das ist der Glaube, der Hoffnung weckt durch seine Art zu 
leben - auch dann, wenn das Licht der eigenen Hoffnung ganz abgebrannt ist. 

I. F. Görres schreibt irgendwo: •,Wenn sie hinausgegangen ist, bleibt immer 
noch eine Weile ein heller Fleck dort, wo sie gesessen ist', schrieb mir eine 
Freundin von einer Frau, die sich selbst für einen Abgrund der Finsternis hält." 

4. Fragen an mich: Wo begegnet mir in meinem Leben der Zweifel an Gott? 
Tritt er eher im Bereich des dogmatischen Glaubens auf oder angesichts der Er- 
fahrung des Lebens? Wie bin ich anderen begegnet, die in Zweifeln steckten? 
Habe ich ihnen helfen können? 

Eins mit den Menschen 

Der Herr sprach zu Mose: Geh, steig hinunter, denn dein Volk, das 
du aus Ägypten heraufgeführt hast, läuft ins Verderben! Schnell sind 
sie von dem Weg abgewichen, den ich ihnen vorgeschrieben habe. Sie 
haben sich ein Kalb aus Metall gegossen und werfen sich vor ihm 
zu Boden. Sie bringen ihm Schlachtopfer dar und sagen: Das sind 
deine Götter, Israel, die dich aus Ägypten heraufgeführt haben. 



Einübung und Weisung 394 

Weiter sprach der Herr zu Mose: Ich habe dieses Volk durchschaut: 
Ein störrisches Volk ist es. Jetzt laß mich, damit mein Zorn gegen sie 
entbrenne und sie verzehre. Dich aber will ich zu einem großen Volk 
machen. Da versuchte Mose, den Herrn, seinen Gott zu besänftigen, 
und sagte: Warum, Herr, ist dein Zorn gegen dein Volk entbrannt? 
Du hast es doch mit großer Macht und starker Hand aus Ägypten 
herausgeführt. Sollen etwa die Ägypter sagen können: In böser 
Absicht hat er sie herausgeführt, um sie im Gebirge umzubringen 
und sie vom Erdboden verschwinden zu lassen? Laß ab von deinem 
Zorn und laß dich das Böse reuen, das du deinem Volk antun woll- 
test! Denk an deine Knechte, an Abraham, Isaak und Israel, denen 
du mit einem Eid bei deinem eigenen Namen zugesichert und ge- 
sagt hast: Ich will eure Nachkommen zahlreich machen wie die 
Sterne am Himmel, und: Dieses ganze Land, von dem ich gespro- 
chen habe, will ich euren Nachkommen geben, und sie sollen es für 
immer besitzen. Da ließ sich der Herr das Böse reuen, das er seinem 
Volk angedroht hatte. 

Ex 32, 7-14 

Dieses Gespräch zwischen Gott und Mose findet statt, als Mose auf dem Berg ist, 
um das Gesetz zu empfangen, und Israel am Fuß des Berges - durch das lange 
Warten ermüdet - ein Stierbild errichtet hat, als Symbol eines Gottes, der den 
Sinnen zugänglich und greifbar ist. - Die Errichtung des Bildes bedeutet Abfall 
von dem Gott, der mit Israel den Bund geschlossen hat. 

Das Gespräch enthüllt ein ganz ungewöhnliches Bild von Gott und vom Men- 
schen. Wir sind versucht zu sagen: Die Rollen sind vertauscht: Gott hat die 
Hoffnung aufgegeben mit diesem Volk, Mose nicht! 

Mose argumentiert mit Gott: er weist ihn auf sein Ansehen bei den Ägyptern 
hin, erinnert ihn an seine Verheißungen an Abraham, Isaak und Jakob 
(= Israel). Völlig übergeht Mose das Angebot Gottes, Mose selbst zum Stamm- 
vater eines neuen Volkes zu machen - anstelle Israels. (Ausdrücklich heißt es 
später im Munde des Mose: Vergib ihnen ihre Sünde, wenn nicht, dann tilge 
mich aus deinem Buch! Ex 32, 32; vgl. Rom 9, 3 - Paulus.) 

Der Mensch, den Gott zum Führer seines Volkes gewählt hat, steht für dieses 
Volk - das auch ihn verraten hat - ein, bedingungslos, gegen sein eigenes 
Interesse. Solidarisch mit den Menschen, ergreift er die Position der Menschen 
gegen Gott. Er appelliert an Gott gegen Gott. 

Uns erscheint das eine ungeheuerliche Vorstellung. Was für ein Bild von Gott 
entsteht hier? Muß der Mensch Gott zur Barmherzigkeit und zum Verzeihen über- 
reden? 

Tatsächlich haben wir hier eine der Stellen im Alten Testament vor uns, die in 
ganz außerordentlicher Weise menschlich von Gott sprechen. Es ist wichtig, sich 
über das eigentliche Anliegen solcher Aussagen klarzuwerden. 

•Die Menschengestaltigkeit ist keine Vermenschlichung ... Vielmehr sollen 
sie (die menschenartigen Veranschaulichungen) Gott den Menschen zugänglich 
machen ... Sie verwehren den Irrtum, als sei Gott eine ruhende unbeteiligte 



Einübung und Weisung 395 

abstrakte Idee. Gott ist personhaft, voll Willen, in reger Auseinandersetzung 
befindlich, zu seiner Mitteilung bereit, für den Anstoß an menschlicher Sünde 
und das Flehen menschlicher Bitte und das Weinen über menschliche Schuld 
offen; mit einem Wort: Gott ist ein lebendiger Gott" (L. Köhler). 

Mit diesem vom Abfall seines Volkes betroffenen Gott spricht Mose. Und in 
dieser Auseinandersetzung schlägt er sich auf die Seite derer, die Unrecht getan 
haben, tritt für sie ein. 

Wie kann diese Gestalt des Mose heute zu uns sprechen? 

1. Sie stellt uns die Frage, wie sehr uns an den Menschen liegt, mit denen wir 
leben und für die wir vielleicht sogar besondere Verantwortung haben. Es gibt 
hier die Versuchung, Grenzen für Nachsicht und Verzeihen zu ziehen: Wenn 
dieses oder jenes geschähe, dann gäbe es keinen Weg zurück ... so oder so 
ähnlich sprechen wir. 

Es mag sein, daß uns irgendwann die seelischen Kräfte ausgehen, um eine 
schwere Situation noch zu ertragen - aber die Grenze psychologischer Belastbar- 
keit und Tragfähigkeit darf nicht zur Grenze unserer Hoffnung füreinander 
werden. 

Es darf auch nicht geschehen, daß wir die Grenze, die wir geneigt sind zu 
ziehen, mit irgendeinem göttlichen Gesetz (das wir vermeintlich kennen!) zu 
legitimieren versuchen. Hier spricht die Gestalt des Mose unerbittlich: Wenn du 
sie nicht willst, dann mich auch nicht! Wenn schon Gesetz, dann dieses. Hier 
wird Solidarität mit Menschen in großem Ernst gelebt. 

Kein Zweifel, daß in solcher Solidarität - vor Gott! - die Gefahr aller Religion 
endgültig gebannt ist, die Gefahr, einen Gott für mich zu haben, einen Gott, 
dessen Interesse für die anderen mich nichts angeht. 

2. Solche Solidarität mit den Menschen setzt sich zwischen alle Stühle. Mose, 
der sich bei Gott für Israel einsetzt, muß sich bei Israel für Gott einsetzen. 
Beide Male gerät er in Schwierigkeiten. 

Es gehört große Nüchternheit dazu, solidarisch mit den Menschen vor Gott zu 
sein. Fast unausweichlich wird sich der Eindruck einstellen, zwischen den Fron- 
ten zu stehen und zu keiner zu gehören - wie Jesus, der zuletzt zwischen Himmel 
und Erde hing, ausgestoßen von den Menschen, noch nicht angenommen von 
Gott. 

Die Nüchternheit, die erforderlich ist für solche Solidarität, ist die Haltung, die 
die Not dieser Situation klar erkennt und dennoch bereit ist, die Spannung aus- 
zuhalten. Das kann manchmal furchtbar schwer werden. Aber wenn wir nicht 
fliehen, kann eine große, befreiende Gewißheit uns ergreifen: Wir sind wirklich 
abgesprungen von uns selbst. 

3. Fragen: In welcher Situation wird mir das Ertragen anderer Menschen am 
schwersten? Habe ich mich schon einmal eingesetzt für einen oder mehrere 
Menschen, deren Verhalten ich nicht billigen kann? 

(Eine Fortsetzung der Mose-Meditationen erscheint in Heft 1, 1977.) 

Klaus Grave MSC 




