Einiibung und Weisung 389

Dunkelheit ist vergessen; das Unterwegssein des Ich zum Du Gottes ist in Identi-
tit aufgelost; Gottes freie Liebe in instrumentale Notwendigkeit verfalscht.

Wenn eine Erfahrung aber in diese Grunddemut hineinfithrt, beugt sich der
Mensch vor dem bleibenden Geheimnis. Weder Wissen noch Erfahrung kdnnen
es sich aneignen. Nur dem freien, licbenden Ja steht es offen, nicht aber Vor-
stellungen wie Tiefe, Grund oder Wesen. Alles Licht der Erfahrung bleibt
durchzogen von dem blinden Glauben, dafl Gott frei und liebend sein Licht
schenkt. So schreibt Johannes vom Kreuz: ,Die Seele mufl nicht blof in Hinsicht
auf die Geschopfe... im Dunkel bleiben, sondern mufl auch blind und dunkel
bleiben in ihrer Beziehung zu Gott . .. (dann wird sie) auf ibernatiirliche Weise
sehen; jene hingegen, welche sich auf ihr eigenes Licht, wie unbedeutend auch
immer, verlassen will, wird um so mehr erblinden® (II 22, 14).

Nur von innen her wird der Unterschied von Mystik und Meditation in den
verschiedenen Weltanschauungen sichtbar. Und nur mit dieser Ehrlichkeit der
christlichen Selbsterfahrung lohnt es sich, in das Gespréich mit anderen Religio-
nen und Erfahrungen einzutreten. Und nur aus der Wurzel dieser christlichen
Grunddemut kann die begliickende Erfahrung wachsen, dafl das Licht des gott-
lichen Wortes auch anderswo sichtbar geworden ist. Dann aber wird das Sprechen
miteinander und das Lernen voneinander zur Vertiefung der eigenen und der
fremden christlichen Erfahrung. Josef Sudbrack S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose

Mose gehort zu den Gestalten, die den Weg des Glaubens, den Israel gegangen
ist, nachhaltig und tiefgehend gepragt haben. (Neben ibm waren vor allem Elija,
Jeremia, Deuterojesaja und — in anderer Weise — Abraham zu nennen.) Mose
begegnet im Alten Testament als Fihrer des Volkes aus der Knechtschaft in
Agypten; als Prophet, der die Ereignisse im Licht Gottes deutet; als Mittler des
Bundes zwischen Gott und dem Volk; als Ordner des kultischen und vélkischen
Lebens.

Dabei ist all seine Tatigkeit gepragt von dem Willen, das Volk nicht an sich zu
binden, sondern an den, dessen Namen er dem Volk verkiindet. Das ist ibm offen-
bar in erheblichem Ausmafl gelungen. Beweis dafiir ist die Tatsache, dafl die
spateren Propheten Israels seinen Namen nur ganz vereinzelt erwdhnen — obwohl
sie sich alle aus der Tradition des Bundes verstehen, die auf Mose zuriickgeht.
Symbolhaft wird dieses Zuriicktreten deutlich in der Erzihlung vom Tode
des Mose und seiner Bestattung: ,Und niemand hat sein Grab erfahren bis auf
den heutigen Tag“ (Dtn 34, 6).



Einiibung und Weisung 390

Noch in einer anderen Weise zeigt sich, wie sehr Mose als individuelle
historische Gestalt zuriicktritt hinter dem, was er zu sagen hat und was dann
allen gehort: Die Schrift hat in der Art, wie sie von Mose spricht, offenbar kein
Interesse am genauen historischen Verlauf der Ereignisse mit all ihren inner-
geschichtlichen Verkniipfungen. Vielmehr geschieht es immer wieder, dafl ge-
schichtliche Vorginge durchsichtig gemacht werden auf das ,Eigentliche® und
»Typische“, das in ihnen zu Wort kommt — wobei das Individuelle und Ein-
malige an Bedeutung verliert.

So entstehen Szenen, in denen nicht nur eine einmalige Erfahrung ihren
Niederschlag gefunden hat, sondern vielfdltige Erfahrungen verwandter Art
gebiindelt und dicht ihren Ausdruck finden.

Diese Bilder und Szenen wollen keineswegs nur lingst Vergangenes berich-
ten (dann konnten wir uns tatsichlich beklagen iiber ihren geringen Informa-
tionswert!). Es kommt in ihnen vielmehr der Mensch zum Vorschein, der Mensch
und wie sein Leben verlduft, wenn einer sich anf den Weg macht, an dessen
Anfang Mose steht.

Einige solcher Szenen aus dem Leben des Mose, die urbildhaft geworden sind
fiir die Situation des Menschen vor Gott, wollen wir versuchen zu erschlieflen.

Widerstand gegen Gott

Doch Mose sagte zum Herrn: Aber bitte, Herr, ich bin keiner, der
gut reden kann, weder gestern noch vorgestern, noch seitdem du mit
deinem Knecht sprichst. Mein Mund und meine Zunge sind schwer-
fillig. Der Herr entgegnete ihm: Wer hat dem Menschen den Mund
gegeben, und wer macht taub oder stumm, sehend oder blind? Doch
wohl ich, Jahwe! Geh also! Ich bin mit deinem Mund und weise dich
an, was du reden sollst. Doch Mose antwortete: Aber bitte, Herr,
schick doch einen andern!

Ex 4,10-13

Diese oder dhnliche Worte gehoren zu den meisten Berufungserzihlungen der
Bibel. Jeremia sagt: Ach, Herr, ich tauge nicht, zu predigen, denn ich bin zu
jung (Jer 1, 16). Maria fragt: Wie soll das geschehen: ich habe ja doch mit kei-
nem Mann Umgang? (Lk 1, 34).

Der Mensch — in die Nihe Gottes gefithrt und von ihm ergriffen — ahnt, was
auf ihn zukommt, und wehrt sich. Er findet verniinftige Griinde, um den An-
spruch abzulehnen. Er kann zeigen, dafl er nicht taugt.

1. Es ist gut und trostlich zu sehen, dafl sich keiner von den glaubigen Menschen
der Bibel zu dem Dienst dringt, den sie tun sollen. Sie leisten Widerstand.
Und auffilligerweise rechnet die Schrift mit dem Recht solchen Widerstandes:
Nicht willenlose Wesen werden berufen, sondern Menschen, die dem Rufenden
gegeniiberstehen — mit ihrer eigenen Erfahrung — ihrer eigenen unvertretbaren
Art.

So sehr die Schrift von der Erhabenheit Gottes weifl und ihn den Heiligen
nennt, jedem Zugriff des Menschen entzogen — so klar ist auch, dafl dieser Mensch



Einiibung und Weisung 391

in der Sicht der Schrift ,etwas ist“ vor Gott, keine ,Kreatur“ Gottes (in einem
bésen, abfilligen Sinn), die nicht zahlt. Der Mensch ist von Gott geschaffen, von
Gott im Dasein gehalten — und gerade so ist er wirklich, ist er zu sich selbst geru-
fen, als Gegeniiber Gottes gewollt. Von Gott geschaffen — das heifit: unvertret-
bar geworden, mit eigener Position, mit Freibeit begabt, zum Widerstand fihig,
auch Gott gegeniber; mit einem Wort: vom Wesen her Person.

2. Der Widerstand fiihrt Griinde an. Die Griinde haben Gewicht. Sie zeigen, daff
der Mensch fiir die Aufgaben Gottes nicht taugt. Er soll in Gottes Namen spre-
chen, fiir Gott und seine Sache eintreten vor den Menschen — dazu reichen die
Krifte nicht: Es fehlt die Erfahrung, es fehlt die Sprache und darum die Fahig-
keit, iberzeugend zu sprechen, es fehlt eigentlich alles.

Daf er nicht taugt, dafl die Kréfte nicht reichen, das weifl der Mensch; denn er
glaubt, Gott zu kennen. Er glaubt zu wissen, dafl Gott — wie jeder Mensch, der
an den Menschen herantritt — einen Leistungsnachweis verlangt, ein Zeugnis, wo-
nach er niitzlich ist und fiir bestimmte Zwecke verwendbar. Weil der Mensch ein
Bild von Gott hat und von dem, was Gott will von ihm — deswegen halt er sich fiir
untauglich und leistet Widerstand.

3. Gott nimmt den Widerstand des Menschen ernst. Aber er 14f}t ihn nicht gelten.
Denn das Bild, das der Mensch sich von Gott gemacht hat, stimmt nicht. Es stimmt
nicht, dafl er tauglich sein mufl. Wer besonders tauglich zu sein scheint, ist eher
untauglich.

Auch Paulus hat einmal Widerstand geleistet. Er bat Gott, ihn zu befreien von
dem ,Stachel®, der ihm die Arbeit so erschwerte. Die Antwort Gottes: Es geniigt
dir meine Gnade. Denn die Kraft kommt in Schwachheit zur Vollendung (2 Kor
12, 9).

Hier ist keine Rede mehr von Tauglichkeit. Die ,,Untauglichkeit® des Menschen

filhrt dazu, daf der Mensch ganz neu und umstiirzend erfdhrt, wer Gott ist,
den er bisher nur nach seinem Bild gedacht hat. Er ist der, der das eigene Mafl
sprengt, der, den wir dort anfangen zu ahnen, wo wir die eigene Angst und
Sorge und Menschenfurcht — wider alle Vernunft! — zuriicklassen, wo wir von
uns selbst wegspringen.
4, Fragen an mich: Gibt es Situationen in meinem Leben, in denen ich so etwas
wie den Ruf Gottes erfahre? Welche Formen des Widerstandes praktiziere
ich? Habe ich schon einmal die Erfahrung gemacht, daf} solcher Widerstand
zu tieferer Erfahrung meiner selbst und Gottes gefithrt hat?

Zweifel an Gott

Der Herr sprach zu Mose: Nimm deinen Stab; dann versammelt die
Gemeinde, du und dein Bruder Aaron, und sagt vor ihren Augen zu
dem Felsen, er solle sein Wasser flieflen lassen! Auf diese Weise
wirst du fir sie Wasser aus dem Felsen hervorsprudeln lassen und
ihnen und ihrem Vieh zu trinken geben. Mose holte den Stab von sei-
nem Platz vor dem Herrn, wie der Herr ihm befohlen hatte. Mose
und Aaron riefen die Versammlung vor dem Felsen zusammen,



Einiibung und Weisung 392

und Mose sagte zu ihnen: Hort, ihr Meuterer, kénnen wir
euch wohl aus diesem Felsen Wasser flieflen lassen? Dann hob er
seine Hand hoch und schlug mit seinem Stab zweimal auf den Felsen.
Da stromte Wasser heraus, viel Wasser, und die Gemeinde und ihr
Vieh konnten trinken. Der Herr aber sprach zu Mose und Aaron:
Weil ihr mir nicht geglaubt habt und mich vor den Augen der
Israeliten nicht als den Heiligen bezeugen wolltet, darum werdet ihr
dieses Volk nicht in das Land hineinfithren, das ich ihm geben will.
Num 20, 7-12

In dieser, der sog. priesterschriftlichen Erzihlung vom Wasser aus dem Felsen
fillt ein Zug ins Auge, der in der alteren Darstellung des gleichen Ereignisses
im Buch Exodus (Ex 17, 1-7) noch nicht begegnet: Mose zweifelt an der Macht
Gottes.

Wir stofien hier wohl auf den Versuch, die eigentiimliche Tatsache zu erkliren,
warum Mose nicht selbst die Israeliten ins Gelobte Land gefiihrt hat. Die Ant-
wort ist: Weil er gezweifelt hat. —~ Wir werden an anderer Stelle einer anderen
Erklarung begegnen.

Es scheint erstaunlich, dafl in dem Bild, das Israel von Mose hatte, dieser Zug
des Versagens vor Gott auftaucht. Es zeigt, wie menschlich die Gestalt des Mose
geblieben ist.

Der Text gibt keinerlei ndhere Angaben dariiber, warum Mose gerade in
dieser Situation gezweifelt hat. Es wire abwegig, psychologisierende Vermutun-
gen anzustellen. Was bleibt, ist die Anklage Gottes: Weil ihr mir nicht ver-
trautet . ..

Offenbar geht es um diesen Mangel an Vertrauen, von dem die Heilige Schrift
nicht selten spricht. Uber diesen Zweifel an Gott, von dem nach unserer Er-
zahlung auch Mose nicht verschont blieb, wollen wir nachdenken.

1. Zweifel an Gott entsteht, wo die Dinge, die den Menschen umgeben, so stark
und imposant sich aufdringen, daf sie allein Giiltigkeit nnd Madcht fiir ihn be-
anspruchen. Es kann ihre faszinierende Kraft sein, in deren Licht und Warme
alles andere aufgesogen wird; es kann auch ihre bedrohende und existenzgefihr-
dende Macht sein, die den Menschen ins Bodenlose zu stiirzen scheint.

In beiden Fallen wird der Blick auf die Wirklichkeit Gottes verstellt. Soweit
der Name Gottes dann Uberhaupt noch begegnet — so bei Mose, der in Gottes
Namen sprechen und handeln soll —, breitet sich der Zweifel aus, der Zweifel
daran, ob angesichts der erfahrenen Wirklichkeit noch real Verlaf sein kann
auf jenen Gott, der sich der zugreifenden Erfabrung entziebt.

2. Man kann versuchen, den Zweifel in schwarzen Farben darzustellen als etwas,
das dem Gesetz des Glaubens schlechterdings zuwiderlduft. Das mag auch stimmen
— objektiv betrachtet.

Der wirkliche Mensch aber ist anders. Hier kann es sogar eine Gefahr bedeu-
ten, den Zweifel vollstindig verbannen zu wollen. Er stellt sich dann in ande-
rem Gewand wieder ein (z. B. Ketzerverfolgungen als Zeichen eigener, aber
uneingestandener Unsicherheit, die den Stindenbock sucht, u. 4.).



Einiitbung und Weisung 393

Tatsachlich begleitet der Zweifel den Glauben vieler Menschen zeitweise oder
ein Leben lang. Fast urbildhaft steht hier die Gestalt des Mannes, der Jesus um
die Heilung seines Sohnes bittet und zugleich bekennt: Ich glaube, hilf meinem
Unglauben! (Mk 9, 24).

Der zweifelnde Glaube solcher Menschen (offenbar auch des Mose) ist kein Un-
glaube einfachhin, sondern Glaube auf dem Weg, Glaube, der glauben will, aber
nicht mehr oder noch nicht kann.

Reinhold Schneider hat einmal von der Fruchtbarkeit des Zweifels fiir den
Glauben gesprochen. ,Es missen Tod und Zweifel in der Kirche sein. Vor ihren
Toren bedeuten sie wenig, sind sie Giberall. Aber hier! Welche Konzeption der
Kirche, die Raum fiir solche Schmerzen, solche Haltungen hat.“

Worin liegt diese Fruchtbarkeit des Zweifels? Vielleicht hierin: er ist ein Pfahl
im Fleisch der Sicherheit des Glaubens. Der Zweifel stofit und verletzt den Glau-
ben — und gerade so verhindert er, dal Glaube zum harmlosen Besitz wird,
gerade so erfahrt der Glaube seine duflerste Entmachtung und Armut.

3. Wie lafit sich der Zweifel ,in der Kirche® vom Zweifel ,vor ihren Toren”
unterscheiden? Anders gefragt: Wo ist Zweifel, der glauben will, aber wie er-
blindet ist — und wo ist Zweifel Zeichen des erloschenen Glaubens, des wirklichen
Unglaubens?

Wie immer wird das an den Friichten abzulesen sein. Zweifel, der auf dem
Weg zum Unglauben ist, wird sich briisten. Er wird seiner selbst gewiff sein
und an sich selbst nicht zweifeln. In seiner Kritik wird er hart und hamisch sein
und iiber die lachen, die sich ihm nicht anschliefen.

Zweifel ,in der Kirche® — das ist der Glaube, von dem Marie Noél in ihren
Tagebuch-Notizen schreibt: ,Ich versnche, in allem zu handeln, als hatte ich
Glauben und Liebe. Das ist eine Art von Treue gegen einen Abwesenden.”

Das ist der Glaube, der die Not der Menschen mittragt — auch dort, wo kein
Licht sich zeigt. Das ist der Glaube, der Hoffnung weckt durch seine Art zu
leben — auch dann, wenn das Licht der eigenen Hoffnung ganz abgebrannt ist.

1. F. Gorres schreibt irgendwo: ,,,Wenn sie hinausgegangen ist, bleibt immer
noch eine Weile ein heller Fleck dort, wo sie gesessen ist’, schrieb mir eine
Freundin von einer Frau, die sich selbst fiir einen Abgrund der Finsternis halt.”

4. Fragen an mich: Wo begegnet mir in meinem Leben der Zweifel an Gott?
Tritt er eher im Bereich des dogmatischen Glaubens auf oder angesichts der Er-
fahrung des Lebens? Wie bin ich anderen begegnet, die in Zweifeln steckten?
Habe ich ihnen helfen kénnen?

Eins mit den Menschen

Der Herr sprach zu Mose: Geh, steig hinunter, denn dein Volk, das
du aus Agypten heraufgefiihrt hast, 1duft ins Verderben! Schuell sind
sie von dem Weg abgewichen, den ich ihnen vorgeschrieben habe. Sie
haben sich ein Kalb aus Metall gegossen und werfen sich vor ihm
zu Boden. Sie bringen ihm Schlachtopfer dar und sagen: Das sind
deine Gotter, Israel, die dich aus Agypten heraufgefithrt haben.



Einiibung und Weisung 394

Weiter sprach der Herr zu Mose: Ich habe dieses Volk durchschaut:
Ein stérrisches Volk ist es. Jetzt 1all mich, damit mein Zorn gegen sie
entbrenne und sie verzehre. Dich aber will ich zu einem grofien Volk
machen. Da versuchte Mose, den Herrn, seinen Gott zu besinftigen,
und sagte: Warum, Herr, ist dein Zorn gegen dein Volk entbrannt?
Du hast es doch mit grofler Macht und starker Hand aus Agypten
herausgefiihrt. Sollen etwa die Agypter sagen konnen: In bdser
Absicht hat er sie herausgefithrt, um sie im Gebirge umzubringen
und sie vom Erdboden verschwinden zu lassen? Laf ab von deinem
Zorn und laR dich das Bése reuen, das du deinem Volk antun woll-
test! Denk an deine Knechte, an Abraham, Isaak und Israel, denen
du mit einem Eid bei deinem eigenen Namen zugesichert und ge-
sagt hast: Ich will eure Nachkommen zahlreich machen wie die
Sterne am Himmel, und: Dieses ganze Land, von dem ich gespro-
chen habe, will ich euren Nachkommen geben, und sie sollen es fiir
immer besitzen. Da lief} sich der Herr das Bose reuen, das er seinem
Volk angedroht hatte.

Ex 32, 7-14

Dieses Gesprich zwischen Gott und Mose findet statt, als Mose auf dem Berg ist,
um das Gesetz zu empfangen, und Israel am Fufl des Berges — durch das lange
Warten ermiidet — ein Stierbild errichtet hat, als Symbol eines Gottes, der den
Sinnen zuginglich und greifbar ist. — Die Errichtung des Bildes bedeutet Abfall
von dem Gott, der mit Israel den Bund geschlossen hat.

Das Gesprach enthiillt ein ganz ungewdhnliches Bild von Gott und vom Men-
schen. Wir sind versucht zu sagen: Die Rollen sind vertauscht: Gott hat die
Hoffnung aufgegeben mit diesem Volk, Mose nicht!

Mose argumentiert mit Gott: er weist ihn auf sein Ansehen bei den Agyptern
hin, erinnert ihn an seine Verheiflungen an Abraham, Isaak und Jakob
(= Israel). Vollig iibergeht Mose das Angebot Gottes, Mose selbst zum Stamni-
vater eines neuen Volkes zu machen — anstelle Israels. (Ausdriicklich heifdt es
spater im Munde des Mose: Vergib ihnen ihre Siinde, wenn nicht, dann tilge
mich aus deinem Buch! Ex 32, 32; vgl. R6m 9, 3 — Paulus.)

Der Mensch, den Goit zum Fiithrer seines Volkes gewihlt hat, steht fiir dieses
Volk — das auch ihn verraten hat - ein, bedingungslos, gegen sein eigenes
Interesse. Solidarisch mit den Menschen, ergreift er die Position der Menschen
gegen Gott. Er appelliert an Gott gegen Gott.

Uns erscheint das eine ungeheuerliche Vorstellung. Was fiir ein Bild von Gott
entsteht hier? Mufl der Mensch Gott zur Barmherzigkeit und zum Verzeihen tiber-
reden?

Tatsdchlich haben wir hier eine der Stellen im Alten Testament vor uns, die in
ganz auflerordentlicher Weise menschlich von Gott sprechen. Es ist wichtig, sich
iiber das eigentliche Anliegen solcher Aussagen klarzuwerden.

»Die Menschengestaltigkeit ist keine Vermenschlichung ... Vielmehr sollen
sie (die menschenartigen Veranschaulichungen) Gott den Menschen zuginglich
machen ... Sie verwehren den Irrtum, als sei Gott eine ruhende unbeteiligte



Einiibung und Weisung 395

abstrakte Idee. Gott ist personhaft, voll Willen, in reger Auseinandersetzung
befindlich, zu seiner Mitteilung bereit, fiir den Anstofl an menschlicher Siinde
und das Flehen menschlicher Bitte und das Weinen iber menschliche Schuld
offen; mit einem Wort: Gott ist ein lebendiger Gott“ (L. Kohler).

Mit diesem vom Abfall seines Volkes betroffenen Gott spricht Mose. Und in
dieser Auseinandersetzung schligt er sich auf die Seite derer, die Unrecht getan
haben, tritt fir sie ein.

Wie kann diese Gestalt des Mose heute zu uns sprechen?

1. Sie stellt uns die Frage, wie sehr uns an den Menschen liegt, mit denen wir
leben und fiir die wir vielleicht sogar besondere Verantwortung haben. Es gibt
hier die Versuchung, Grenzen fiir Nachsicht und Verzeihen zu ziehen: Wenn
dieses oder jenes geschihe, dann gabe es keinen Weg zuriick ... so oder so
dhnlich sprechen wir.

Es mag sein, dafl uns irgendwann die seelischen Krifte ausgehen, um eine
schwere Situation noch zu ertragen — aber die Grenze psychologischer Belastbar-
keit und Tragfihigkeit darf nicht zur Grenze unserer Hoffnung fireinander
werden.

Es darf auch nicht geschehen, dafl wir die Grenze, die wir geneigt sind zu
ziehen, mit irgendeinem gottlichen Gesetz (das wir vermeintlich kennen!) zu
legitimieren versuchen. Hier spricht die Gestalt des Mose unerbittlich: Wenn du
sie nicht willst, dann mich auch nicht! Wenn schon Gesetz, dann dieses. Hier
wird Solidaritét mit Menschen in groflem Ernst gelebt.

Kein Zweifel, daf in solcher Solidaritit — vor Gott! — die Gefahr aller Religion
endgiiltig gebannt ist, die Gefahr, einen Gott fiir mich zu haben, cinen Gott,
dessen Interesse fiir die anderen mich nichts angeht.

2. Solche Solidaritit mit den Menschen setzt sich zwischen alle Stiihle. Mose,
der sich bei Gott fiir Israel einsetzt, muf sich bei Israel fiir Gott einsetzen.
Beide Male gerit er in Schwierigkeiten.

Es gehort grofle Niichternheit dazu, solidarisch mit den Menschen vor Gott zu
sein. Fast unausweichlich wird sich der Eindruck einstellen, zwischen den Fron-
ten zu stehen und zu keiner zu gehdren — wie Jesus, der zuletzt zwischen Himmel
und Erde hing, ausgestofen von den Menschen, noch nicht angenommen von
Gott.

Die Niichternheit, die erforderlich ist fiir solche Solidaritit, ist die Haltung, die
die Not dieser Sitvation klar erkennt und dennoch bereit ist, die Spannung aus-
zuhalten. Das kann manchmal furchtbar schwer werden. Aber wenn wir nicht
flichen, kann eine grofle, befreiende Gewiflheit uns ergreifen: Wir sind wirklich
abgesprungen von uns selbst.

3. Fragen: In welcher Situation wird mir das Ertragen anderer Menschen am
schwersten? Habe ich mich schon einmal eingesetzt fiir einen oder mehrere
Menschen, deren Verhalten ich nicht billigen kann?

(Eine Fortsetzung der Mose-Meditationen erscheint in Heft 1, 1977.)
Klaus Grive MSC





