
Gottes Mit-Leid mit uns Menschen 
Bernardin Sdiellenberger OCSO, Abtei Mariawald 

Voll Erbarmen hört das Flehen 
Gott auf hohem Himmelsthron. 
Alles Fleisch soll nunmehr sehen 
Gottes Heil durch Gottes Sohn. 

In diesen vier Zeilen eines unserer Adventslieder ist formuliert, was wir 
alljährlich an Weihnachten feiern dürfen. Die Menschheit ist in einer 
Situation des hilflosen Suchens, der verzweifelten Anstrengung, der Sehn- 
sucht nach Zuständen und Verhältnissen, die ganz anders sind als diejeni- 
gen, die wir vorfinden und in die wir eingesperrt sind. Im Lied wird ge- 
sagt, daß die Menschheit •fleht". Vielleicht kann man das von der heutigen 
Menschheit nicht mehr so einfach sagen: sie ist in einer noch schlimmeren 
Lage. Wer fleht, der weiß noch klar um seine Situation, und er kennt je- 
manden, an den er sich wenden kann, wenn seine eigenen Mittel und Wege 
erschöpft sind. Aber heute verweigern viele diese Wendung zu Gott hin, aus 
Gleichgültigkeit oder Selbstgenügsamkeit vielleicht; oder sie kennen ihn 
nicht oder glauben ihn nicht zu kennen. Nicht selten stilisieren sie ihre Hoff- 
nungslosigkeit hoch zu einer heroischen Haltung, zur trotzigen Freude am 
Absurden, oder zur •Großen Weigerung", dieses Leben und seine Spiel- 
regeln weiter mitzumachen. Aber ist im Grunde nicht selbst dieser Zustand 
vor Gott ein •Flehen", ein Schrei nach Erlösung? 

Und Gott, •auf hohem Himmelsthron" zwar, unfaßbar und ganz anders 
als jedes Menschengemächte, dieser Gott bleibt nicht gleichgültig-erhaben 
in seinen himmlischen, zeitlosen Sphären, in einer ewigen, unerschütter- 
lichen Ruhe, sondern •voll Erbarmen hört (er) das Flehen" und läßt durch 
seinen Sohn •alles Fleisch" sein Heil schauen. 

In •Gottes Sohn" wird uns Gottes Erbarmen sichtbar. Was uns da zuteil 
wird, ist nicht die Barmherzigkeit eines Reichen, dem ein armer Teufel leid 
tut, und der sich deshalb kurz einmal huldvoll zu ihm hinabbeugt. So tun 
Menschen gern, die aus dem Helfen und Almosengeben eine erhabene 
Geste machen können, durch die sie in ihrer Herrlichkeit nur bestätigt wer- 
den. 

Gott hat sich nicht so verhalten. Paulus sagt uns, Christus habe nicht auf 
seinem Gott-sein bestanden, sondern er habe es ganz abgelegt, habe 
Knechtsgestalt angenommen und sei uns in allem gleich geworden (vgl. 
Phil 2, 6-8). Gott hatte Mit-Leid mit uns im buchstäblichen Sinn des 
Wortes: Er hat mit uns gelitten, als einer von uns. 



Bernardin Schellenberger 402 

Im Hebräischen ist ein Wort für Barmherzigkeit und Mitleid das Wort 
•rachamim". Das ist die Mehrzahlform des Wortes •rechem"; •rechem" 
aber heißt •Eingeweide", •Gedärm". •Mitleid", •rachamim", ist das, was 
eine Mutter empfindet, wenn ihr Kind, ihr eigen Fleisch und Blut, ihr •Ein- 
geweide" in Gefahr ist. So heißt es von der einen der beiden Frauen, die 
vor König Salomo um das neugeborene Kind stritten, in der wortgetreuen 
Übersetzung von Buber: •Da sprach das Weib, dessen Sohn das Lebendige 
war, zum König, denn ihr Eingeweid erglühte um ihren Sohn: Ach, mein 
Herr, gebt das lebendige Kindlein ihr, aber töten, nimmer dürft ihr es tö- 
ten!" (lKön3,26). 

•Mitleid", •rachamim", ist auch das, was leibliche Geschwister, die aus 
demselben Fleisch sind, füreinander empfinden. So heißt es im Buch Gene- 
sis von Josef, als er seinen jüngsten Bruder sah: •Und eilig - denn sein 
Eingeweide glühte seinem Bruder zu, er mußte weinen - kam Josef in die 
Kammer und weinte dort" (Gen 43, 30). 

Das hier geschilderte Mitleid ist nicht eine Haltung aus Distanz, sondern 
das Empfinden, ganz tief und elementar verbunden, ein Fleisch, ein Orga- 
nismus zu sein. Und aus diesem physischen, die Eingeweide aufwühlenden 
Sich-eins-Wissen und -Fühlen erwächst das Da-Sein und Eintreten für den 
andern; denn im andern wird mein eigen Fleisch und Blut getroffen oder 
beschenkt. 

Dieses Sich-eins-Wissen gibt es nicht nur unter Menschen, unter Bluts- 
verwandten, sondern Gott hat das selbe tiefe und intensive Verwandt- 
schaftsgefühl mit den Menschen. Darum kann Jesaja in einer Stunde der 
Verlassenheit zu Gott rufen: •Wo ist dein Eifer, dein Heldentum, das Re- 
gen deiner Eingeweide, daß sie sich mir vorenthalten?" (Jes 63, 15). Der 
Prophet kann so sprechen, weil er früher erfahren hat, wie Gottes Sym- 
pathie mit dem Menschen aussieht; wie Gottes Innerstes und Tiefstes mit 
dem Menschen empfindet, glüht, leidet, frohlockt. 

Im griechischen Neuen Testament kommt in der Wahl der Worte die 
gleiche Gedankenverbindung zum Ausdruck. Auch da ist der Begriff für 
•Mitleid" mit dem Begriff für •Eingeweide" verbunden (•splanchna ele- 
ous"), und das hat an einigen Stellen selbst in die lateinische Übersetzung 
hinüber fortgewirkt. Eine Stelle ist allen, die das lateinische Brevier gebe- 
tet haben oder beten, aus dem Lobgesang des Zacharias, dem •Benedictus" 
geläufig, diesem vielleicht ältesten uns erhaltenen Weihnachtslied der frü- 
hen Kirche, wo von den •viscera misericordiae Dei nostri", von den •Ein- 
geweiden der Barmherzigkeit unseres Gottes" die Rede ist (Lk 1, 78). Aber 
auch an zahlreichen anderen Stellen ist dieses Wort verwendet. Im Gleich- 
nis vom verlorenen Sohn heißt es: •Sein Vater sah ihn von weitem, und 
sein Eingeweide glühte auf" (Lk 15, 20); und im Gleichnis vom Barmher- 



Gottes Mit-Leid mit uns Menschen 403 

zigen Samariter: •Ein Samariter kam zu ihm (dem halbtot Geschlagenen), 
sah ihn, und sein Eingeweide glühte ihm zu" (Lk 10, 33). 

Diese ungewohnte wörtliche Übersetzung klingt etwas merkwürdig, aber 
sie hilft uns, das zu erfassen, was •Barmherzigkeit", •Erbarmen", •Mit- 
leid" in der Heiligen Schrift bedeutet: Derjenige, der •Mit-Leid" hat, ist 
von der Not des anderen in seinem tiefsten Wesen erschüttert und betrof- 
fen, es wühlt in ihm vor Mit-Schmerz; er nimmt daran so sehr Anteil, daß 
die Last des anderen seine eigene Last wird. 

Die Frohe Botschaft von Weihnachten besagt: Gott hat in dieser Weise 
unsere Last als die seine angenommen. Seine Liebe ist ein Mit-Leiden mit 
uns Menschen; und folgerichtig führt sie dazu, daß Gott ganz einer von uns, 
daß er Mensch wird, daß er das Leiden der Menschen mitträgt und ihren 
Tod mitstirbt. 

Was das Leiden und Sterben für uns Menschen so schwer macht, ist - 
neben der bohrenden, quälenden Frage nach seinem Sinn - die Einsam- 
keit, in die es uns führt; das Empfinden, daß wir damit all eingelassen sind 
und daß niemand uns verstehen und begleiten kann oder will. Diesen Bann 
des Alleingelassenseins hat Gott durch Jesus Christus aufgehoben. Seine 
•Eingeweide glühen", wenn wir leiden, wenn wir schwer tragen an der 
Last unseres Lebens, wenn wir verwundet und zerschlagen am Wegrand 
liegen. Gott leidet in seinem Sohn Jesus Christus mit uns, er leidet durch 
uns und in uns. 

Wo ein Mensch diese Frohe Botschaft von innen her erfaßt, da sind seine 
Einsamkeit, sein Schmerz und sein Leid nicht einfach weggenommen, aber 
ein Keim des Friedens und der Freude geht mitten darin auf. Dieser Friede 
und diese Freude müssen unsagbar tiefer und anders sein als das, was wir 
uns gemeinhin unter Frieden und Freude vorstellen. Menschen, die das er- 
fahren haben, werden von der Dynamik des göttlichen Mit-Leidens derart 
erfaßt, daß sie nun ihrerseits das Mit-Leid als den Ort der besonderen 
Nähe Gottes suchen. Paulus hat sich die Gemeinschaft mit den Leiden Chri- 
sti gewünscht, weil er darin die Macht seiner Auferstehung erfahren hat 
(Phil 3, 10), und viele Heilige, wenn nicht alle, haben Kreuz und Leid ge- 
radezu gesucht, weil es ihnen zum Mit-Leiden und Mit-Verherrlichtwerden 
mit Christus geworden ist. Sie hatten ihre •Freude an jeder Schwachheit, 
an Mißhandlungen und Nöten, an Verfolgungen und Ängsten", die sie für 
und mit Christus ertrugen; denn wenn sie schwach waren, empfanden sie 
eine eigentümliche innere Stärke (vgl. 2 Kor 12,10). 

Ihr Mit-Leid war indes nicht auf den Raum der Zweisamkeit mit Chri- 
stus beschränkt, sondern als ihr Ich-Gehäuse erst einmal durch diese Erfah- 
rung aufgesprengt war, hat sich ihr Mitleid auf alle Menschen, ja auf die 
ganze Kreatur ausgeweitet. •Wer ist schwach, und ich wäre es nicht mit 



Corona Bamberg 404 

ihm? Wer wird vom Bösen angefochten, ohne daß ich glühte?" hat Paulus 
ausgerufen (2 Kor 11, 29), und im Kolosserbrief ermahnt er uns: •Ihr seid 
Auserwählte Gottes, Heilige, Geliebte; und darum legt euch Eingeweide 
des Mitleids zu!" (3,12). •Denn", so heißt es im gleichen Sinn im 1. Johan- 
nesbrief, •wenn einer sieht, daß sein Bruder in Not ist, und er verschließt 
seine Eingeweide vor ihm" - •und es schlägt sich ihm nicht auf den Ma- 
gen", könnten wir vielleicht für unseren Sprachgebrauch übersetzen -, •wie 
kann in dem die Liebe Gottes bleiben?" (3, 17). 

Weihnachten feiern: das sollte heißen, sich vom Mit-Leid unseres Gottes 
neu und tief beeindrucken und beschenken lassen und dieses Mit-Leid wei- 
terschenken an andere, damit die Last der Isolierung und der Einsamkeit 
für die Menschen in unserer Umgebung leichter wird. •Alles Fleisch" sollte 
•sehen Gottes Heil durch Gottes Sohn", sollte die •Güte und Menschen- 
liebe Gottes, unseres Retters" erfahren (vgl. Tit 3, 4), die uns in Jesus 
Christus geschenkt worden ist. 

Freude am Glauben • wer glaubt uns das? 
Corona Bamberg OSB, Abtei Herstelle1 

Friedrich Nietzsches •Erlöster müßten sie mir aussehen, die Erlösten", hat 
eine neue Variante bekommen. Einem Test zufolge, den Frau Prof. Noelle- 
Neumann kürzlich an katholischen Christen durchgeführt hat, scheinen 
Kirche und Lebensfreude nicht gut miteinander auszukommen. Unter dem 
Titel: •Lebensfreude - kein Thema für die Kirche?" hat die Leiterin des 
Aliensbacher Demoskopischen Instituts dieses Ergebnis vor dem Zentral- 
komitee der deutschen Katholiken im Herbst 1973 zur Debatte gestellt2. 

Was läßt sich des näheren am Bewegungs- und Mienenspiel von Katholi- 
ken ablesen? Frau Noelle-Neumann (bzw. der jeweilige Interviewer) 
notiert zunächst 5 positive und 5 negative Merkmale: •... ob der Blick des 
Befragten frei oder eher ausweichend, ob die Mundwinkel eher aufwärts 

1 Der hier veröffentlichte Vortrag wurde am 25. 10. 1976 in Höxter/Weser in der Reihe 
•Montagabendgespräche" gehalten. Der Vortragsstil wurde um der größeren Unmittel- 
barkeit willen nach Möglichkeit beibehalten. 
2 Vgl. Herderkorrespondenz, Januar 1974, S. 41 ff. 




