Gottes Mit-Leid mit uns Menschen
Bernardin Schellenberger OCSO, Abtei Mariawald

Voll Erbarmen hort das Flehen
Gott auf hohem Himmelsthron.
Alles Fleisch soll nunmehr sehen
Gottes Heil durch Gottes Sohn.

In diesen vier Zeilen eines unserer Adventslieder ist formuliert, was wir
alljahrlich an Weihnachten feiern diirfen. Die Menschheit ist in einer
Situation des hilflosen Suchens, der verzweifelten Anstrengung, der Sehn-
sucht nach Zustinden und Verhaltnissen, die ganz anders sind als diejeni-
gen, die wir vorfinden und in die wir eingesperrt sind. Im Lied wird ge-
sagt, dafl die Menschheit ,fleht“. Vielleicht kann man das von der heutigen
Menschheit nicht mehr so einfach sagen: sie ist in einer noch schlimmeren
Lage. Wer fleht, der weifl noch klar um seine Situation, und er kennt je-
manden, an den er sich wenden kann, wenn seine eigenen Mittel und Wege
erschopft sind. Aber heute verweigern viele diese Wendung zu Gott hin, aus
Gleichgiiltigkeit oder Selbstgeniigsamkeit vielleicht; oder sie kennen ihn
nicht oder glauben ihn nicht zu kennen. Nicht selten stilisieren sie ihre Hoff-
nungslosigkeit hoch zu einer heroischen Haltung, zur trotzigen Freude am
Absurden, oder zur ,Groflen Weigerung“, dieses Leben und seine Spiel-
regeln weiter mitzumachen. Aber ist im Grunde nicht selbst dieser Zustand
vor Gott ein ,Flehen®, ein Schrei nach Erlésung?

Und Gott, ,auf hohem Himmelsthron® zwar, unfaflbar und ganz anders
als jedes Menschengemachte, dieser Gott bleibt nicht gleichgiiltig-erhaben
in seinen himmlischen, zeitlosen Sphdren, in einer ewigen, unerschiitter-
lichen Ruhe, sondern ,voll Erbarmen hort (er) das Flehen* und 148t durch
seinen Sohn ,alles Fleisch sein Heil schauen.

In ,,Gottes Sohn“ wird uns Gottes Erbarmen sichtbar. Was uns da zuteil
wird, ist nicht die Barmherzigkeit eines Reichen, dem ein armer Teufel leid
tut, und der sich deshalb kurz einmal huldvoll zu ihm hinabbeugt. So tun
Menschen gern, die aus dem Helfen und Almosengeben eine erhabene
Geste machen kénnen, durch die sie in ihrer Herrlichkeit nur bestitigt wer-
den.

Gott hat sich nicht so verhalten. Paulus sagt uns, Christus habe nicht auf
seinem Gott-sein bestanden, sondern er habe es ganz abgelegt, habe
Knedhtsgestalt angenommen und sei uns in allem gleich geworden (vgl.
Phil 2,6-8). Gott hatte Mit-Leid mit uns im buchstiblichen Sinn des
Wortes: Er hat mit uns gelitten, als einer von uns.



Bernardin Schellenberger 402

Im Hebraischen ist ein Wort fiir Barmherzigkeit und Mitleid das Wort
,rachamim®. Das ist die Mehrzahlform des Wortes ,rechem“; ,rechem®
aber heifit ,Eingeweide®, ,Gedirm“. ,Mitleid“, ,rachamim®, ist das, was
eine Mutter empfindet, wenn ihr Kind, ihr eigen Fleisch und Blut, ihr , Ein-
geweide“ in Gefahr ist. So heifit es von der einen der beiden Frauen, die
vor Konig Salomo um das neugeborene Kind stritten, in der wortgetreuen
Ubersetzung von Buber: ,Da sprach das Weib, dessen Sohn das Lebendige
war, zum Konig, denn ihr Eingeweid erglithte um ihren Sohn: Ach, mein
Herr, gebt das lebendige Kindlein ihr, aber toten, nimmer diirft ihr es t6-
ten!“ (1 Kon 38, 26).

,Mitleid“, ,rachamim®, ist auch das, was leibliche Geschwister, die aus
demselben Fleisch sind, firreinander empfinden. So heifit es im Buch Gene-
sis von Josef, als er seinen jiingsten Bruder sah: ,Und eilig — denn sein
Eingeweide gliihte seinem Bruder zu, er mufite weinen — kam Josef in die
Kammer und weinte dort” (Gen 43, 30).

Das hier geschilderte Mitleid ist nicht eine Haltung aus Distanz, sondern
das Empfinden, ganz tief und elementar verbunden, ein Fleisch, ein Orga-
nismus zu sein. Und aus diesem physischen, die Eingeweide aufwithlenden
Sich-eins-Wissen und -Fiihlen erwichst das Da-Sein und Eintreten fiir den
andern; denn im andern wird mein eigen Fleisch und Blut getroffen oder
beschenkt.

Dieses Sich-eins-Wissen gibt es nicht nur unter Menschen, unter Bluts-
verwandten, sondern Gott hat das selbe tiefe und intensive Verwandt-
schaftsgefiihl mit den Menschen. Darum kann Jesaja in einer Stunde der
Verlassenheit zu Gott rufen: , Wo ist dein Eifer, dein Heldentum, das Re-
gen deiner Eingeweide, daf} sie sich mir vorenthalten?” (Jes 63, 15). Der
Prophet kann so sprechen, weil er frither erfahren hat, wie Gottes Sym-
pathie mit dem Menschen aussieht; wie Gottes Innerstes und Tiefstes mit
dem Menschen empfindet, gliiht, leidet, frohlockt.

Im griechischen Neuen Testament kommt in der Wahl der Worte die
gleiche Gedankenverbindung zum Ausdruck. Auch da ist der Begriff fiir
»Mitleid“ mit dem Begriff fiir ,Eingeweide“ verbunden (,splanchna elé-
ous“), und das hat an einigen Stellen selbst in die lateinische Ubersetzung
hiniiber fortgewirkt. Eine Stelle ist allen, die das lateinische Brevier gebe-
tet haben oder beten, aus dem Lobgesang des Zacharias, dem ,Benedictus®
geliufig, diesem vielleicht ltesten uns erhaltenen Weihnachtslied der fri-
hen Kirche, wo von den ,viscera misericordiae Dei nostri®, von den ,Ein-
geweiden der Barmherzigkeit unseres Gottes“ die Rede ist (Lk 1, 78). Aber
auch an zahlreichen anderen Stellen ist dieses Wort verwendet. Im Gleich-
nis vom verlorenen Sohn heiflt es: ,Sein Vater sah ihn von weitem, und
sein Eingeweide gliihte auf (Lk 15, 20); und im Gleichnis vom Barmher-



Gottes Mit-Leid mit uns Menschen 403

zigen Samariter: ,Fin Samariter kam zu ihm (dem halbtot Geschlagenen),
sah ihn, und sein Eingeweide glithte ihm zn“ (Lk 10, 33).

Diese ungewohnte wortliche Ubersetzung klingt etwas merkwiirdig, aber
sie hilft uns, das zu erfassen, was ,Barmherzigkeit®, ,Erbarmen®, ,Mit-
leid“ in der Heiligen Schrift bedeutet: Derjenige, der ,Mit-Leid* hat, ist
von der Not des anderen in seinem tiefsten Wesen erschiittert und betrof-
fen, es withlt in ihm vor Mit-Schmerz; er nimmt daran so sehr Anteil, dafy
die Last des anderen seine eigene Last wird.

Die Frohe Botschaft von Weihnachten besagt: Gott hat in dieser Weise
unsere Last als die seine angenommen. Seine Liebe ist ein Mit-Leiden mit
uns Menschen; und folgerichtig fithrt sie dazu, dafl Gott ganz einer von uns,
daf er Mensch wird, daf} er das Leiden der Menschen mittragt und ihren
Tod mitstirbt.

‘Was das Leiden und Sterben fiir uns Menschen so schwer macht, ist —
neben der bohrenden, quélenden Frage nach seinem Sinn — die Einsam-
keit, in die es uns fiithrt; das Empfinden, dafl wir damit alleingelassen sind
und daf} niemand uns verstehen und begleiten kann oder will. Diesen Bann
des Alleingelassenseins hat Gott durch Jesus Christus aufgehoben. Seine
»Lingeweide glithen“, wenn wir leiden, wenn wir schwer tragen an der
Last unseres Lebens, wenn wir verwundet und zerschlagen am Wegrand
liegen. Gott leidet in seinem Sohn Jesus Christus mit uns, er leidet durch
uns und in uns.

Wo ein Mensch diese Frohe Botschaft von innen her erfafit, da sind seine
Einsamkeit, sein Schmerz und sein Leid nicht einfach weggenommen, aber
ein Keim des Friedens und der Frende geht mitten darin auf. Dieser Friede
und diese Freude missen unsagbar tiefer und anders sein als das, was wir
uns gemeinhin unter Frieden und Freude vorstellen. Menschen, die das er-
fahren haben, werden von der Dynamik des gottlichen Mit-Leidens derart
erfallt, dafl sie nun ihrerseits das Mit-Leid als den Ort der besonderen
Nihe Gottes suchen. Paulus hat sich die Gemeinschaft mit den Leiden Chri-
sti gewiinscht, weil er darin die Macht seiner Auferstehung erfahren hat
(Phil 3, 10), und viele Heilige, wenn nicht alle, haben Kreuz und Leid ge-
radezu gesucht, weil es ihnen zum Mit-Leiden und Mit-Verherrlichtwerden
mit Christus geworden ist. Sie hatten ihre ,Freude an jeder Schwadhheit,
an Miffhandlungen und Néten, an Verfolgungen und Angsten®, die sie fiir
und mit Christus ertrugen; denn wenn sie schwach waren, empfanden sie
eine eigentiimliche innere Starke (vgl. 2 Kor 12, 10).

Ihr Mit-Leid war indes nicht auf den Raum der Zweisamkeit mit Chri-
stus beschrankt, sondern als ihr Ich-Gehause erst einmal durch diese Erfah-
rung aufgesprengt war, hat sich ihr Mitleid auf alle Menschen, ja auf die
ganze Kreatur ausgeweitet. , Wer ist schwach, und ich wire es nicht mit



Corona Bamberg 404

ihm? Wer wird vom Bosen angefochten, ohne daf ich glithte?“ hat Paulus
ausgerufen (2 Kor 11, 29), und im Kolosserbrief ermahnt er uns: ,Ihr seid
Auserwihlte Gottes, Heilige, Geliebte; und darum legt euch Eingeweide
des Mitleids zu!“ (8, 12). ,Denn®, so heifit es im gleichen Sinn im 1. Johan-
nesbrief, ,wenn einer sieht, daf} sein Bruder in Not ist, und er verschliefit
seine Eingeweide vor ihm“ ~ ,und es schldgt sich ihm nicht auf den Ma-
gen“, konnten wir vielleicht fir unseren Sprachgebrauch iibersetzen —, , wie
kann in dem die Liebe Gottes bleiben?“ (3, 17).

‘Weihnachten feiern: das sollte heifien, sich vom Mit-Leid unseres Gottes
neu und tief beeindrucken und beschenken lassen und dieses Mit-Leid wei-
terschenken an andere, damit die Last der Isolierung und der Einsamkeit
fiir die Menschen in unserer Umgebung leichter wird. , Alles Fleisch® sollte
»sehen Gottes Heil durch Gottes Sohn“, sollte die ,,Glte und Menschen-
liebe Gottes, unseres Retters® erfahren (vgl. Tit 3, 4), die uns in Jesus
Christus geschenkt worden ist.

Freude am Glauben — wer glaubt uns das:

Corona Bamberg OSB, Abtei Herstelle!

Friedrich Nietzsches ,,Erloster mifiten sie mir aussehen, die Erlosten®, hat
eine neue Variante bekommen. Einem Test zufolge, den Frau Prof. Noelle-
Neumann kiirzlich an katholischen Christen durchgefiihrt hat, scheinen
Kirche und Lebensfreude nicht gut miteinander auszukommen. Unter dem
Titel: ,Lebensfreude — kein Thema fir die Kirche?“ hat die Leiterin des
Allensbacher Demoskopischen Instituts dieses Ergebnis vor dem Zentral-
komitee der deutschen Katholiken im Herbst 1973 zur Debatte gestellt®.
Was 1af}t sich des ndheren am Bewegungs- und Mienenspiel von Katholi-
ken ablesen? Frau Noelle-Neumann (bzw. der jeweilige Interviewer)
notiert zundchst 5 positive und 5 negative Merkmale: . . . ob der Blick des
Befragten frei oder eher ausweichend, ob die Mundwinkel eher aufwirts

1 Der hier verdffentlichte Vortrag wurde am 25. 10. 1976 in Héxter/Weser in der Reihe
~Montagabendgespriache® gehalten. Der Vortragsstil wurde um der gréfleren Unmittel-
barkeit willen nach Méglichkeit beibehalten.

2 Vgl. Herderkorrespondenz, Januar 1974, S. 41 ff.





