Freude am Glauben — wer glaubt uns das? 421

keit, des schrittweisen Sterbens. Er ist aber auch der Weg Jesu, der im Stall
begann und am Kreuz in jene dufierste Armut fithrte, die uns ,heute noch®
mit ihm im Paradies sein 1afit.

Was also soll geschehen? Die Frage des heutigen Abends bleibt gestellt,
sie bleibt als Stachel, und es wire schlimm, wenn wir uns dariiber beruhi-
gen konnten. Aber so wenig es hier Patentlosungen gibt, so wenig tiber-
haupt selbstgefertigte Losung: es gibt Erlosung. Die Frage, die wir Men-
schen offen lassen miissen, ist von Gott bereits beantwortet: seine Freude
ist unter uns ,erschienen”. Paulus nennt sie: ,, Gottes Gite und Menschen-
liebe“ (Tit 3, 4). Ihr Zeichen: ,ein Kind, in Windeln gewickelt und in einer
Krippe liegend® (Lk 2, 12). Der Weg dorthin: suchender, aufbrechender
Glaube, der mitten in der Nacht, vielleicht in der Wiiste, in der Frage und
in der Feier erfahren darf, dal ,kein Platz fiir Traurigkeit® mehr ist, weil
»der Geburtstag des Lebens“ angebrochen ist (Leo der Grofie).

Das allerdings mifite dann geschehen: dafl einer dem anderen weiter-
sagt, was er unterwegs erfahren hat, was Engel und Stern den Hirten und
Magiern be-deuteten. Geschehen miifite, dafl wir uns wie sie auftun fiir die
»sehr grofle Freude®, die uns — in aller Verhiillung dieser Zeit — kommt
von unserem Gott.

Kirche fiir die anderen

Medard Kehl S], Frankfurt/Main

Vor einigen Wochen hatte ich Gelegenheit, an der Primizfeier eines Mit-
bruders in einer sog. ,gut katholischen® Pfarrei teilzunehmen. Beim Ein-
zug wurde das bekannte Kirchenlied gesungen: ,Ein Haus voll Glorie
schauet®, dessen erste Strophe mit dem schénen Vers endet: ,,O 1af} im
Hause Dein uns all geborgen sein!“ An der Begeisterung, mit der alt und
jung dieses Lied sangen und mit der es auch sonst weithin in katholischen
Kirchen gesungen wird, lafit sich deutlich ablesen, dafi hier keineswegs ein
vergangenes Kirchenbild kultiviert wird. ,Kirche fiir die Glaubigen®,
Kirche als Heimat und bergender Raum fiir glaubende Menschen — das
ist und bleibt eine entscheidende, jederzeit giiltige Erfahrung des Chri-
sten von seiner Kirche. Daneben hat sich aber in den letzten Jahren, vor



Medard Kehl 422

allem seit dem II. Vatikanischen Konzil, eine Sicht der Kirche herausge-
bildet, die stirker ibhren missionarischen Charakter betont, die die Ge-
fahren einer gleichsam einseitig ,zentripetal“ orientierten Kirchlichkeit
durch das Korrektiv eines ,zentrifugalen“ Kirchenbildes beheben machte.
»Kirche fiir die anderen® — so 1aft sich etwas schlagwortartig diese Dimen-
sion gegenwartiger Kirchenerfahrung umschreiben. Wir wollen in unserem
Beitrag nur diesen Aspekt der Kirche darstellen, der natiirlich — um
nicht selbst wieder einseitig zu werden — der bleibenden Riickbindung an
die mehr institutionelle Dimension der Kirche bedarf, an ihre innerkirch-
lich geformte Identitdt: etwa durch die gottesdienstliche Verkiindigung,
durch das gemeinsame Glaubensbekenntnis, durch die Feier der Sakra-
mente, durch die hierarchische Struktur, durch die Diakonie in der Ge-
meinde und vieles andere!.

Was ist mit diesem programmatischen Wort ,Kirche fiir die anderen®
gemeint? Da ihm — wie jedem Modewort — eine gewisse Unschédrfe und
Mehrdeutigkeit eignet, sei zundchst kurz geklirt, was wir nicht darunter
verstehen.

Das Wort soll nicht zu einem elitiren Kirchenverstindnis verleiten, zu
einem Kirchenverstindnis, das sich primar auf ein Uberlegenheitsgefihl
der Kirche, auf die Unterscheidung oder sogar Trennung der Kirche von
.den anderen® stiitzt, etwa von den Menschen in ,anderen® Kulturen,
Religionen, Weltanschauungen, politischen Uberzeugungen, oder auch
von Menschen in ,anderen®, innerhalb der Kirche wenig reprédsentierten
gesellschaftlichen Situationen, etwa der Armut, der Unfreiheit, der Un-
gerechtigkeit, der Hoffnungslosigkeit (z. B. in der Dritten Welt), oder
einfachhin von den Menschen, die sich aus irgendwelchen Griinden nicht
zu den kirchlich integrierten Christen zdhlen. Bei dem Wort: ,Kirche fiir
die anderen“ liegt leicht das Vorstellungsmodell nahe: hier die Kirche
als Gebende, als Firsorgende, als Betreuende (gleichsam als ,Betreuungs-
kirche“, die sich herablassend den Menschen zuwendet) — dort die anderen
als Empfangende, als Objekt der Fiirsorge und Betreuung. Dieses Modell
ist jedoch abzulehnen. Denn damit wird im Grunde nur das iiberkomme-
ne, einseitige innerkirchliche Modell des Verhiltnisses von Amt und Ge-
meinde iiber die kirchlichen Grenzen hinaus projiziert: das Amt galt lange
als das einzig aktive Subjekt der Heilsvermittlung (in Wort und Sakra-
ment) - das Volk primdr als passives Objekt dieser Heilssorge. Die Gefahr

1 Der Verfasser hat diese institutionelle Dimension der Kirche in einer lingeren Mono-
graphie bearbeitet, so dafl sich im Rahmen des vorliegenden Beitrags eine eingehendere
Behandlung dieser Fragen woh! ertubrigt. Vgl. M. Kehl, Kirche als Institution. Zur theo-
logischen Begriindung des institutionellen Charakters der Kirche in der neueren deutsch-
sprachigen katholischen Ekklesiologie. Frankfurt 1976.



Kirche fiir die anderen 423

dieser Projektion besteht sicher auch heute noch in unserer Gesellschaft,
wo die Kirche zwar mit Recht auf die differenzierten Bediirfnisse der
Menschen eingeht und ihre speziellen Dienste anbietet (z. B. in Jugend-
arbeit, Erwachsenenbildung, Kranken-, Alten-, Gefangenen-, Militir-,
Polizei-Seelsorge usw.), wo es ihr aber z. T. immer noch wenig gelingt,
auf die wirklichen Fragen der Menschen hinzuhéren, sich davon in ithrem
eigenen Selbstverstdndnis betreffen und verindern zu lassen. Nur wo das
geniigend geschihe, wiren die Voraussetzungen geschaffen, die Menschen
selbst zu aktivieren, sie aus jener Konsumhaltung herauszubringen, die
sich zwar mehr oder weniger bereitwillig den spirituellen ,Service“ an-
bieten 1dfit, aber kaum zur eigenen Verantwortung fiir die Kirche und
zur Teilnahme an der Sendung der Kirche bereit ist2.

Die Mingel dieses Kirchenverstindnisses sind offenkundig. Deswegen
soll hier in drei Schritten ein Modell von ,Kirche fiir die anderen® vor-
gestellt werden, das die Bezichungen der Kirche zu den ,anderen® (sei es
im Gesprich mit anderen Religionen, mit anderen Weltanschauungen, sei
es in der Mission, sei es in der Seelsorge gegeniiber Nicht-kirchlich-Inte-
grierten usw.) iberzeugender und — im Sinn des Johannesevangeliums —
~fruchtbringender“ gestalten kann.

1. Schritt: Die bleibende heilsgeschichtliche Grundlage:
»Kirche mit den anderen®

Der erste Schritt eines angemessenen Beziehungsmodells besteht darin, daf§
man das Anderssein, das Fremdsein des anderen relativiert. Aber nicht, in-
dem man ihn als ,immer schon irgendwie“ dazugehérend vereinahmt, son-
dern indem man eine entscheidende, allen Differenzierungen zugrunde-
liegende gemeinsame heilsgeschichtliche Situation als bleibendes Funda-
ment jeder Beziehung hervorhebt. Eine solche Relativierung gerade des
weltanschaulichen, sozialen, rassischen, nationalen Andersseins des ande-
ren bedingt natiirlich zugleich auch eine Relativierung des Eigenen, eine
Selbstrelativierung der eigenen geschichtlichen Gestalt. Dieser Prozef§
der wechselseitigen Relativierung wird der Kirche von der kultursoziolo-
gischen Situation heute sowieso dringend nahegelegt. Denn kultursoziolo-
gisch gesehen gibt es heute das Phidnomen einer sehr intensiven und be-
schleunigten ,kulturellen Zirkulation, also der Begegnung mit anderen
Kulturen, Religionen, sozialen und wirtschaftlichen Systemen, Weltan-
schauungen usw. Einige Schlagworte verdeutlichen das Gemeinte: Gast-

2 Den hier entstehenden Aufgaben der Kirche bzw. der Gemeinden widmet sich der Be-

schluff der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik: ,Die pastoralen
Dienste in der Gemeinde®, vgl. u. a. 1. 8.



Medard Kehl 424

arbeiter, ,Gehirnflucht® (brain-drain: Abwanderung von Wissenschaft-
lern, Abwerbung von Technikern), Fliichtlinge im Gefolge politischer
Umwilzungen, Tourismus, Kommunikations- und Informationsmittel. Wir
leben bereits mit aller Selbstverstindlichkeit in einer pluralistischen Ge-
sellschaft, in der die verschiedensten Lebensstile, sittliche und weltan-
schauliche Grunditberzeugungen nebeneinander und miteinander existie-
ren. Das wedhselseitige Anderssein, das Fremdsein wird dadurch zu einer
umfassenden Erfahrungskategorie. Allerdings bringt das nicht nur und
meist nicht einmal primdr Bewufltseins- und Horizonterweiterung, Kon-
taktfreudigkeit, Integration mit sich, sondern anfinglich mehr Verunsi-
cherung, Verlegenheit, Angst. Diese gegenwirtige Situation wird nur
dann menschlich bestanden, also ohne Ressentiments, Aggressionen,
Fremdenhafl, Verweigerung der Begegnung, wenn diese gemeinsame
Grundsituation des Einanderfremdseins, also des gegenseitigen Anders-
seins und von daher besonders der Notwendigkeit des Sichverdndernlas-
sens anerkannt wird. Es ist die primére Bereitschaft, auf den andern zu
horen, an einer Gemeinschaft mit ihm interessiert zu sein, von ihm zu
lernen, sich von ihm etwas geben zu lassen, sich von ihm verdndern, ja
auch verwunden zu lassen, sich also von ithm her seinen Standort immer
neu bestimmen zu lassen. Es ist die Toleranz des Dialogs, die das wechsel-
seitige Anderssein nicht nur ertrégt, ohne unsicher, dngstlich und aggressiv
zu werden, sondern die auch zur schopferischen Selbstveridnderung
befreit.

Die Kirche sollte dementsprechend sowohl in ihrer missionarischen Be-
gegnung mit Andersglaubigen und Ungldubigen als auch generell mit
Menschen auflerhalb der Kirche nicht gleich mit einem (mifiverstind-
lichen) ,Absolutheitsanspruch“ oder einer exklusiven Heilsmittlerschaft
(,beati possidentes“) auftreten, sondern grundlegend ihre Relativitit
durch Relationalitit anerkennen; also in der Beziehung zu den anderen
zundchst das Verdnderbare, Relative, Nicht-Endgultige ihrer eigenen
Sprache, Glaubenssétze, Strukturen, Symbole bejahen?.

Im Neuen Testament wird diese Relativierung der eigenen und der
anderen sozialen-rassischen-nationalen-religiosen Unterschiede durch das
Christusgeschehen theologisch gedeutet. Es seien hier nur zwei Gesichts-
punkte genannt:

a) In der Theologie des Epheserbriefes wird den Heiden, also allen
nicht-jidischen Voélkern (und das sind im biblischen Verstindnis ,die

3 Vgl. dazu das ausgezeichnete Buch von J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes,
Miinchen 1975, S. 171-185.



Kirche fiir die anderen 425

anderen® schlechthin!), als das Befreiende der frohen Botschaft zugerufen:
,Ihr, die ihr ausgeschlossen wart vom Biirgerrecht Israels und fremd dem
Bund der Verheifung ..., ihr einstmals Fernen seid in Christus Jesus
nahegekommen durch Christi Blut ... Er kam, um Euch den Fernen wie
auch den Nahen den Frieden kundzutun . .. So seid Ihr denn nicht mehr
Fremde und Beisassen, sondern Vollbiirger mit den Heiligen und seid
Hausgenossen Gottes . ..“ (Eph 2, 12.13.17.19). Die Unterschiede zwi-
schen Beschnittenen und Unbeschnittenen werden zwar nicht belanglos —
der heilsgeschichtliche Unterschied zwischen Juden und Heiden bleibt -,
aber sie werden sekundir, eben relativ zu dem ,einen neuen Menschen®,
zu dem Christus die getrennten Voélker umgeschaffen und dadurch mit
Gott und miteinander versohnt hat (Eph 2, 15). Es ist die Liebe Gottes,
die sich in Christus gerade den Heiden, den Fremden, den Recht- und
Heimatlosen mitgeteilt hat, die in ihrer Universalitit alle anderen mensch-
lichen Unterschiede relativiert.

b) Diese durch die Liebe Gottes geschenkte gemeinsame Grundsituation
der ,Vollbiirgerschaft“ und ,Hausgenossenschaft“ bei Gott hebt jedoch -
unter dem Gesichtspunkt der eschatologischen Hoffnung betrachtet — das
Fremdsein der Gliubigen, ihr Anderssein gegeniiber den ,,anderen® in der
Welt nicht auf. Sie sind ,Pilger und Fremdlinge“ (1 Pt1,1;1Pt1,17;1Pt
2,11), ,Fremdlinge und Giéste auf Erden“ (Hb 11, 13), die ihre ,Heim-
statt im Himmel“ haben (Phil 3, 20). Sie unterscheiden sich damit von de-
nen, die sich hier festgemacht haben, die nicht mehr unterwegs sind auf
eine eschatologische Verheilung hin, deren ,Ende Verderben, deren Gott
der Bauch, deren Sinnen Irdisches® ist (Phil 3, 19). Dieser Unterschied wird
nicht relativiert, er allein z3hlt letztlich, dhnlich wie im AT der zwischen
den auf Gott hoffenden und wartenden Anawim und den bereits alles be-
sitzenden Michtigen, Satten und Reichen. Das lebendige Bewufitsein dieser
»Fremdheit“, welche ja gerade nicht an eine bestimmte kulturelle, soziale
oder weltanschauliche Andersheit gebunden ist oder mit ihr identifiziert
werden darf, kann die Christen auch heute in eine grundlegende gemein-
same heilsgeschichtliche Situation mit all denen stellen, die ebenfalls
(gleich, wie sie sich selbst formell bezeichnen) vor Gott , unterwegs® sind,
die auf ihn und seine Liebe restlos angewiesen sind, die arm sind, die
hoffen auf endgiltige Gerechtigkeit und Verséhnung und Frieden, die
sich deswegen nicht abfinden wollen mit dem Zustand dieser Welt und
die ihrer Hoffnung jetzt schon eine anfanghafte, wenn auch immer frag-
mentarische Gestalt geben wollen. Dieses Bewufitsein der gemeinsamen
Pilgerschaft und Fremdheit, der eigenen Bedirftigkeit, des nicht endgiiltig
am Ziel Angekommenseins 13t die Kirche in Bewegung, auf dem Weg,
in sie selbst verdndernden Beziehungen zu den ,,anderen bleiben. Darin ist



Medard Kehl 426

sie wirklich das ,Volk der Seligpreisungen® (Taizé). Als ,pilgernde
Kirche® ist sie eben priméir Kirche mit den anderen, die ebenfalls in ihrem
Dasein hier unterwegs, in der ,Fremde* sind, sei es allein sdion auf Grund
der Gebrochenheit der gemeinsamen ,,condition humaine® oder auf Grund
einer religiosen und weltanschaulichen Uberzeugung oder auf Grund be-
stimmter geschichtlicher und sozialer, ,entfremdender” Bedingtheiten. Nur
als eine solche ,Kirche mit den anderen“ kann sie auch ,Kirche fiir die
anderen“ werden. Damit kommen wir zum 2. Schritt unseres Modells einer
Beziehung zwischen Kirche und ,den anderen®.

2. Schritt: Die christliche Konkretisierung: ,Kirche fiir die anderen®

Relativierung durch horende, empfangende, verindernde Begegnung mit
anderen bedeutet keineswegs Nivellierung des Eigenen. Sie vergifit durch-
aus nicht das Wort der Apostelgeschichte: , Wir kénnen unmoglich schwei-
gen von dem, was wir geschen und gehdrt haben!“ (Apg 4, 20). Sie endet
nicht in einem gestaltlosen Relativismus, in dem man sich auf dem diirfti-
gen Konsens des kleinsten gemeinsamen Nenners trifft und alles Unter-
scheidende als storend weglafit. Ein solcher Relativismus, der etwa alle
verschiedenen Uberzeugungen auf das gemeinsame ,Humanum® oder auf
den Frieden oder die Liebe reduziert, hat zum einen keine verdndernde
Wirkkraft, weil er zu pauschal, zu allgemein, zu beliebig ist — was ist das
gemeinsame , Humanum® oder der Friede oder die Liebe? — und zweitens
hat er auch keine Legitimation — von welcher Position, mit welchem Recht
wird das ,Humanom® bestimmt und die Differenzen als unwichtig bei-
seitegeschoben? —. Sicher ist die Erkenntnis und Anerkennung des grund-
legend Gemeinsamen in aller Andersheit der entscheidende erste Schritt.
Aber genauso wichtig ist der nachste Schritt, der die eigene konkrete
Gestalt (in all ihrer Veranderbarkeit und Vorldufigkeit) in das Gesprach
einbringt, und zwar mit Uberzeugung und Entschiedenheit. Toleranz und
Entschiedenheit sind keine Gegensatze, weil jedes Gesprich von Gemein-
samkeit und Unterschiedenheit, von Allgemeinem und Konkretem lebt
und — wenn es die Wirklichkeit beeinflussen, verandern will — eben kon-
krete Wege sucht.

Das Eigentiimliche einer geschichtlichen Identitdt (z. B. einer Person
oder einer Gemeinschaft wie etwa der Kirche), durch das sie sich vom
Relativismus absetzt, liegt eben darin, dafl sie sich nur in der Dia-
lektik von unverfiigbar Vorgegebenem und jeweils neuer Selbstdarstellung
in neuen Erfahrungen und neuen Beziehungen vollzieht. So gilt fiir die
Kirche: Einerseits ist sie vom Christusereignis her vorgegeben als Gemein-
schaft der an Christus und die in ihm erschienene Liebe Gottes Glau-



Kirche fiir die anderen 427

benden. lhre Botschaft und ihr Glaube stehen fur sie — wenn sie mit sich
identisch bleiben will — nicht zur Disposition, die sie einfach zum Ver-
handlungsobjekt im Dialog mit der Maglichkeit des Aufgebens machen
konnte. Anderseits ist dieselbe Kirche mit ihrer Botschaft und ihrem Glau-
ben doch von Anfang an immer nur in einer bestimmten geschichtlichen
Selbstdarstellung gegeben, und sie bewahrt ihre Identitit ja gerade nicht
in einem versteinerten, archivarischen Behiiten des Ursprungs, sondern
nur im Hineingehen in die jeweilige geschichtliche Verdnderung, die durch-
aus auch ihre Substanz, ihr Wesen, ihr Selbst betrifft (- die Unterscheidung
von Substanz und Akzidenz, von Gehalt und Form hilft da nicht viel
weiter ). In einer solchen geschichtlichen Identitat bewahrt jedenfalls das
Spezifische, das Eigene und Unterscheidende sein volles Recht.

Dennodh: als ,Kirche fiir die anderen® méchte die Kirche ja mehr sein:
sie mochte in der Begegnung mit den anderen ihr ,Eigenes® nicht nur als
eine konkrete, sinnvolle Gestalt menschlichen Daseins in der Welt unter
anderen einbringen, sondern als die alle Menschen universal angehende,
endgiiltige und zu héchst sinngebende Moglichkeit anbieten — eben als
,Religion der absoluten Sinnerfiillung® (J. Heinrichs).

Wie 14}t sich aber ein solcher einzigartiger Anspruch ,in Toleranz und
Entschiedenheit® zugleich, also im Gesprich vertreten? Es sollen hier drei
Momente dieses christlichen ,Absolutheitsanspruches® herausgearbeitet
werden, die jene im ersten Schritt unseres Modells geforderte wechselseiti-
ge Relativierung nicht wieder aufheben, sondern eher bestarken.

a) Das Eigene und Einzigartige, was die Kirche im Gesprich mit den ande-
ren einbringt und wodurch sie erst zur Kirche fir die anderen werden
kann, 148t sich in der Person und im Namen Jesus Christus zusammen-
fassen. Diese Person und ihre Geschichte werden von der Kirche als das
alle Menschen umgreifende, niemanden ausschlieflende, jeden einzelnen
und die menschliche Gemeinschaft im ganzen zutiefst erfiilllende und hei-
lende Heil verkiindet. Allerdings — das wire das erste Moment — nicht
als ein stets vorhandener und weiterzureichender Schatz, sondern zu jeder
Zeit neu und anders; denn die Frage und die unstillbare Sehnsucht des
Menschen nach Heil, nach Sinn, nach endgultiger Erfillung stellt sich
immer wieder neu und anders. Diese Frage der Menschen nach Heil als
mit sich identische und doch immer wieder andere kann nur im Gesprich
mit ihnen, im Hinhéren und Eingehen auf ihre wirklichen Leiden ver-
nommen werden. Als Kirche mit den anderen missen die Christen zuerst
die Fragen der Menschen und die oft so heil-lose Situation miterlebt, mit-
erlitten, mit darin gestanden haben, um von da aus die Botschaft ihrer Hoff-
nung als immer identische und doch immer ganz andere Antwort anzubie-
ten. Erst von der real erfahrenen Frage ber wird die Antwort zur wirk-



Medard Kehl 428

lichen Antwort und nicht zur Schablone*. Erst in der Relation auf die jewei-
lige Frage konstituiert sich die Antwort des Glaubens, die als solche eben
nicht in ungeschichtlicher Gleichgiiltigkeit parat steht und gleichsam immer
abrufbereit vorliegt. Als Antwort konstituiert und erweist sich das christ-
liche Sinnangebot eben nur dann, wenn in der Toleranz des Gesprichs
das Fragen der Menschen ertragen und das Leiden der Menschen erlitten
wird. ,Im Strom der Zeit rettet man Ertrinkende nicht von nur eingebilde-
ten Ufern der Ewigkeit her, sondern nur, indem man selbst tapfer mitten
im Strom schwimmt“ (K. Rahner).

b) Entscheidend ist jedoch dabei: Keine Frage nach Heil, gleich in welcher
Form, kann dabei iiberh6rt werden, kein Leiden, gleich in welcher Form,
iibergangen werden, wofiir Christus nicht im Letzten die heilende Antwort
sein konnte. Erst darin erweist sich die christliche Botschaft als ,universa-
les* Sinnangebot. Aber nicht in dem Sinn, daff auf jede einzelne Frage
gleich eine voll zudeckende, immer schon parate und befriedigende Ant-
wort gegeben werden kann. Vielmehr versteht sich die christliche Antwort
auf die Heilsfrage des Menschen als das Wecken einer umfassenden Hoff-
nung, die den Menschen im Ganzen, in all seinen Dimensionen (als
Individuum und in Gesellschaft, in seiner leiblich-materiellen und geistig-
personalen Wirklichkeit, in seinem Leben und seinem Sterben, in seiner
Aktivitdt und seiner Passivitit, fiir sich selbst und fiir die anderen) auf
eine letzte Sinnerfallung hin ausrichtet. Darin liegt die wesentliche Ver-
heifungs- und Zukunftsstruktur der christlichen Botschaft: sie nimmt die
Frage, die Sehnsucht, das Suchen nicht weg, sondern gibt ihm die Form
einer Hoffnung gegen alle Hoffnung, einer Zuversicht, die nicht mehr
zuschanden werden kann: , Wenn Gott fiir uns ist, wer kénnte gegen uns
sein?® (R6 8, 81). Die Universalitit des christlichen Sinnangebotes ist
primar eine Universalitit der Hoffnung, welche ihre volle Verifizierung
eben von der Zukunft des Reiches Gottes und der Auferstehung der Toten
erwartet, welche aber auch jetzt schon die reale Kraft dieser Hoffnung als
»Leiden am Wirklichen und als Leidenschaft fiir das Mogliche® erfahrt
(Kierkegaard). Als solche , Universalitit der Hoffnung* kann die christliche
Heilsbotschaft eben auch in keiner innerweltlichen Vermittlungsgestalt —
auch nicht in denen der Kirche! — schlechthin , absolut“ (im Sinne von: um-
fassend und erschopfend) dargestellt werden.

c) Worin liegt der Grund dieser universalen Hoffnung? Woher legitimiert
es sich, dafl Jesus Christus als das universale Heil verkiindet werden kann,
als das alle Menschen umschliefende wie auch alle anderen menschlichen
Sinnangebote iibertreffende, sie endgiiltig und uniiberbietbar erfiillende

4 Vgl. dazu J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes, Diisseldorf 1969, S. 292 ff.



Kirche fiir die anderen 429

Heil? Schliefit ein solcher Anspruch nicht doch zutiefst einen Dialog mit
anderen moglichen Sinnangeboten aus? Ist das nicht doch Ideologie? Fir
den Glauben liegt der Grund darin, dafl in Jesus Christus die unendliche
Sinnfiille Gottes sich selbst den Menschen zur freien Annahme mitgeteilt
hat; daf iiber diese personale Selbstgabe des umfassend Guten, des lieben-
den Gottes da, wo sie — erstens — vom Menschen angenommen und in sei-
nem ganzen Lebensvollzug bejaht, realisiert wird — als Befdhigung zu
einer grundsitzlich unbegrenzten Liebe, die niemanden, auch den Fernsten
und den Feind nicht ausschliet —, und wo sie — zweitens — in der erhofften
Auferstehung ihre bleibend-giiltige, die ganze menschliche Wirklichkeit
integrierende Vollendung empfingt, dafl daruber hinaus nichts an Sinn-
erfilllung fiir jeden Einzelnen und die menschliche Gemeinschaft im
Ganzen erwartet werden kann. Dafl dieser Glaube gerade keine dialog-
feindliche, intolerante Ideologie ist, die das im ersten Punkt Gesagte
wieder aufhebt, mufl sich daran erweisen, dafl das Christentum diese
Einzigartigkeit und Universalitat Christi als ,Einscilieflichkeit in bezug
auf den positiven Gehalt jeder anderen Sinndeutung darstellt, daf es
dialogisch-offen dafiir ist, in allen anderen Angeboten, sofern sie Positi-
ves beinhalten, sich selbst (oder besser: Jesus Christus) zu finden, daf} es
gelehrig auf dem Wege zur grofieren Selbsterkenntnis im anderen bleiben
kann, Durch solche Offenheit fiir alle Wahrheit und jeden Sinn unterschei-
det es sich von der Ideologie, die man als die ,grundsatzliche Verschlie-
Bung vor dem ,Gesamt‘ der Wirklichkeit, die Verabsolutierung eines Teil-
aspektes’ (K. Rahner) versteben kann®“?.

Diese Offenheit zur universalen Integration ist der Kirche deswegen
moglich, weil ihr eigenstes eine Person, Jesus Christus, ist, nicht eine Heils-
lehre, nicht eine Dogmatik, ein Ritus, eine Institution o. & Und diese
Person kann (vom Wesen personaler Wirklichkeit her, aber auch vom
Besonderen gerade dieser Person als der geschichtlichen Selbstmitteilung
der alles umfassenden Liebe Gottes her) niemals in kirchlichen Formen
und Worten erschopfend dargestellt und vermittelt werden; sie sprengt
von sich her immer alle menschlich-institutionellen Fixierungen. Ja, sie
wihlt sogar zu ihrer je neuen geschichtlichen Selbstdarstellung und Ver-
gegenwirtigung auch den , ganz anderen®, den Fremden, den Heimatlosen,
den nicht als kirchlichen Menschen, als Christen immer schon klar Identifi-
zierten (vgl. Mt 25!). Die Person Jesu Christi wird deswegen auch von der
Kirche nicht nur im ausdriicklichen, formellen ,Herr-Herr-Bekenntnis®

5 J. Heinrichs, Das ideologiekritische Gewicht der Lekre vom anonymen Christen, in:
E. Klinger (Hrsg.), Christentum innerhalb und auflerhalb der Kirche, Freiburg 1976,
S. 49.



Medard Kehl 430

vermiitelt, sondern umfassender und grundlegender noch im einfachen
selbstlosen Tun der Néchstenliebe.

Allen diesen drei ,relativierenden® Momenten innerhalb des christlichen
Heilsangebotes gemeinsam ist die Schranke, welche verbietet, die persona-
le ,Absolutheit und Einzigartigkeit Jesu Christi als der endgiltigen
Selbstmitteilung der unendlichen Sinnfiille und Liebe Gottes einfach uni-
vok auf die Kirche und die kirchliche Form der Vermittlung dieser Heils-
botschaft zu Gbertragen. Die Kirche als institutionelle Gestalt dieser Ver-
mittlung (mit Sakramenten, Verkiindigung, Glaubensbekenntnis, Dogmen
usw.) kann nicht jene ,Absolutheit” beanspruchen, die nur dem personalen
Gott in seiner Selbstoffenbarung in Christus zukommt. Insofern die Kirche
in ihrem Glauben, Hoffen und Lieben ganz auf Christus bezogen ist und
diese Bezogenheit auch in ihrer konkreten Gestalt darstellt, nimmt sie zwar
in analoger Weise an der Einzigartigkeit Christi teil: sie ist als das ver-
mittelnde ,Sakrament“ des Heils die innergeschichtlich nicht einfach mehr
abzul6sende und durch etwas vollig anderes ersetzbare Gestalt der Préisenz
Christi und seines Heils in der Welt. Aber als solche ist sie eben nicht
schlechthin ,,allumfassend®, nicht ,,absolut® unverédnderlich, sondern den
Relativierungen der Geschichte ausgesetzt.

Wenn die Kirche in dieser Weise ihr Eigenes und Einzigartiges, also
Jesus Christus, in Toleranz und Entschiedenheit allen Menschen anbietet,
dann kann sie wirklich — in der fundamentalen Haltung einer demiitigen,
pilgernden ,Kirche mit den anderen® ~ zu einer dienenden und heilenden
»Kirche fiir die anderen® werden. Dann ist sie im wahren Sinn , katholische
und apostolische Kirche“.

Auf eine Frage, die heute in diesem Zusammenhang oft gestellt wird,
wollen wir noch kurz eingehen: Warum muf} es iberhaupt die ausdriick-
lich bekennende, die ,Herr-Herr“-sagende und ihn anrufende, ihn ver-
kiindigende und verehrende Gemeinde geben? Warum kann ,Kirche fur
die anderen® sich nicht — nach Mt 25, 31 ff — mit der selbstlos und namen-
los dienenden Liebe zu den Armen, den Geringsten seiner Briider begnii-
gen? Warum soll sie Jesus Christus, sein Evangelium, seine sakramen-
talen Heilszeichen ausdriicklich ,den anderen® verkiinden (sei es im Ge-
sprach mit den anderen Religionen und Weltanschauungen, set es in der
Verkiindigung an die Nicht-Glaubenden, sei es im Einsatz fir die Not-
leidenden in der Welt), und zwar gerade als das universale und uniiber-
bietbare Heilsangebot?

J. Ratzinger hat einmal eine sehr schone Antwort auf diese Frage ge-
geben®. Nach ihm gibt es in der Schrift zwei sich ergdnzende Aussagen:
Die eine behauptet eindeutig: die Liebe allein geniigt (vgl. die Frage des

$ Das neue Volk Gottes, a.a.0. 353 ff.



Kirche fiir die anderen 431

Gesetzeslehrers nach dem grofiten Gebot Mt 22, 35 ff; das Gerichts-
gleichnis Mt 25, 31 ff; dann Jo 15: Die Verherrlichung des Vaters durch
das Fruchtbringen der Jiinger in der Liebe; 1 Ko 13: das Hohelied der
Liebe; der 1. Jo-Brief usw.). Wer liebt, ist im Heil, ist in Jesus Christus
geborgen und gerettet, gleich wie er sich selbst bezeichnet. Jedoch: wer liebt
wirklich? Wer liebt mit der Selbstlosigkeit Jesu Christi, die allein das
Heil bedeutet? Sind nicht alle ,Menschen Sunder und der Herrlichkeit
Gottes verlustig gegangen® (R0 3, 23)? Wessen Liebe ist denn so frei von
Egoismus und Eigennutz, dafl sie wirklich (fiir andere und fir sich selbst)
»heilend® sein konnte? Aus dieser Frage ergibt sich die zweite Aussage
der Schrift: der Glaube an Jesus Christus allein macht gerecht und bringt
den Menschen ins Heil (vgl. R6 3, 21 ff; vgl. den symbolischen Charakter
der Wunderheilungen Jesu: Dein Glaube hat dich gesund gemacht!).
Glaube wird hier verstanden als Anerkennung der eigenen Hilflosigkeit,
zu lieben und gerecht zu sein, als Bereitschaft, sich diese Liebe und diese
Gerechtigkeit ganz und gar von Gott schenken zu lassen. Die ,Armen
im Geiste“, also die solcherart Glaubenden, Sich-Beschenkenlassenden —
sie werden selig gepriesen. Und das Geschenk an diese ,,Armen®, das sie
erst zur heilenden Liebe befdhigt, ist Jesus Christus: darin 1afit sich die
nachosterliche Glaubenserfahrung von Geschichte, Tod und Auferste-
hung Jesu und das Bekenntnis der Gemeinde zu ihm als jhrem Kyrios
zusammenfassen (vgl. 1 Joh 4, 10: ,Darauf beruht die Liebe: nicht als
hatten wir Gott geliebt, sondern er hat uns geliebt und hat seinen Sohn
gesandt als Stthnopfer fiir unsere Siinden®. Vgl. auch die Rechtfertigungs-
lehre des Romerbriefes!). Der Sinn des ausdriicklichen Glaubensbekennt-
nisses, der ausdriicklichen Verkiindigung des Evangeliums ,an die ande-
ren®, des Vollzugs der Sakramente, ja des ganzen geformten (,institutio-
nellen®) kirchlichen Lebens besteht eigentlich nur darin, diesen Gnaden-
charakter der Liebe (dafl also unsere ganze Nachstenliebe, insofern sie
diesen Namen tberhaupt verdient, reines Geschenk der Liebe Gottes in
Jesus Christus ist) nicht nur bewufit zu halten, sondern ihn auch existentiell
zu vermitteln, die Menschen also in das Geschehen der schenkenden Liebe
Gottes (in Kreuz und Auferstehung Jesu) hineinzunehmen und zu wirk-
lich liebenden Menschen umzuwandeln.

3. Schritt: Die eschatologische Aufhebung: ,Kirche unter den anderen®

Wir haben in den beiden bisher dargelegten Schritten unseres Modells
einer moglichen Beziehung der Kirche zu ,den anderen® gezeigt, wie sie
als Kirche mit den anderen zugleich eine Kirche fiir die anderen sein
kann, wie also gerade die Selbstrelativierung in der Begegnung zugleich



Medard Kehl 432

das Eigene und Einzigartige ihrer Botschaft zur Geltung bringen kann.
In einem dritten Schritt soll nun noch die Frage gestellt werden: Worauf
zielt dieses Beziechungsgefiige, das Miteinander und Fiireinander? Was
ist der Sinn des , Fiir-die-anderen-Seins“ der Kirche?

a) Um diese Frage nicht falsch zu verstehen, mufl zundchst sehr deut-
lich betont werden, dafl das Gesprach mit den anderen und der Dienst fiir
die anderen bereits in sich selbst sinnvoll sind und nicht erst dadurch,
dafd sie auf einen auflerhalb ihrer selbst liegenden Zweck bezogen werden.
Die Liebe sucht den anderen um seiner selbst willen, ohne ihn in einer
bestimmten Absicht auf einen bestimmten Zweck hinzulenken; sie handelt
um des anderen willen und ist deswegen als Geschehen in sich selbst hochst
sinnvoll — &hnlich wie das Spiel, das Fest, das Gesprich —: ,bonum est
communicativum sui“ — das Gute teilt sich verschwenderisch mit, ohne
Absicht. Als ,Kirche fir die anderen® sollen die Christen ja gerade die
ganz und gar zwecklose, aber in sich sinnvolle und sinngebende Liebe
Gottes vermitteln, der sich den Menschen um ihrer selbst willen mitgeteilt
und sie dadurch geheilt hat. So ist z. B. auch der Dialog mit anderen Welt-
anschauungen und Religionen bereits eine in sich sinnvolle, eben diese
Liebe darstellende Angelegenheit, die zwar verschiedene Stufen der In-
tensitit und der Anndherung kennt, aber als solche innergeschichtlich
nicht unbedingt aufzuheben ist, etwa in eine Einheit, in der das Anderssein
und Fremdsein ganz aufgelést oder gut verwaltet, domestiziert wire. Das
schlieft natiirlich nicht aus, daf man sich gemeinsame Ziele iiber den Dialog
hinaus steckt, die allen Menschen in den verschiedenen Kulturen und
Religionen zugute kommen, z. B. Fragen der Friedensforschung, der Er-
ziehung, der individuellen und politischen Ethik, der Beziehung zwischen
reichen und armen Vélkern usw.

Entscheidend ist eben, daf} bei all dem die Kirche als Institution (was
nicht einfach identisch ist mit ihrem Wesen als ,Leib Christi“, der nach
dem Epheserbrief eine universale, den ganzen Kosmos einbezichende Ten-
denz hat) nicht sich selbst und ihre Ausbreitung, die Mehrung ihres Mit-
gliederbestandes und die Festigung ihrer Position in der Welt als heim-
lichen oder offenen Zwedk ihres , Seins fiir die anderen verfolgt. Der soge-
nannte ,Ekklesiozentrismus“ sieht sich heute, besonders im Bereich der
Mission (und analog in anderen Bereichen auch), heftiger Kritik ausgesetat:
Mission darf nicht die institutionalisierte ,Kirchwerdung der Welt beab-
sichtigen, sie darf nicht zuerst de , plantatio ecclesiae“, die ,Selbstfortpflan-
zung“ der (meist westlich geprégten) Kirche in allen anderen Landern der
Welt sein. ,,Als ob das Wohl der Kirche wichtiger wire als das Heil durch
die Kirche; als ob die Kirche eine Rivalin der Welt wire, als ob Mission
den Zweck hitte, Kirche um ihrer selbst willen auszubreiten, Menschen in



Kirche fiir die anderen 433

die Kirche zu fiithren und sie dabei aus ihrer bisherigen Gemeinschaft her-
auszubredhen, zu isolieren. Eine solche Ekklesiozentrik darf es nicht ge-
ben, wenn Kirche in der Welt erstehen soll“7.

Dies einmal vorausgesetzt, kann man die Funktionalitdt der Kirche zur
» Welt® hin jedoch nicht zu einem reinen Funktionalismus absinken lassen,
der das Eigene und Spezifische ihrer Botschaft grundsétzlich und nur in
der wortlosen Solidaritit mit der Welt aufgehen 14t und nun umgekehrt
die ,,Weltwerdung der Kirche“ propagiert. Damit wird man weder der
Sendung durch den auferstandenen Herrn gerecht, noch ist damit den
Menschen gedient, fiir die die Kirche dasein soll. Denn eine solche Theorie
unterstellt, ,dafl Christen sozusagen einfach sind, ohne dafl man sich den
Kopf dariiber zerbricht, woher sie kommen. Uber die christliche Weltver-
antwortung weiff man eine Menge zu sagen, noch viel mehr dariiber, dafl
die Kirche diese ihre Verantwortung fast immer vernachldssigt. Wenig
oder nichts indessen ist daritber zu erfahren, wieso und ob tiberhaupt cs
dazu kommen konne, daf es Kirche gibt, da der Mission ja die Sammlung
und Mehrung der Christen keinesfalls aufgetragen sein soll“S. Nun, dies
scheint sicher zu sein: Wo die Kirche ganz selbstlos und absichtslos bei den
Menschen, bei iliren Fragen und ihiren Leiden ist, wo sie ihrer universalen
Sendung treu bleibt, da beginnt sie auch immer neu als Gemeinschaft der
Glaubenden, der Hoffenden, der Liebenden zu leben und zu wachsen, da
schliefen sich ihr immer wieder Menschen an, die diesen Dienst mittragen
wollen. Wahrscheinlich hat sie im Quantitativen da mehr Erfolg, wo sie
direkt als Hauptziel ihrer Sendung die Konstituierung von Kirche anstrebt;
aber qualitativ scheint der andere, ,selbstlosere“ Weg ,fruchtbarer® zu
sein, da er der Weg Christi selbst ist, der den Seinen zwar das Frudht-
bringen, aber nicht das Erfolgreichsein aufgetragen hat.

b) Wenn die Kirche als Kirche ,fiir die anderen auch keine selbstbezo-
gene Absicht oder einen eigenniitzigen Zwedck gegeniiber ,den anderen®
verfolgen darf, muf sie aber doch eine Hoffnung fiir die anderen und fiir
sich haben, auf die hin sich die gemeinsame Pilgerschaft, das Unterwegs-
sein in der Fremde bewegt. Wir diirfen die Vollendung dieses Weges ein-
mal unter dem Bild des groflen Gastmahls betrachten (Lk 14, 15-24): Am
Ende steht die umfassende Mahlgemeinschaft Gottes, zu der alle eingela-
den sind und bei der sich vornehmlich die Armen und Kriippel, die Blin-
den und Lahmen, die Zaungiéste und die von den Landstraflen versam-
meln. Gerade die endgiiltige Vollendung offenbart die Vorliebe Gottes fiir
die Fremden, fiir die Heimat- und Heillosen in der Welt. Sie erfahren am

7 W. Bithlmann, Wo der Glaube lebt, Freiburg 1974, S. 83.
8 H. W. Gensichen, Glaube fiir die Welt, Giitersloh 1971, S. 137.



Medard Kehl 434

starksten und am begliickendsten die v6llig ungeschuldete, tiberraschende
Gnade der Einladung Gottes, sie folgen ihr auch am bereitwilligsten. Aus
ihnen besteht die Gemeinde des Reiches Gottes, auf sie hin wird sich die
Kirche iiberschreiten miissen. Dann gibt es nicht mehr die (innergeschicht-
lich nicht aufzuhebenden) Unterschiede zwischen Kirche und ,den ande-
ren“, zwischen Kirche und Welt, zwischen Christen und Nichtchristen usw.
Dann ist die Kirche mit ihrem Dienst fur die anderen, mit ihrer Verkindi-
gung der Frohen Botschaft, mit ihren Sakramenten und Strukturen ans Ziel
gelangt und damit diberfliissig geworden. Als solche 19st sie sich ununter-
scheidbar auf unter die anderen, sowohl unter die, die der Einladung Got-
tes gefolgt sind, als auch (leider) nnter die, die sie ausgeschlagen haben.
Diese Unterscheidung zahlt am Ende allein, und sie geht mitten durch die
Kirche und durch die Welt hindurch.

Die Kirche kann diese Unterscheidung des endzeitlichen Gastgebers nicht
einfach undialektisch schon selbst in der Geschichte vollziehen; aber sie
kann sie in ihrer Gestalt doch — so gut es als Gemeinschaft der Siinder mog-
lich ist — schon vorwegnehmend darstellen (als ,Sakrament des Heils). Sie
kann darauf sehen, ob sie auch in ihrem ,Phaenotyp® mehr die Gemein-
schaft derer ist, die mit dem Kaufen von Landgiitern und Ochsen und mit
Hodhzeiten (und Beerdigungen) beschiftigt sind, oder die Gemeinschaft
derer, die mit den Armen und Fremden unterwegs sind, die in der Nach-
folge Christi als , wanderndes Gottesvolk® wirklich ,auflerhalb des Lagers*
zu ihm ,hinausgehen und seine Schmach mit ihm tragen“, weil sie hier
»keine bleibende Stétte haben, sondern die kiinftige suchen“ (Hb 13, 13 f.).
Gerade als eucharistische Gemeinschaft, die ja das ewige Gastmahl Gottes
schon zeichenhaft-vorwegnehmend feiert, mufl sie etwas von dem christo-
logischen Charakter dieses Mahles, von der grenzenlosen Offenheit und
Grofiziigigkeit der Einladung Gottes, von der Relativitit aller innerge-
schichtlichen Unterscheidungen sichtbar machen. Sie ist — nach dem Ideal-
bild der Apostelgeschichte — eben innergeschichtlich bereits die Koinonia,
die in der Lehre der Apostel, in der briiderlichen Gemeinschaft, im Brot-
brechen, im Gebet, im Teilen des Besitzes, im Lobpreis Gottes, im Jubel
und in der Einfalt des Herzens untereinander lebt (Apg 2,42 f.), die ge-
rade als solche ,bei allem Volk beliebt ist“ und ,tiglich vom Herrn ver-
mehrt wird“. Wenn die Kirche einen solchen eschatologischen Stil zu leben
versucht, eben als offene, keinen ausschliefende, im Gegenteil: die Men-
schen anziehende, sie mit einer uniiberwindlichen Hoffnung erfillende
seucharistische Gemeinschaft der Sendung®, dann wird sie wirklich ihrem
Anspruch, Sakrament der Einheit und des Heils fiir die Welt zu sein, ge-
recht. Denn dann ist sie bereits ein vorweggenommenes Modell des end-
zeitlichen, von Gott selbst in seinem Reich inszenierten Gastmahls.





