
Freude am Glauben - wer glaubt uns das? 421 

keit, des schrittweisen Sterbens. Er ist aber auch der Weg Jesu, der im Stall 
begann und am Kreuz in jene äußerste Armut führte, die uns •heute noch" 
mit ihm im Paradies sein läßt. 

Was also soll geschehen? Die Frage des heutigen Abends bleibt gestellt, 
sie bleibt als Stachel, und es wäre schlimm, wenn wir uns darüber beruhi- 
gen könnten. Aber so wenig es hier Patentlösungen gibt, so wenig über- 
haupt selbstgefertigte Lösung: es gibt Erlösung. Die Frage, die wir Men- 
schen offen lassen müssen, ist von Gott bereits beantwortet: seine Freude 
ist unter uns •erschienen". Paulus nennt sie: •Gottes Güte und Menschen- 
liebe" (Tit 3, 4). Ihr Zeichen: •ein Kind, in Windeln gewickelt und in einer 
Krippe liegend" (Lk 2, 12). Der Weg dorthin: suchender, aufbrechender 
Glaube, der mitten in der Nacht, vielleicht in der Wüste, in der Frage und 
in der Feier erfahren darf, daß •kein Platz für Traurigkeit" mehr ist, weil 
•der Geburtstag des Lebens" angebrochen ist (Leo der Große). 

Das allerdings müßte dann geschehen: daß einer dem anderen weiter- 
sagt, was er unterwegs erfahren hat, was Engel und Stern den Hirten und 
Magiern be-deuteten. Geschehen müßte, daß wir uns wie sie auftun für die 
•sehr große Freude", die uns - in aller Verhüllung dieser Zeit - kommt 
von unserem Gott. 

Kirche für die anderen 

Medard Kehl SJ, Frankfurt/Main 

Vor einigen Wochen hatte ich Gelegenheit, an der Primizfeier eines Mit- 
bruders in einer sog. •gut katholischen" Pfarrei teilzunehmen. Beim Ein- 
zug wurde das bekannte Kirchenlied gesungen: •Ein Haus voll Glorie 
schauet", dessen erste Strophe mit dem schönen Vers endet: •O laß im 
Hause Dein uns all geborgen sein!" An der Begeisterung, mit der alt und 
jung dieses Lied sangen und mit der es auch sonst weithin in katholischen 
Kirchen gesungen wird, läßt sich deutlich ablesen, daß hier keineswegs ein 
vergangenes Kirchenbild kultiviert wird. •Kirche für die Gläubigen", 
Kirche als Heimat und bergender Raum für glaubende Menschen - das 
ist und bleibt eine entscheidende, jederzeit gültige Erfahrung des Chri- 
sten von seiner Kirche. Daneben hat sich aber in den letzten Jahren, vor 



Medard Kehl 422 

allem seit dem II. Vatikanischen Konzil, eine Sicht der Kirche herausge- 
bildet, die stärker ihren missionarischen Charakter betont, die die Ge- 
fahren einer gleichsam einseitig •zentripetal" orientierten Kirchlichkeit 
durch das Korrektiv eines •zentrifugalen" Kirchenbildes beheben möchte. 
•Kirche für die anderen" • so läßt sich etwas schlagwortartig diese Dimen- 
sion gegenwärtiger Kirchenerfahrung umschreiben. Wir wollen in unserem 
Beitrag nur diesen Aspekt der Kirche darstellen, der natürlich - um 
nicht selbst wieder einseitig zu werden - der bleibenden Rückbindung an 
die mehr institutionelle Dimension der Kirche bedarf, an ihre innerkirch- 
lich geformte Identität: etwa durch die gottesdienstliche Verkündigung, 
durch das gemeinsame Glaubensbekenntnis, durch die Feier der Sakra- 
mente, durch die hierarchische Struktur, durch die Diakonie in der Ge- 
meinde und vieles andere1. 

Was ist mit diesem programmatischen Wort •Kirche für die anderen" 
gemeint? Da ihm - wie jedem Modewort - eine gewisse Unscharfe und 
Mehrdeutigkeit eignet, sei zunächst kurz geklärt, was wir nicht darunter 
verstehen. 

Das Wort soll nicht zu einem elitären Kirchenverständnis verleiten, zu 
einem Kirchenverständnis, das sich primär auf ein Uberlegenheitsgefühl 
der Kirche, auf die Unterscheidung oder sogar Trennung der Kirche von 
•den anderen" stützt, etwa von den Menschen in •anderen" Kulturen, 
Religionen, Weltanschauungen, politischen Überzeugungen, oder auch 
von Menschen in •anderen", innerhalb der Kirche wenig repräsentierten 
gesellschaftlichen Situationen, etwa der Armut, der Unfreiheit, der Un- 
gerechtigkeit, der Hoffnungslosigkeit (z. B. in der Dritten Welt), oder 
einfachhin von den Menschen, die sich aus irgendwelchen Gründen nicht 
zu den kirchlich integrierten Christen zählen. Bei dem Wort: •Kirche für 
die anderen" liegt leicht das Vorstellungsmodell nahe: hier die Kirche 
als Gebende, als Fürsorgende, als Betreuende (gleichsam als •Betreuungs- 
kirche", die sich herablassend den Menschen zuwendet) • dort die anderen 
als Empfangende, als Objekt der Fürsorge und Betreuung. Dieses Modell 
ist jedoch abzulehnen. Denn damit wird im Grunde nur das überkomme- 
ne, einseitige innerkirchliche Modell des Verhältnisses von Amt und Ge- 
meinde über die kirchlichen Grenzen hinaus projiziert: das Amt galt lange 
als das einzig aktive Subjekt der Heilsvermittlung (in Wort und Sakra- 
ment) - das Volk primär als passives Objekt dieser Heilssorge. Die Gefahr 

1 Der Verfasser hat diese institutionelle Dimension der Kirche in einer längeren Mono- 
graphie bearbeitet, so daß sich im Rahmen des vorliegenden Beitrags eine eingehendere 
Behandlung dieser Fragen wohl erübrigt. Vgl. M. Kehl, Kirche als Institution. Zur theo- 
logischen Begründung des institutionellen Charakters der Kirche in der neueren deutscli- 
sprachigen katholisdien Ekklesiologie. Frankfurt 1976. 



Kirche für die anderen 423 

dieser Projektion besteht sicher auch heute noch in unserer Gesellschaft, 
wo die Kirche zwar mit Recht auf die differenzierten Bedürfnisse der 
Menschen eingeht und ihre speziellen Dienste anbietet (z. B. in Jugend- 
arbeit, Erwachsenenbildung, Kranken-, Alten-, Gefangenen-, Militär-, 
Polizei-Seelsorge usw.), wo es ihr aber z. T. immer noch wenig gelingt, 
auf die wirklichen Fragen der Menschen hinzuhören, sich davon in ihrem 
eigenen Selbstverständnis betreffen und verändern zu lassen. Nur wo das 
genügend geschähe, wären die Voraussetzungen geschaffen, die Menschen 
selbst zu aktivieren, sie aus jener Konsumhaltung herauszubringen, die 
sich zwar mehr oder weniger bereitwillig den spirituellen •Service" an- 
bieten läßt, aber kaum zur eigenen Verantwortung für die Kirche und 
zur Teilnahme an der Sendung der Kirche bereit ist2. 

Die Mängel dieses Kirchenverständnisses sind offenkundig. Deswegen 
soll hier in drei Schritten ein Modell von •Kirche für die anderen" vor- 
gestellt werden, das die Beziehungen der Kirche zu den •anderen" (sei es 
im Gespräch mit anderen Religionen, mit anderen Weltanschauungen, sei 
es in der Mission, sei es in der Seelsorge gegenüber Nicht-kirchlich-Inte- 
grierten usw.) überzeugender und - im Sinn des Johannesevangeliums - 
•fruchtbringender" gestalten kann. 

1. Schritt: Die bleibende heilsgeschichtliche Grundlage: 
•Kirche mit den anderen" 

Der erste Schritt eines angemessenen Beziehungsmodells besteht darin, daß 
man das Anderssein, das Fremdsein des anderen relativiert. Aber nicht, in- 
dem man ihn als •immer schon irgendwie" dazugehörend vereinahmt, son- 
dern indem man eine entscheidende, allen Differenzierungen zugrunde- 
liegende gemeinsame heilsgeschichtliche Situation als bleibendes Funda- 
ment jeder Beziehung hervorhebt. Eine solche Relativierung gerade des 
weltanschaulichen, sozialen, rassischen, nationalen Andersseins des ande- 
ren bedingt natürlich zugleich auch eine Relativierung des Eigenen, eine 
Selbstrelativierung der eigenen geschichtlichen Gestalt. Dieser Prozeß 
der wechselseitigen Relativierung wird der Kirche von der kultursoziolo- 
gischen Situation heute sowieso dringend nahegelegt. Denn kultursoziolo- 
gisch gesehen gibt es heute das Phänomen einer sehr intensiven und be- 
schleunigten •kulturellen Zirkulation", also der Begegnung mit anderen 
Kulturen, Religionen, sozialen und wirtschaftlichen Systemen, Weltan- 
schauungen usw. Einige Schlagworte verdeutlichen das Gemeinte: Gast- 

2 Den hier entstehenden Aufgaben der Kirche bzw. der Gemeinden widmet sich der Be- 
schluß der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik: •Die Pastoralen 
Dienste in der Gemeinde", vgl. u. a. 1. 3. 



Medard Kehl 424 

arbeiter, •Gehirnflucht" (brain-drain: Abwanderung von Wissenschaft- 
lern, Abwerbung von Technikern), Flüchtlinge im Gefolge politischer 
Umwälzungen, Tourismus, Kommunikations- und Informationsmittel. Wir 
leben bereits mit aller Selbstverständlichkeit in einer pluralistischen Ge- 
sellschaft, in der die verschiedensten Lebensstile, sittliche und weltan- 
schauliche Grundüberzeugungen nebeneinander und miteinander existie- 
ren. Das wechselseitige Anderssein, das Fremdsein wird dadurch zu einer 
umfassenden Erfahrungskategorie. Allerdings bringt das nicht nur und 
meist nicht einmal primär Bewußtseins- und Horizonterweiterung, Kon- 
taktfreudigkeit, Integration mit sich, sondern anfänglich mehr Verunsi- 
cherung, Verlegenheit, Angst. Diese gegenwärtige Situation wird nur 
dann menschlich bestanden, also ohne Ressentiments, Aggressionen, 
Fremdenhaß, Verweigerung der Begegnung, wenn diese gemeinsame 
Grundsituation des Einanderfremdseins, also des gegenseitigen Anders- 
seins und von daher besonders der Notwendigkeit des Sichverändernlas- 
sens anerkannt wird. Es ist die primäre Bereitschaft, auf den andern zu 
hören, an einer Gemeinschaft mit ihm interessiert zu sein, von ihm zu 
lernen, sich von ihm etwas geben zu lassen, sich von ihm verändern, ja 
auch verwunden zu lassen, sich also von ihm her seinen Standort immer 
neu bestimmen zu lassen. Es ist die Toleranz des Dialogs, die das wechsel- 
seitige Anderssein nicht nur erträgt, ohne unsicher, ängstlich und aggressiv 
zu werden, sondern die auch zur schöpferischen Selbstveränderung 
befreit. 

Die Kirche sollte dementsprechend sowohl in ihrer missionarischen Be- 
gegnung mit Andersgläubigen und Ungläubigen als auch generell mit 
Menschen außerhalb der Kirche nicht gleich mit einem (mißverständ- 
lichen) •Absolutheitsanspruch" oder einer exklusiven Heilsmittlerschaft 
(•beati possidentes") auftreten, sondern grundlegend ihre Relativität 
durch Relationali tat anerkennen; also in der Beziehung zu den anderen 
zunächst das Veränderbare, Relative, Nicht-Endgültige ihrer eigenen 
Sprache, Glaubenssätze, Strukturen, Symbole bejahen3. 

Im Neuen Testament wird diese Relativierung der eigenen und der 
anderen sozialen-rassischen-nationalen-religiösen Unterschiede durch das 
Christusgeschehen theologisch gedeutet. Es seien hier nur zwei Gesichts- 
punkte genannt: 

a) In der Theologie des Epheserbriefes wird den Heiden, also allen 
nicht-jüdischen Völkern (und das sind im biblischen Verständnis •die 

3 Vgl. dazu das ausgezeichnete Buch von J. Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes. 
München 1975, S. 171-185. 



Kirche für die anderen 425 

anderen" schlechthin!), als das Befreiende der frohen Botschaft zugerufen: 
•Ihr, die ihr ausgeschlossen wart vom Bürgerrecht Israels und fremd dem 
Bund der Verheißung ..., ihr einstmals Fernen seid in Christus Jesus 
nahegekommen durch Christi Blut ... Er kam, um Euch den Fernen wie 
auch den Nahen den Frieden kundzutun ... So seid Ihr denn nicht mehr 
Fremde und Beisassen, sondern Vollbürger mit den Heiligen und seid 
Hausgenossen Gottes . .." (Eph 2, 12. 13. 17. 19). Die Unterschiede zwi- 
schen Beschnittenen und Unbeschnittenen werden zwar nicht belanglos - 
der heilsgeschichtliche Unterschied zwischen Juden und Heiden bleibt -, 
aber sie werden sekundär, eben relativ zu dem •einen neuen Menschen", 
zu dem Christus die getrennten Völker umgeschaffen und dadurch mit 
Gott und miteinander versöhnt hat (Eph 2,15). Es ist die Liebe Gottes, 
die sich in Christus gerade den Heiden, den Fremden, den Recht- und 
Heimatlosen mitgeteilt hat, die in ihrer Universalität alle anderen mensch- 
lichen Unterschiede relativiert. 

b) Diese durch die Liebe Gottes geschenkte gemeinsame Grundsituation 
der •Vollbürgerschaft" und •Hausgenossenschaft" bei Gott hebt jedoch - 
unter dem Gesichtspunkt der eschatologischen Hoffnung betrachtet - das 
Fremdsein der Gläubigen, ihr Anderssein gegenüber den •anderen" in der 
Welt nicht auf. Sie sind •Pilger und Fremdlinge" (1 Pt 1, 1; 1 Pt 1, 17; 1 Pt 
2, 11), •Fremdlinge und Gäste auf Erden" (Hb 11, 13), die ihre •Heim- 
statt im Himmel" haben (Phil 3, 20). Sie unterscheiden sich damit von de- 
nen, die sich hier festgemacht haben, die nicht mehr unterwegs sind auf 
eine eschatologische Verheißung hin, deren •Ende Verderben, deren Gott 
der Bauch, deren Sinnen Irdisches" ist (Phil 3, 19). Dieser Unterschied wird 
nicht relativiert, er allein zählt letztlich, ähnlich wie im AT der zwischen 
den auf Gott hoffenden und wartenden Anawim und den bereits alles be- 
sitzenden Mächtigen, Satten und Reichen. Das lebendige Bewußtsein dieser 
•Fremdheit", welche ja gerade nicht an eine bestimmte kulturelle, soziale 
oder weltanschauliche Andersheit gebunden ist oder mit ihr identifiziert 
werden darf, kann die Christen auch heute in eine grundlegende gemein- 
same heilsgeschichtliche Situation mit all denen stellen, die ebenfalls 
(gleich, wie sie sich selbst formell bezeichnen) vor Gott •unterwegs" sind, 
die auf ihn und seine Liebe restlos angewiesen sind, die arm sind, die 
hoffen auf endgültige Gerechtigkeit und Versöhnung und Frieden, die 
sich deswegen nicht abfinden wollen mit dem Zustand dieser Welt und 
die ihrer Hoffnung jetzt schon eine anfanghafte, wenn auch immer frag- 
mentarische Gestalt geben wollen. Dieses Bewußtsein der gemeinsamen 
Pilgerschaft und Fremdheit, der eigenen Bedürftigkeit, des nicht endgültig 
am Ziel Angekommenseins läßt die Kirche in Bewegung, auf dem Weg, 
in sie selbst verändernden Beziehungen zu den • anderen" bleiben. Darin ist 



Medard Kehl 426 

sie wirklich das •Volk der Seligpreisungen" (Taize). Als •pilgernde 
Kirche" ist sie eben primär Kirche mit den anderen, die ebenfalls in ihrem 
Dasein hier unterwegs, in der •Fremde" sind, sei es allein schon auf Grund 
der Gebrochenheit der gemeinsamen •condition humaine" oder auf Grund 
einer religiösen und weltanschaulichen Überzeugung oder auf Grund be- 
stimmter geschichtlicher und sozialer, •entfremdender" Bedingtheiten. Nur 
als eine solche •Kirche mit den anderen" kann sie auch •Kirche für die 
anderen" werden. Damit kommen wir zum 2. Schritt unseres Modells einer 
Beziehung zwischen Kirche und •den anderen". 

2. Schritt: Die christliche Konkretisierung: •Kirche für die anderen" 

Relativierung durch hörende, empfangende, verändernde Begegnung mit 
anderen bedeutet keineswegs Nivellierung des Eigenen. Sie vergißt durch- 
aus nicht das Wort der Apostelgeschichte: •Wir können unmöglich schwei- 
gen von dem, was wir gesehen und gehört haben!" (Apg 4, 20). Sie endet 
nicht in einem gestaltlosen Relativismus, in dem man sich auf dem dürfti- 
gen Konsens des kleinsten gemeinsamen Nenners trifft und alles Unter- 
scheidende als störend wegläßt. Ein solcher Relativismus, der etwa alle 
verschiedenen Überzeugungen auf das gemeinsame •Humanum" oder auf 
den Frieden oder die Liebe reduziert, hat zum einen keine verändernde 
Wirkkraft, weil er zu pauschal, zu allgemein, zu beliebig ist - was ist das 
gemeinsame •Humanum" oder der Friede oder die Liebe? -, und zweitens 
hat er auch keine Legitimation - von welcher Position, mit welchem Recht 
wird das •Humanum" bestimmt und die Differenzen als unwichtig bei- 
seitegeschoben? -. Sicher ist die Erkenntnis und Anerkennung des grund- 
legend Gemeinsamen in aller Andersheit der entscheidende erste Schritt. 
Aber genauso wichtig ist der nächste Schritt, der die eigene konkrete 
Gestalt (in all ihrer Veränderbarkeit und Vorläufigkeit) in das Gespräch 
einbringt, und zwar mit Überzeugung und Entschiedenheit. Toleranz und 
Entschiedenheit sind keine Gegensätze, weil jedes Gespräch von Gemein- 
samkeit und Unterschiedenheit, von Allgemeinem und Konkretem lebt 
und - wenn es die Wirklichkeit beeinflussen, verändern will - eben kon- 
krete Wege sucht. 

Das Eigentümliche einer geschichtlichen Identität (z. B. einer Person 
oder einer Gemeinschaft wie etwa der Kirche), durch das sie sich vom 
Relativismus absetzt, liegt eben darin, daß sie sich nur in der Dia- 
lektik von unverfügbar Vorgegebenem und jeweils neuer Selbstdarstellung 
in neuen Erfahrungen und neuen Beziehungen vollzieht. So gilt für die 
Kirche: Einerseits ist sie vom Christusereignis her vorgegeben als Gemein- 
schaft der an Christus und die in ihm erschienene Liebe Gottes Glau- 



Kir die für die anderen 427 

benden. Ihre Botschaft und ihr Glaube stehen für sie - wenn sie mit sich 
identisch bleiben will - nicht zur Disposition, die sie einfach zum Ver- 
handlungsobjekt im Dialog mit der Möglichkeit des Aufgebens machen 
könnte. Anderseits ist dieselbe Kirche mit ihrer Botschaft und ihrem Glau- 
ben doch von Anfang an immer nur in einer bestimmten geschichtlichen 
SelbstdarStellung gegeben, und sie bewahrt ihre Identität ja gerade nicht 
in einem versteinerten, archivarischen Behüten des Ursprungs, sondern 
nur im Hineingehen in die jeweilige geschichtliche Veränderung, die durch- 
aus auch ihre Substanz, ihr Wesen, ihr Selbst betrifft (- die Unterscheidung 
von Substanz und Akzidenz, von Gehalt und Form hilft da nicht viel 
weiter -). In einer solchen geschichtlichen Identität bewahrt jedenfalls das 
Spezifische, das Eigene und Unterscheidende sein volles Recht. 

Dennoch: als •Kirche für die anderen" möchte die Kirche ja mehr sein: 
sie möchte in der Begegnung mit den anderen ihr •Eigenes" nicht nur als 
eine konkrete, sinnvolle Gestalt menschlichen Daseins in der Welt unter 
anderen einbringen, sondern als die alle Menschen universal angehende, 
endgültige und zu höchst sinngebende Möglichkeit anbieten - eben als 
•Religion der absoluten Sinnerfüllung" (J. Heinrichs). 

Wie läßt sich aber ein solcher einzigartiger Anspruch •in Toleranz und 
Entschiedenheit" zugleich, also im Gespräch vertreten? Es sollen hier drei 
Momente dieses christlichen •Absolutheitsanspruches" herausgearbeitet 
werden, die jene im ersten Schritt unseres Modells geforderte wechselseiti- 
ge Relativierung nicht wieder aufheben, sondern eher bestärken, 

a) Das Eigene und Einzigartige, was die Kirche im Gespräch mit den ande- 
ren einbringt und wodurch sie erst zur Kirche für die anderen werden 
kann, läßt sich in der Person und im Namen Jesus Christus zusammen- 
fassen. Diese Person und ihre Geschichte werden von der Kirche als das 
alle Menschen umgreifende, niemanden ausschließende, jeden einzelnen 
und die menschliche Gemeinschaft im ganzen zutiefst erfüllende und hei- 
lende Heil verkündet. Allerdings - das wäre das erste Moment - nicht 
als ein stets vorhandener und weiterzureichender Schatz, sondern zu jeder 
Zeit neu und anders; denn die Frage und die unstillbare Sehnsucht des 
Menschen nach Heil, nach Sinn, nach endgültiger Erfüllung stellt sich 
immer wieder neu und anders. Diese Frage der Menschen nach Heil als 
mit sich identische und doch immer wieder andere kann nur im Gespräch 
mit ihnen, im Hinhören und Eingehen auf ihre wirklichen Leiden ver- 
nommen werden. Als Kirche mit den anderen müssen die Christen zuerst 
die Fragen der Menschen und die oft so heil-lose Situation miterlebt, mit- 
erlitten, mit darin gestanden haben, um von da aus die Botschaft ihrer Hoff- 
nung als immer identische und doch immer ganz andere Antwort anzubie- 
ten. Erst von der real erfahrenen Frage her wird die Antwort zur wirk- 



Medard Kehl 428 

lichen Antwort und nicht zur Schablone4. Erst in der Relation auf die jewei- 
lige Frage konstituiert sich die Antwort des Glaubens, die als solche eben 
nicht in ungeschichtlicher Gleichgültigkeit parat steht und gleichsam immer 
abrufbereit vorliegt. Als Antwort konstituiert und erweist sich das christ- 
liche Sinnangebot eben nur dann, wenn in der Toleranz des Gesprächs 
das Fragen der Menschen ertragen und das Leiden der Menschen erlitten 
wird. •Im Strom der Zeit rettet man Ertrinkende nicht von nur eingebilde- 
ten Ufern der Ewigkeit her, sondern nur, indem man selbst tapfer mitten 
im Strom schwimmt" (K. Rahner). 
b) Entscheidend ist jedoch dabei: Keine Frage nach Heil, gleich in welcher 
Form, kann dabei überhört werden, kein Leiden, gleich in welcher Form, 
übergangen werden, wofür Christus nicht im Letzten die heilende Antwort 
sein könnte. Erst darin erweist sich die christliche Botschaft als •universa- 
les" Sinnangebot. Aber nicht in dem Sinn, daß auf jede einzelne Frage 
gleich eine voll zudeckende, immer schon parate und befriedigende Ant- 
wort gegeben werden kann. Vielmehr versteht sich die christliche Antwort 
auf die Heilsfrage des Menschen als das Wecken einer umfassenden Hoff- 
nung, die den Menschen im Ganzen, in all seinen Dimensionen (als 
Individuum und in Gesellschaft, in seiner leiblich-materiellen und geistig- 
personalen Wirklichkeit, in seinem Leben und seinem Sterben, in seiner 
Aktivität und seiner Passivität, für sich selbst und für die anderen) auf 
eine letzte Sinnerfüllung hin ausrichtet. Darin liegt die wesentliche Ver- 
heißungs- und Zukunftsstruktur der christlichen Botschaft: sie nimmt die 
Frage, die Sehnsucht, das Suchen nicht weg, sondern gibt ihm die Form 
einer Hoffnung gegen alle Hoffnung, einer Zuversicht, die nicht mehr 
zuschanden werden kann: •Wenn Gott für uns ist, wer könnte gegen uns 
sein?" (Rö 8, 31). Die Universalität des christlichen Sinnangebotes ist 
primär eine Universalität der Hoffnung, welche ihre volle Verifizierung 
eben von der Zukunft des Reiches Gottes und der Auferstehung der Toten 
erwartet, welche aber auch jetzt schon die reale Kraft dieser Hoffnung als 
•Leiden am Wirklichen und als Leidenschaft für das Mögliche" erfährt 
(Kierkegaard). Als solche •Universalität der Hoffnung" kann die christliche 
Heilsbotschaft eben auch in keiner innerweltlichen Vermittlungsgestalt - 
auch nicht in denen der Kirche! - schlechthin •absolut" (im Sinne von: um- 
fassend und erschöpfend) dargestellt werden. 
c) Worin liegt der Grund dieser universalen Hoffnung? Woher legitimiert 
es sich, daß Jesus Christus als das universale Heil verkündet werden kann, 
als das alle Menschen umschließende wie auch alle anderen menschlichen 
Sinnangebote übertreffende, sie endgültig und unüberbietbar erfüllende 

Vgl. dazu J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes, Düsseldorf 1969, S. 292 ff. 



Kirche für die anderen 429 

Heil? Schließt ein solcher Anspruch nicht doch zutiefst einen Dialog mit 
anderen möglichen Sinnangeboten aus? Ist das nicht doch Ideologie? Für 
den Glauben liegt der Grund darin, daß in Jesus Christus die unendliche 
Sinnfülle Gottes sich selbst den Menschen zur freien Annahme mitgeteilt 
hat; daß über diese personale Selbstgabe des umfassend Guten, des lieben- 
den Gottes da, wo sie - erstens - vom Menschen angenommen und in sei- 
nem ganzen Lebensvollzug bejaht, realisiert wird - als Befähigung zu 
einer grundsätzlich unbegrenzten Liebe, die niemanden, auch den Fernsten 
und den Feind nicht ausschließt -, und wo sie - zweitens - in der erhofften 
Auferstehung ihre bleibend-gültige, die ganze menschliche Wirklichkeit 
integrierende Vollendung empfängt, daß darüber hinaus nichts an Sinn- 
erfüllung für jeden Einzelnen und die menschliche Gemeinschaft im 
Ganzen erwartet werden kann. Daß dieser Glaube gerade keine dialog- 
feindliche, intolerante Ideologie ist, die das im ersten Punkt Gesagte 
wieder aufhebt, muß sich daran erweisen, daß das Christentum diese 
Einzigartigkeit und Universalität Christi als •Einschließlichkeit in bezug 
auf den positiven Gehalt jeder anderen Sinndeutung darstellt, daß es 
dialogisch-offen dafür ist, in allen anderen Angeboten, sofern sie Positi- 
ves beinhalten, sich selbst (oder besser: Jesus Christus) zu finden, daß es 
gelehrig auf dem Wege zur größeren Selbsterkenntnis im anderen bleiben 
kann. Durch solche Offenheit für alle Wahrheit und jeden Sinn unterschei- 
det es sich von der Ideologie, die man als die grundsätzliche Verschlie- 
ßung vor dem ,Gesamt' der Wirklichkeit, die Verabsolutierung eines Teil- 
aspektes' (K. Rahner) verstehen kann"5. 

Diese Offenheit zur universalen Integration ist der Kirche deswegen 
möglich, weil ihr eigenstes eine Person, Jesus Christus, ist, nicht eine Heils- 
lehre, nicht eine Dogmatik, ein Ritus, eine Institution o. ä. Und diese 
Person kann (vom Wesen personaler Wirklichkeit her, aber auch vom 
Besonderen gerade dieser Person als der geschichtlichen Selbstmitteilung 
der alles umfassenden Liebe Gottes her) niemals in kirchlichen Formen 
und Worten erschöpfend dargestellt und vermittelt werden; sie sprengt 
von sich her immer alle menschlich-institutionellen Fixierungen. Ja, sie 
wählt sogar zu ihrer je neuen geschichtlichen Selbstdarstellung und Ver- 
gegenwärtigung auch den •ganz anderen", den Fremden, den Heimatlosen, 
den nicht als kirchlichen Menschen, als Christen immer schon klar Identifi- 
zierten (vgl. Mt 25!). Die Person Jesu Christi wird deswegen auch von der 
Kirche nicht nur im ausdrücklichen, formellen •Herr-Herr-Bekenntnis" 

5 J. Heinrichs, Das ideologiekritische Gewicht der Lehre vom anonymen Christen, in: 
E. Klinger (Hrsg.), Christentum innerhalb und außerhalb der Kirche, Freiburg 1976, 
S. 49. 



Medard Kehl 430 

vermittelt, sondern umfassender und grundlegender noch im einfachen 
selbstlosen Tun der Nächstenliebe. 

Allen diesen drei •relativierenden" Momenten innerhalb des christlichen 
Heilsangebotes gemeinsam ist die Schranke, welche verbietet, die persona- 
le •Absolutheit" und Einzigartigkeit Jesu Christi als der endgültigen 
Selbstmitteilung der unendlichen Sinnfülle und Liebe Gottes einfach uni- 
vok auf die Kirche und die kirchliche Form der Vermittlung dieser Heils- 
botschaft zu übertragen. Die Kirche als institutionelle Gestalt dieser Ver- 
mittlung (mit Sakramenten, Verkündigung, Glaubensbekenntnis, Dogmen 
usw.) kann nicht jene •Absolutheit" beanspruchen, die nur dem personalen 
Gott in seiner Selbstoffenbarung in Christus zukommt. Insofern die Kirche 
in ihrem Glauben, Hoffen und Lieben ganz auf Christus bezogen ist und 
diese Bezogenheit auch in ihrer konkreten Gestalt darstellt, nimmt sie zwar 
in analoger Weise an der Einzigartigkeit Christi teil: sie ist als das ver- 
mittelnde •Sakrament" des Heils die innergeschichtlich nicht einfach mehr 
abzulösende und durch etwas völlig anderes ersetzbare Gestalt der Präsenz 
Christi und seines Heils in der Welt. Aber als solche ist sie eben nicht 
schlechthin •allumfassend", nicht •absolut" unveränderlich, sondern den 
Relativierungen der Geschichte ausgesetzt. 

Wenn die Kirche in dieser Weise ihr Eigenes und Einzigartiges, also 
Jesus Christus, in Toleranz und Entschiedenheit allen Menschen anbietet, 
dann kann sie wirklich - in der fundamentalen Haltung einer demütigen, 
pilgernden •Kirche mit den anderen" - zu einer dienenden und heilenden 
•Kirche für die anderen" werden. Dann ist sie im wahren Sinn •katholische 
und apostolische Kirche". 

Auf eine Frage, die heute in diesem Zusammenhang oft gestellt wird, 
wollen wir noch kurz eingehen: Warum muß es überhaupt die ausdrück- 
lich bekennende, die •Herr-Herr"-sagende und ihn anrufende, ihn ver- 
kündigende und verehrende Gemeinde geben? Warum kann •Kirche für 
die anderen" sich nicht - nach Mt 25, 31 ff - mit der selbstlos und namen- 
los dienenden Liebe zu den Armen, den Geringsten seiner Brüder begnü- 
gen? Warum soll sie Jesus Christus, sein Evangelium, seine sakramen- 
talen Heilszeichen ausdrücklich •den anderen" verkünden (sei es im Ge- 
spräch mit den anderen Religionen und Weltanschauungen, sei es in der 
Verkündigung an die Nicht-Glaubenden, sei es im Einsatz für die Not- 
leidenden in der Welt), und zwar gerade als das universale und unüber- 
bietbare Heilsangebot? 

J. Ratzinger hat einmal eine sehr schöne Antwort auf diese Frage ge- 
geben6. Nach ihm gibt es in der Schrift zwei sich ergänzende Aussagen: 
Die eine behauptet eindeutig: die Liebe allein genügt (vgl. die Frage des 
6 Das neue Volk Gottes, a.a.O. 353 ff. 



Kirche für die anderen 431 

Gesetzeslehrers nach dem größten Gebot Mt 22,35 ff; das Gerichts- 
gleichnis Mt 25, 31 ff; dann Jo 15: Die Verherrlichung des Vaters durch 
das Fruchtbringen der Jünger in der Liebe; 1 Ko 13: das Hohelied der 
Liebe; der 1. Jo-Brief usw.). Wer liebt, ist im Heil, ist in Jesus Christus 
geborgen und gerettet, gleichwie er sich selbst bezeichnet. Jedoch: wer liebt 
wirklich? Wer liebt mit der Selbstlosigkeit Jesu Christi, die allein das 
Heil bedeutet? Sind nicht alle •Menschen Sünder und der Herrlichkeit 
Gottes verlustig gegangen" (Rö 3, 23)? Wessen Liebe ist denn so frei von 
Egoismus und Eigennutz, daß sie wirklich (für andere und für sich selbst) 
•heilend" sein könnte? Aus dieser Frage ergibt sich die zweite Aussage 
der Schrift: der Glaube an Jesus Christus allein macht gerecht und bringt 
den Menschen ins Heil (vgl. Rö 3, 21 ff; vgl. den symbolischen Charakter 
der Wunderheilungen Jesu: Dein Glaube hat dich gesund gemacht!). 
Glaube wird hier verstanden als Anerkennung der eigenen Hilflosigkeit, 
zu lieben und gerecht zu sein, als Bereitschaft, sich diese Liebe und diese 
Gerechtigkeit ganz und gar von Gott schenken zu lassen. Die •Armen 
im Geiste", also die solcherart Glaubenden, Sich-Beschenkenlassenden - 
sie werden selig gepriesen. Und das Geschenk an diese •Armen", das sie 
erst zur heilenden Liebe befähigt, ist Jesus Christus: darin läßt sich die 
nachösterliche Glaubenserfahrung von Geschichte, Tod und Auferste- 
hung Jesu und das Bekenntnis der Gemeinde zu ihm als ihrem Kyrios 
zusammenfassen (vgl. 1 Joh 4, 10: •Darauf beruht die Liebe: nicht als 
hätten wir Gott geliebt, sondern er hat uns geliebt und hat seinen Sohn 
gesandt als Sühnopfer für unsere Sünden". Vgl. auch die Rechtfertigungs- 
lehre des Römerbriefes!). Der Sinn des ausdrücklichen Glaubensbekennt- 
nisses, der ausdrücklichen Verkündigung des Evangeliums •an die ande- 
ren", des Vollzugs der Sakramente, ja des ganzen geformten (•institutio- 
nellen") kirchlichen Lebens besteht eigentlich nur darin, diesen Gnaden- 
charakter der Liebe (daß also unsere ganze Nächstenliebe, insofern sie 
diesen Namen überhaupt verdient, reines Geschenk der Liebe Gottes in 
Jesus Christus ist) nicht nur bewußt zu halten, sondern ihn auch existentiell 
zu vermitteln, die Menschen also in das Geschehen der schenkenden Liebe 
Gottes (in Kreuz und Auferstehung Jesu) hineinzunehmen und zu wirk- 
lich liebenden Menschen umzuwandeln. 

3. Schritt: Die eschatologische Aufhebung: •Kirche unter den anderen" 

Wir haben in den beiden bisher dargelegten Schritten unseres Modells 
einer möglichen Beziehung der Kirche zu •den anderen" gezeigt, wie sie 
als Kirche mit den anderen zugleich eine Kirche für die anderen sein 
kann, wie also gerade die Selbstrelativierung in der Begegnung zugleich 



Medard Kehl 432 

das Eigene und Einzigartige ihrer Botschaft zur Geltung bringen kann. 
In einem dritten Schritt soll nun noch die Frage gestellt werden: Worauf 
zielt dieses Beziehungsgefüge, das Miteinander und Füreinander? Was 
ist der Sinn des •Für-die-anderen-Seins" der Kirche? 

a) Um diese Frage nicht falsch zu verstehen, muß zunächst sehr deut- 
lich betont werden, daß das Gespräch mit den anderen und der Dienst für 
die anderen bereits in sich selbst sinnvoll sind und nicht erst dadurch, 
daß sie auf einen außerhalb ihrer selbst liegenden Zweck bezogen werden. 
Die Liebe sucht den anderen um seiner selbst willen, ohne ihn in einer 
bestimmten Absicht auf einen bestimmten Zweck hinzulenken; sie handelt 
um des anderen willen und ist deswegen als Geschehen in sich selbst höchst 
sinnvoll - ähnlich wie das Spiel, das Fest, das Gespräch -: •bonum est 
communicativum sui" - das Gute teilt sich verschwenderisch mit, ohne 
Absicht. Als •Kirche für die anderen" sollen die Christen ja gerade die 
ganz und gar zwecklose, aber in sich sinnvolle und sinngebende Liebe 
Gottes vermitteln, der sich den Menschen um ihrer selbst willen mitgeteilt 
und sie dadurch geheilt hat. So ist z. B. auch der Dialog mit anderen Welt- 
anschauungen und Religionen bereits eine in sich sinnvolle, eben diese 
Liebe darstellende Angelegenheit, die zwar verschiedene Stufen der In- 
tensität und der Annäherung kennt, aber als solche innergeschichtlich 
nicht unbedingt aufzuheben ist, etwa in eine Einheit, in der das Anderssein 
und Fremdsein ganz aufgelöst oder gut verwaltet, domestiziert wäre. Das 
schließt natürlich nicht aus, daß man sich gemeinsame Ziele über den Dialog 
hinaus steckt, die allen Menschen in den verschiedenen Kulturen und 
Religionen zugute kommen, z. B. Fragen der Friedensforschung, der Er- 
ziehung, der individuellen und politischen Ethik, der Beziehung zwischen 
reichen und armen Völkern usw. 

Entscheidend ist eben, daß bei all dem die Kirche als Institution (was 
nicht einfach identisch ist mit ihrem Wesen als •Leib Christi", der nach 
dem Epheserbrief eine universale, den ganzen Kosmos einbeziehende Ten- 
denz hat) nicht sich selbst und ihre Ausbreitung, die Mehrung ihres Mit- 
gliederbestandes und die Festigung ihrer Position in der Welt als heim- 
lichen oder offenen Zweck ihres •Seins für die anderen" verfolgt. Der soge- 
nannte •Ekklesiozentrismus" sieht sich heute, besonders im Bereich der 
Mission (und analog in anderen Bereichen auch), heftiger Kritik ausgesetzt: 
Mission darf nicht die institutionalisierte •Kirchwerdung der Welt" beab- 
sichtigen, sie darf nicht zuerst de •plantatio ecclesiae", die •Selbstfortpflan- 
zung" der (meist westlich geprägten) Kirche in allen anderen Ländern der 
Welt sein. •Als ob das Wohl der Kirche wichtiger wäre als das Heil durch 
die Kirche; als ob die Kirche eine Rivalin der Welt wäre, als ob Mission 
den Zweck hätte, Kirche um ihrer selbst willen auszubreiten, Menschen in 



Kirche für die anderen 433 

die Kirche zu führen und sie dabei aus ihrer bisherigen Gemeinschaft her- 
auszubrechen, zu isolieren. Eine solche Ekklesiozentrik darf es nicht ge- 
ben, wenn Kirche in der Welt erstehen soll"7. 

Dies einmal vorausgesetzt, kann man die Funktionalität der Kirche zur 
•Welt" hin jedoch nicht zu einem reinen Funktionalismus absinken lassen, 
der das Eigene und Spezifische ihrer Botschaft grundsätzlich und nur in 
der wortlosen Solidarität mit der Welt aufgehen läßt und nun umgekehrt 
die •Weltwerdung der Kirche" propagiert. Damit wird man weder der 
Sendung durch den auferstandenen Herrn gerecht, noch ist damit den 
Menschen gedient, für die die Kirche dasein soll. Denn eine solche Theorie 
unterstellt, •daß Christen sozusagen einfach sind, ohne daß man sich den 
Kopf darüber zerbricht, woher sie kommen. Über die christliche Weltver- 
antwortung weiß man eine Menge zu sagen, noch viel mehr darüber, daß 
die Kirche diese ihre Verantwortung fast immer vernachlässigt. Wenig 
oder nichts indessen ist darüber zu erfahren, wieso und ob überhaupt es 
dazu kommen könne, daß es Kirche gibt, da der Mission ja die Sammlung 
und Mehrung der Christen keinesfalls aufgetragen sein soll"8. Nun, dies 
scheint sicher zu sein: Wo die Kirche ganz selbstlos und absichtslos bei den 
Menschen, bei ihren Fragen und ihren Leiden ist, wo sie ihrer universalen 
Sendung treu bleibt, da beginnt sie auch immer neu als Gemeinschaft der 
Glaubenden, der Hoffenden, der Liebenden zu leben und zu wachsen, da 
schließen sich ihr immer wieder Menschen an, die diesen Dienst mittragen 
wollen. Wahrscheinlich hat sie im Quantitativen da mehr Erfolg, wo sie 
direkt als Hauptziel ihrer Sendung die Konstituierung von Kirche anstrebt; 
aber qualitativ scheint der andere, •selbstlosere" Weg •fruchtbarer" zu 
sein, da er der Weg Christi selbst ist, der den Seinen zwar das Frucht- 
bringen, aber nicht das Erfolgreichsein aufgetragen hat. 

b) Wenn die Kirche als Kirche •für die anderen" auch keine selbstbezo- 
gene Absicht oder einen eigennützigen Zweck gegenüber •den anderen" 
verfolgen darf, muß sie aber doch eine Hoffnung für die anderen und für 
sich haben, auf die hin sich die gemeinsame Pilgerschaft, das Unterwegs- 
sein in der Fremde bewegt. Wir dürfen die Vollendung dieses Weges ein- 
mal unter dem Bild des großen Gastmahls betrachten (Lk 14, 15-24): Am 
Ende steht die umfassende Mahlgemeinschaft Gottes, zu der alle eingela- 
den sind und bei der sich vornehmlich die Armen und Krüppel, die Blin- 
den und Lahmen, die Zaungäste und die von den Landstraßen versam- 
meln. Gerade die endgültige Vollendung offenbart die Vorliebe Gottes für 
die Fremden, für die Heimat- und Heillosen in der Welt. Sie erfahren am 

7 W. Bühlmann, Wo der Glaube lebt, Freiburg 1974, S. 83. 
8 H. W. Gensidien, Glaube für die Welt, Gütersloh 1971, S. 137. 



Medard Kehl 434 

stärksten und am beglüdkendsten die völlig ungeschuldete, überraschende 
Gnade der Einladung Gottes, sie folgen ihr auch am bereitwilligsten. Aus 
ihnen besteht die Gemeinde des Reiches Gottes, auf sie hin wird sich die 
Kirche überschreiten müssen. Dann gibt es nicht mehr die (innergeschicht- 
lich nicht aufzuhebenden) Unterschiede zwischen Kirche und •den ande- 
ren", zwischen Kirche und Welt, zwischen Christen und Nichtchristen usw. 
Dann ist die Kirche mit ihrem Dienst für die anderen, mit ihrer Verkündi- 
gung der Frohen Botschaft, mit ihren Sakramenten und Strukturen ans Ziel 
gelangt und damit überflüssig geworden. Als solche löst sie sich ununter- 
scheidbar auf unter die anderen, sowohl unter die, die der Einladung Got- 
tes gefolgt sind, als auch (leider) unter die, die sie ausgeschlagen haben. 
Diese Unterscheidung zählt am Ende allein, und sie geht mitten durch die 
Kirche und durch die Welt hindurch. 

Die Kirche kann diese Unterscheidung des endzeitlichen Gastgebers nicht 
einfach undialektisch schon selbst in der Geschichte vollziehen; aber sie 
kann sie in ihrer Gestalt doch - so gut es als Gemeinschaft der Sünder mög- 
lich ist- schon vorwegnehmend darstellen (als •Sakrament des Heils"). Sie 
kann darauf sehen, ob sie auch in ihrem •Phaenotyp" mehr die Gemein- 
schaft derer ist, die mit dem Kaufen von Landgütern und Ochsen und mit 
Hochzeiten (und Beerdigungen) beschäftigt sind, oder die Gemeinschaft 
derer, die mit den Armen und Fremden unterwegs sind, die in der Nach- 
folge Christi als •wanderndes Gottesvolk" wirklich •außerhalb des Lagers" 
zu ihm •hinausgehen und seine Schmach mit ihm tragen", weil sie hier 
•keine bleibende Stätte haben, sondern die künftige suchen" (Hb 13, 13 f.). 
Gerade als eucharistische Gemeinschaft, die ja das ewige Gastmahl Gottes 
schon zeichenhaft-vorwegnehmend feiert, muß sie etwas von dem christo- 
logischen Charakter dieses Mahles, von der grenzenlosen Offenheit und 
Großzügigkeit der Einladung Gottes, von der Relativität aller innerge- 
schichtlichen Unterscheidungen sichtbar machen. Sie ist - nach dem Ideal- 
bild der Apostelgeschichte - eben innergeschichtlich bereits die Koinonia, 
die in der Lehre der Apostel, in der brüderlichen Gemeinschaft, im Brot- 
brechen, im Gebet, im Teilen des Besitzes, im Lobpreis Gottes, im Jubel 
und in der Einfalt des Herzens untereinander lebt (Apg 2, 42 f.), die ge- 
rade als solche •bei allem Volk beliebt ist" und •täglich vom Herrn ver- 
mehrt wird". Wenn die Kirche einen solchen eschatologischen Stil zu leben 
versucht, eben als offene, keinen ausschließende, im Gegenteil: die Men- 
schen anziehende, sie mit einer unüberwindlichen Hoffnung erfüllende 
•eucharistische Gemeinschaft der Sendung", dann wird sie wirklich ihrem 
Anspruch, Sakrament der Einheit und des Heils für die Welt zu sein, ge- 
recht. Denn dann ist sie bereits ein vorweggenommenes Modell des end- 
zeitlichen, von Gott selbst in seinem Reich inszenierten Gastmahls. 




