Geistliche Fithrung nach dem Neuen Testament

Johannes Beutler SJ, Frankfurt/Main

»Geistliche Fihrung“ scheint zu den Urelementen christlichen Lebens zu
gehoren. Es gab grofle Zeiten geistlicher Fiuhrung und geistlicher Fihrer in
der Geschichte der Kirche, wie den Beginn des dgyptischen Monchtums oder
das franzosische 17. Jahrhundert'. Es gab auch Zeiten des Niedergangs, zu
denen vielleicht die hinter uns liegenden Jahre gezahlt werden miissen®.
Die Gegenwart scheint jedoch durch eine neue Suche nach geistlichen Weg-
fiihrern gekennzeichnet zu sein. Innerhalb des katholischen Raumes fallt
z. B. eine neue Nachfrage nach Einzelexerzitien auf, in denen Christen
unter der Anleitung eines ,Exerzitienmeisters” und im Gesprich mit ihm
den konkreten Willen Gottes fir ihr Leben suchen. Die Meditationsbewe-
gung der letzten Jahre lief ihrerseits den ,Ruf nach dem Meister“® laut
werden. Hier handelt es sich nicht mehr um ein rein innerchristliches Pha-
nomen. Gesucht wird der ,Meister”, der den ,, Weg nach innen“ fiihrt, auch
von Menschen, die dem Christentum fern stehen oder es zumindest nicht
mehr als allein zu Gott filhrenden Heilsweg anerkennen. Dabei 1afit sich
eine gewisse Vorliebe fir meditative Praktiken unter elitiren Guppen
und Gebildeten nicht verhehlen. Beide Beobachtungen: der iiber das Chri-
stentum hinausgreifende Charakter des ,Rufes nach dem Meister wie
auch das Moment des Elitiren, Esoterischen, lassen die Frage auf-
kommen, ob dieser Ruf mit Selbstverstandlichkeit auch im Christlichen
iibernommen werden kann. Das heifit letztlich die Frage stellen, ob dieser
Ruf den Urspringen und dem Grundgesetz des Christentums, dem
Neuen Testament, gerecht wird, und wenn ja, in welcher Weise. Bei
ndherem Zusehen lberrascht, dal dem Neuen Testament fiir die Kenn-
zeichnung und Beurteilung geistlicher Fithrung in der bisherigen Literatur
nur wenig Aufmerksamkeit geschenkt worden ist*. Im folgenden kénnen

1 Vgl. F. Wulf, Art. Seelenfihrung, in: LThK29 (1964) 574 £.; ders., Art. Seelenfiihrung,
in: Sacramentum Mundi IV (1969) 471-475; dcrs., Die Leitung des geistlichen Lebens und
die Sorge um seine richtigen kirchlichen Strukturen, in: Handbuch der Pastoraltheologie
III (21972) 549-560, bes. 556-558.

* Vgl. H. Bacht, Seelenfiihrung in der Krise: GuL 26 (1953) 422-436. Seit dem Riickgang
der Einzelbeichte im Gefolge des Konzils (in der sich de facto ein guter Teil der geistlichen
Einzelberatung vollzog) und dem Verfall der Institution des ,Spirituals® in geistlichen
Hausern hat sich das Problem noch verschirft.

3 Vgl. K. Graf Diirckheim, Der Ruf nachk dem Meister. Der Meister in uns (1972). Dazu J.
Sudbrack, Geistliche Fihrung, in: F. Klostermann ~ R. ZerfaR (Hrsg.), Praktische Theo-
logie heute (1974), 475-485, bes. 478 f.

4 So geht der ausfithrliche Art. ,Direction spirituelle” im Dictionnaire de Spiritualité I1I



Johannes Beutler 436

darum nicht mehr als einige Hinweise gegeben werden, die diese Liicke
etwas schlieflen helfen sollen.

I. Fihrung durch den Heiligen Geist

Wer an , geistliche Fithrung“ denkt, wird dabei spontan an Fithrung durch
Menschen denken, denen vielleicht fir die damit gegebene Aufgabe eine
besondere Geistgabe verliehen wurde. Dieser Gedanke ist in der Perspek-
tive des Neuen Testamentes nicht so selbstverstandlich. Vor aller Fiihrung
im Geist durch Menschen spricht die Schrift vielmehr von der Fihrung
durdh den Heiligen Geist selber, wie immer eine solche Fithrung theolo-
gisch gedeutet werden mag.

1. Der Heilige Geist fithrt in die Botschaft Jesu ein

Die klassische Stelle fiir eine Fithrung der Christen durch den Heiligen
Geist steht in den Johanneischen Absdhiedsreden (Joh 16, 12-15):
»Noch vieles habe ich euch zu sagen, aber ihr kénnt es jetzt nicht er-
tragen. Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er
euch in die volle Wahrheit fithren. Denn er wird nicht von sich aus
reden, sondern was er hort, wird er reden, und das Kommende wird
er euch verkiinden. Er wird mich verherrlichen; denn von dem, was
mein ist, wird er nehmen und euch verkiinden. Alles, was der Vater
hat, ist mein; darum habe ich gesagt: Von dem, was mein ist, nimmt
er und wird es euch verkiinden.
Der Jesus der Johanneischen Abschiedsreden spricht mehrfach von dem
Geist oder ,Parakleten®, den er bzw. der Vater senden wird (Joh 14, 16 f.
26; 15, 26; 16, 7 f). ,Paraklet” heif}t so viel wie ,Beistand“, ,Herbeigeru-
fener”, der einem in Not, vor allem bei Anklage vor Gericht beisteht. Inso-
fern dieser verheiflene Geist von Gott kommt, heifit er ,Heiliger Geist“, in-
sofern er in Gottes Offenbarung, den Inbegriff aller Wahrheit, einfithrt,
wird er auch ,Geist der Wahrheit® genannt. Von dieser Aufgabe der Ein-
fiihrung der Jinger indie Wahrheit (bzw. Fithrung in der Wahrheit) spricht
gerade unser Text. Der Geist erschlieit dabei nicht nur Gottes Wahrheit
und Willen fiir die Gegenwart, sondern auch fiir die Zukunft, er ist also
dynamischer Natur. Darum heifit es, er werde ,das Kommende verkiin-
den“. Wie diese Einfiihrung in Gottes Wahrheit und Offenbarung geschieht,
wird nicht gesagt. Ganz sicher ist dabei aber nicht an ein besonders auffil-

(1957) 1002-1216 bezeichnenderweise vom klassischen Altertum (E. des Places) direkt
zum Gstlichen Monchtum iiber. Vom NT handelt nur eine Spalte (1173 £.). Mehr Hinweise
finden sich im ThWNT unter den Stichworten ,Weg* (khodos), ,lernen“ (manthano),
»lehren® (didasko), ,Rabbi” und ,filbren® (ago).



Geistliche Fiihrung nach dem Neuen Testament 437

liges Wirken des Heiligen Geistes gedacht. Der Heilige Geist ist vielmehr
gleichsam die Innenseite der gottlichen Offenbarung in Jesus Christus. Er
hilft, das Wort Jesu innerlich aneignen und in die Tat umsetzen. Gerade
dadurch bringt er die Christen freilich auch in Konflikt mit der , Welt“, so-
weit sie Gottes Offenbarungswort nicht héren will. Darum wird an anderer
Stelle auch von ihm gesagt, dafl er die Welt ,iberfithren“ werde (vgl.
16, 8).

Von einer ,Fihrung® durch den Heiligen Geist spricht auch Paulus in
zwei Kapiteln seiner Briefe, die sich vor allem mit dem neuen Leben aus
dem Geist beschiftigen, nimlich dem 8. Kapitel des Romerbriefes und dem
5. Kapitel des Galaterbriefes. So heifit es Rom 8, 14:

sDenn alle, die sich vom Geist Gottes fithren lassen, sind Kinder
Gottes”.
Gottes Geist macht also zu Kindern Gottes, weil er der Geist ist, der Vater
und Sohn verbindet. Aber es geniigt nicht, diesen Geist wie einen toten
Schatz zu besitzen. Es gilt vielmehr, sich von diesem Geist ergreifen und
fihren zu lassen. Erst so wird man Sohn, Tochter des Vaters. Damit ge-
langt man freilich auch in den Besitz der Vorrechte von Kindern, die
Paulus als Mensch der antiken Gesellschaftsordnung aus dem Gegensatz
von freien Kindern und Sklaven beschreibt. Fiir Paulus gehdren Knecht-
schaft und Gesetz ebenso zusammen wie Sohnschaft und Botschaft des
Evangeliums im Geist. Darum heifit es Gal 5, 18 (vgl. 3, 26-4, 7):
»Wenn ihr euch aber vom Geist fithren lafit, dann steht ihr nicht
unter dem Gesetz“.
Auch hier ist der Geist den Christen nicht als ein festzuhaltender Besitz,
sondern als Hilfe fiir einen Weg mitgegeben. Wenn wir fragen, wo denn
nun ganz konkret die Fithrung durch den Heiligen Geist geschieht, so ver-
weist uns Paulus vor allem auf das Gebet als Ort der Fithrung durch den
Gottesgeist:
»30 nimmt sich auch der Geist unserer Schwachheit an. Denn wir wis-
sen nicht, woflir wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber
tritt jedoch fir uns ein mit unaussprechlichem Seufzen®. R6m 8, 26

2. Der Geist tbernimmt die Aufgabe Jesu

Der Johannesevangelist fihrt den Geist-Parakleten in Joh 14,16 als
»anderen Beistand® ein — der erste und eigentliche Beistand ist Jesus selber
(vgl. 1 Joh 2,1). So werden dem Heiligen Geist denn auch nur Aufgaben
zugeschrieben, die zunidchst Jesus zukommen. Das Wort von der ,Fith-
rung® durch den Heiligen Geist in die Wahrheit hinein ist im Zusammen-
hang mit den Worten zu sehen, mit denen Jesus als Offenbarer und Fihrer
in die Wahrheit beschrieben wird. So kann es von Jesus heiflen:



Johannes Beutler 438

»Wenn ihr in meinem Wort bleibt, seid ihr wirklich meine Jinger. Thr
werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei machen®.
Joh 8, 81
Die fritheren Evangelien schildern uns Jesus als Rabbi, Meister und
Lehrer der Seinen. Er beruft sie in eigener Vollmacht in seine Nachfolge,
unterweist sie und wird von ihnen denn auch vertrauens- und ehrfurchts-
voll mit dem Titel ,Rabbi®, ,Meister” angeredet.
Der vierte Evangelist geht noch weiter und fithrt uns Jesus als , guten
Hirten“ vor Augen, der die Seinen kennt und sie ,fiihrt* (vgl. Joh 10, 3. 16).
Diese Fiihrung hat nichts Gewalttatiges an sich. Jesus gibt als guter Hirt
vielmehr sein Leben fur die von ihm Gefiihrten. So kann ihn die Johannes-
offenbarung (7, 17) in einer kithnen Umkehrung des Bildes als das , Lamm“
schildern, das die Seinen fiihrt:
»Das Lamm in der Mitte vor dem Thron wird sie weiden und zu den
Quellwassern des Lebens fithren, und Gott wird jede Trane aus ihren
Augen wischen®.

Dies gilt freilich als Verheiflung fiir die Zeit der Vollendung. Auffallend

ist hier die alttestamentliche Sprache. Sie bringt uns zu unserem néchsten
Gedanken.

3. Gott als Fithrer des Menschen

Wenn Jesus in den Evangelien als derjenige erscheint, der die Seinen
»fohrt“, indem er ihnen die Wahrheit, Gottes Offenbarung, erschliefit, so
tat er dies in Stellvertretung Gottes, als Gottes Sohn und Offenbarer.
Dieser Gedanke, dafl Gott letztlich selbst Fithrer und Weggeleiter seines
Volkes ist, ist schon im Alten Testament grundgelegt.

Das Alte Testament schildert uns Gott als denjenigen, der sein Volk
aus Agypten ,herausgefithrt“ hat. Damit ist geradezu das geschichtliche
Grunddogma Israels ausgesprochen (vgl. die Einleitung zu den zehn
Geboten Ex 20, 2; Dtn 5, 6 sowie das ,kleine geschichtliche Credo“ Israels
Dtn 26, 8 usw.). So wie Gott Abraham, den Stammvater Israels, aus Meso-
potamien ins Gelobte Land fiihrte, so geht er auch vor seinem Volk her
auf dem befreienden Weg aus dem Land der Knechtschaft, Agypten, ins
Gelobte Land Israel. ,Feuersaule“ und ,Rauchsdule” sind mythische Bilder
fir diese Fithrung des ganzen Volkes durch Jahwe, seinen Gott, bei Tag
und bei Nacht, mitten durch das Wiistenland hindurch. Nicht Mose und
Aaron sind so letztlich die Fihrer des Volkes, sondern Jahwe selbst, der
sich zu seiner Fihrung freilich der Menschen bedient.

Was das ganze Volk bei der Befreiung aus der Knechtschaft Agyptens er-
fahren hatte, konnte der einzelne Israelit auch auf sich selbst anwenden
und fiir sich erbitten. So gehort die Bitte um Fithrung durch Gott zu den



Geistliche Fiihrung nach dem Neuen Testament 439

festen Bestandteilen des Bittgebetes auch des einzelnen Psalmenbeters.
Nicht selten wird dabei das Heiligtum des Tempels als Ziel der Fihrung
zugleich zum Symbol fiir den Zielpunkt jeder Fiihrung Gottes: Gottes
Nihe und Gottes Angesicht. So kann es in Ps 42/43 (,Wie der Hirsch
lechzt nach Wasserquellen . . .“), Vers 3, heiflen:

,Sende dein Licht und deine Wahrheit, damit sie mich leiten; sie

sollen mich fithren zu deinem heiligen Berg und zu deiner Wohnung*®.
Gottes , Wahrheit® steht hier (wie auch Ps 25, 5; 85, 11) fiir Gott selbst,
insofern er sich erschliet und zu sich, dem Quell aller Wahrheit, in Treue
hinfihrt.

Nach anderen, spiteren Texten ist es Gottes , Weisheit“, die den ,Ge-
rechten® fiihrt (vgl. Weish 10, 10, hier auf Jakob bezogen) und auch den
Weisheit Suchenden auf Gottes Wegen leitet (vgl. das Gebet ,Salomos®
um Woeisheit, Weish 9, 10 f).

Wenn das Neue Testament also von der Fihrung durch den Heiligen
Geist, den Geist Jesu spricht, dann konkretisiert es damit nur eine Glau-
bensiiberzeugung, die ihm vom Alten Testament her zugewachsen ist:
der Gott, der Abraham und sein Volk ins Gelobte Land fihrte und der
auch den einzelnen alttestamentlichen Gliubigen auf seinen Wegen ge-
leitete, tritt uns in Jesus Christus geschichtlich entgegen und zeigt uns im
Geist durch die Zeiten den Weg Christi. Gott selbst ist es also nach der
Bibel letztlich, der fihrt; die Fihrung hat in Christus geschichtliche
Gestalt angenommen und verwirklicht sich im Geist, der ebensosehr der
Geist Gottes wie der Geist Christi ist. Dabei 148t sich Gottes Fithrung nie
gegeniiber einem Menschen allein aussagen, sondern primdr nur gegen-
iiber dem Gottesvolk als ganzem, und gegeniiber dem cinzelnen nur inso-
fern, als er diesem — alten oder neuen — Gottesvolk angehort.

Dieses Element der ,,Gottesunmittelbarkeit der geistlichen Fiithrung
mufl auch angesichts aller menschlich vermittelten geistlichen Fihrung
in der Kirche festgehalten werden. Die Propheten des Alten Bundes haben
eine ,Belehrung durch Gott“, nicht durch Menschen, als eine Verheiflung
fir den Neuen Bund angekiindigt (vgl. Jer 31, 34; Jes 54, 13). Paulus (1
Thess 4, 9) und Johannes (6, 45) kommen darauf zuriick’. Grofle Heilige
wie Augustinus, Franziskus, Ignatius von Loyola, Therese von Lisieux
hatten gerade in ihren wesentlichen geistlichen Einsichten das Bewuft-
sein, ,von Gott selbst (durch Christus im Geist) belehrt zu sein, auch
wenn sie ihre personliche geistliche Erfahrung dann immer wieder in die
yhierarchische Kirche® hineinstellten. Ganz gewifl wird diese unmittel-
bare Belehrung durch Gott dabei nicht nur auf die groflen Heiligen be-

% Vgl. hierzu den Art. theodidaktos von E. Stauffer im ThWNT IIT (1938) 122.



Johannes Beutler 440

schriankt bleiben, sondern — im Sinne der angefiihrten Schriftworte — von
allen Christen ausgesagt werden kénnen.

I1. Geistliche Fithrung durch Menschen

1. Jesu Warnung vor falschen Fithrern

Jesus steht als ,Meister und ,Lehrer” der Seinen so sehr im Mittelpunkt
der drei ersten, der sog. synoptischen Evangelien (Mt, Mk, Lk), daf§
menschliche Fiihrer auf dem Weg des Glaubens dabei kaum in den Blick
kommen. Ganz gewifl schart Jesus Jinger um sich, wihlt Apostel aus
und sendet sie zu den Menschen zur Verkiindigung des Reiches Gottes.
Ganz gewif} gibt er ihnen auch Weisungen mit auf den Weg. Ein Beispiel
solcher Missionsanweisung ist etwa Mt 10. Dennoch ist in solchen Anwei-
sungen wenig von geistlicher Unterweisung einzelner die Rede.

Wo Jesus nach diesen Evangelien von ,Fithrung“ durch Menschen
spricht, ist dies durchweg in negativen Wendungen der Fall. Jesus warnt
an verschiedenen Stellen, die uns im gemeinsamen Uberlieferungsgut von
Mt und Lk erhalten sind, vor ,blinden Blindenfiithrern®. Nehmen wir als
Beispiel Mt 15, 14:

»Laflt sie, es sind blinde Blindenfithrer. Und wenn ein Blinder einen

Blinden fithrt, werden beide in die nichste Grube fallen.“
Gemeint sind hier die Pharisder. Sie stellen Menschensatzungen iiber
Gottes Wort. So sind ihnen kieinliche Reinheitsvorschriften wichtiger
als Gottes Gebot der Liebe und ein reines Gewissen. Dieselbe War-
nung kommt noch an verschiedenen anderen Stellen vor (vgl. Mt 23, 16. 24;
Lk 6,39; Rom 2, 19). Der Grundgedanke ist durchweg der gleiche. Die
Phariséer sind so blind, dafl sie nicht einmal ihren eigenen Weg zu gehen
imstande sind, geschweige denn andere zu filhren vermégen. So fallen sie
mit denen, denen sie ihre Fiihrungsdienste anbieten, zusammen in die
Grube. Ein Wort, das an Deutlichkeit nichts zu wiinschen fibrig lift.

In denselben Zusammenhang gehort die Weisung von Mt 23, 1-10, sich
nicht — wie die Pharisder — ,Rabbi“, ,Meister“ oder ,Vater* nennen zu
lassen. Nur einer ist letztlich ,, Vater®, nur einer ,Meister“. Ganz gleich, ob
hier noch Jesus selber spricht oder schon die Gemeinde des Mattius mit
ihren geachteten Lehrern und Rabbinen: die Warnung, menschliche Lehr-
meister mit gottlicher Wiirde auszustatten, ist uniiberhorbar.

2. Geistliche Fithrung als Gabe des Geistes (Paulus)

Anders als in den Evangelien haben wir in den Briefen des Apostels Pau-
lus Ansitze zu einer theologischen Grundlegung der geistlichen Fithrung.



Geistlidhe Fiihrung nach dem Neuen Testament 441

Auszugehen ist von der Lehre des Apostels iiber die Gnadengaben. Wir
finden sie in verschiedenen seiner Briefe.

Vor allem im 1. Korintherbrief entfaltet Paulus seine Lehre von den
Gnadengaben (vgl. 1 Kor 12-14). Anlafl seiner Intervention sind offenbar
Unstimmigkeiten und auch dufiere Unruhe in der Gemeinde von Korinth.
Die Gemeinde ist noch kaum duflerlich strukturiert, der Gottesdienst kaum
reglementiert, und so kommt es zu mannigfachen Aufierungen des Gebetes,
des Gesangs, auch ekstatischen Gotteslobes, je nach Veranlagung und In-
spiration des einzelnen Gemeindemitgliedes. Paulus hat zu dieser Vielfalt
geistlicher Auflerungen ein doppeltes zu sagen: zundchst einmal erkennt er
sie als echte Auflerungen des Heiligen Geistes an, sofern sie nicht einfach
Auflerungen menschlicher Spontaneitit oder sogar der Geltungssucht sind,
zum andern verlangt er aber doch eine gewisse Unter- und Einordnung
nach der Art und dem Maf der jedem einzelnen verliehenen Gnadengabe.
In diesem Zusammenhang (12, 4-11) ist nun auch von der ,Gabe“ geistli-
cher Fihrung die Rede, die zum Aufbau der Gemeinde beitragt und wohl
vor allem im Rahmen des Gottesdienstes ausgeiibt wird. Genauer genom-
men sind es mehrere ,Gnadengaben®, die der ,geistlichen Fithrung® ent-
sprechen:

»Es gibt verschiedene Gnadengaben, aber nur einen Geist. Es gibt
verschiedene Dienste, aber nur einen Herrn. Es gibt verschiedene
Kréfte, die wirken, aber nur einen Gott; er wirkt alles in allem. Je-
dem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, damit sie an-
deren niitzt. Dem einen wird vom Geist die Gabe geschenkt, Weisheit
mitzuteilen, dem anderen durch den gleichen Geist die Gabe, Er-
kenntnis zu vermitteln, dem dritten im gleichen Geist Glaubenskraft,
einem anderen — immer in dem gleichen Geist —~ Heilungsgaben,
einem anderen Wunderkrifte, einem andern prophetisches Reden,
einem andern die Fihigkeit, die Geister zu unterscheiden, einem an-
dern schliefllich die Gabe, sie zu deuten. Das alles bewirkt der eine
und gleiche Geist; einem jeden teilt er seine besondere Gabe zu, wie
er will“.

In die Richtung der ,geistlichen Fihrung® weisen hier verschiedene Gna-
dengaben, so die Vermittlung von (gottgeschenkter, nicht menschlicher)
» Weisheit“ und ,Erkenntnis®, d. h. Einfithrung in den Glauben, auf der
anderen Seite die Fahigkeit, Glaubenskraft zu vermitteln; dann aber auch
dic ErschlieBung des gottlichen Willens in der ,,Prophetengabe®, aus der
Glaubensgnade heraus, und die Kenntnis des Herzens, die Gabe der ,Un-
terscheidung der Geister”, die in der nachfolgenden Geschichte der Spiri-
tualitat eine solche Bedeutung bekommen sollte.



Johannes Beutler 442

Auffallend ist, dafl Paulus in dieser Aufzdhlung von Gnadengaben zum
Aufbau der Gemeinde die Leitungsgabe nicht direkt erwéhnt. Er fithrt sie
spater mit auf, als er eine kurze Liste der Charismen, d. h. Gnadengaben
in der Gemeinde zusammenstellt und dabei auch eine gewisse Rangord-
nung festzulegen scheint. Dort kommt die ,Prophetie nach den Aposteln
gleich an zweiter Stelle, da auch sie der gemeindegriindenden Predigt zu-
geordnet ist, und die ,Leitungsgabe“ eher am Schluf} (1 Kor 12, 28). Thr
kommt die Aufgabe zu, die verschiedenen Gaben des Geistes in ihrer rech-
ten Zuordnung zu bewahren:

»S0 hat Gott in der Gemeinde einzelne eingesetzt erstens als Apo-
stel, zweitens als Propheten, drittens als Lehrer; dann die Wunder-
krifte, dann die Gaben der Heilung, der Hilfe, der Leitung, endlich
die verschiedenen Arten verziickter Rede®.
Als hochste Gabe, die alle anderen ubertrifft und zusammenfafit, schitzt
Paulus die Liebe ein (12, 31-14, 1).

Fir Paulus zeigt sich also zweierlei: ,geistliche Fithrung* ist eine Gabe
des Heiligen Geistes, die sich in verschiedenen Diensten duflern kann, und
sie ist nicht ohne weiteres identisch mit der Gabe der Gemeindeleitung als
solcher. Dieses Ergebnis ist festzuhalten, wenn wir uns nun den nachpau-
linischen Pastoralbriefen zuwenden.

3. Geistliche Fithrung und menschliche Klugheit (Pastoralbriefe)

Wir gehen hier davon aus, daf} die sog. Pastoralbriefe (1-2 Tim, Tit) eben-
so wie vermutlich der 1. Petrusbrief der Paulusschule entstammen diirften
und eher am Ende des apostolischen Zeitalters anzusetzen sind.

Im Vergleich mit den groflen Paulusbriefen féllt uns in der spateren
Briefliteratur auf, dafl die Lehre von der Vielfalt der Charismen zurick-
tritt. Wir finden sie zwar noch Eph 4, 7-16, zusammen mit einer Mahnung
zur Einheit, nicht aber mehr in den sog. Pastoralbriefen. Nur noch 1 Petr
4, 10 f finden wir ein Echo davon: ,Dient einander als gute Verwalter der
vielfaltigen Gnade Gottes, jeder mit der Gabe, die er empfangen hat.“

In den Pastoralbriefen steht ,Paulus® selbst als die grofle, mahnende
und lehrende Personlichkeit vor uns. Nach seinem Bild ist auch der Apo-
stelschiiler gekennzeichnet. In ihm erscheinen nunmehr all die verschiede-
nen Gnadengaben gebiindelt, die vorher in der Gemeinde breit gestreut
erschienen. Wir sind hier auf dem Wege jener Entwicklung, die alle geist-
lichen Gaben mehr und mehr im ,Geistlichen®, d. h. im Amtstrager, ver-
korpert sieht. Voraussetzung ist freilich auch hier noch, dafl der Amtstra-
ger wirklich geisterfallt ist. Mehr als einmal wird auf die Handauflegung
oder Ordination angespielt, kraft derer der Heilige Geist in Timotheus
oder Titus ist. Es gilt diese Gnade wieder in sich lebendig werden zu las-



Geistliche Fiihrung nach dem Neuen Testament 443

sen (vgl. 2 Tim 1, 6 f; 1 Tim 4, 14). Mit den iibrigen Gnadengaben scheint
so auch diejenige der geistlichen Fiithrung in die Hand des Apostelschiilers
und Amtstrigers iiberzugehen. Es ist der Anfang einer Entwicklung, die
sich vor allem im abendldndischen Ménchtum fortgesetzt und noch in unse-
rem Jahrhundert eine Neubelebung, vor allem im benediktinischen Ménch-
tum, erfahren hat. Der ,, Abbas® ist danach nicht nur der Leiter der dufleren
Geschicke seines Hauses, Letztverantwortlicher firr Gottesdienst und Apo-
stolat, sondern auch als ,Geisttrager” der personliche geistliche Fithrer der
ihm untergebenen Monche®. Diese Entwicklung ist nicht von Paulus, son-
dern nur von den Pastoralbriefen her gedeckt.

Fine weitere Eigenart geistlicher Fithrung, die mit der erwdhnten Per-
sonalunion von Gemeindeleiter und geistlichem Fithrer zusammenhéngt, ist
die Forderung menschlicher Klugheit und Besonnenheit als Voraussetzung
geistlicher Fithrung nach den Pastoralbriefen. Eine der wichtigsten Aufga-
ben der Apostelschiler ist es ja, ihrerseits ,Alteste” oder , Vorsteher® ein-
zusetzen, denen die Gemeindeleitung obliegt. Dabei werden nun neben
gnadenhaften Voraussetzungen auch solche menschlich-natirlicher Art von
Bedeutung, wie Besonnenheit, gutes Urteil, Festigkeit usw. Die Fahigkeit
zur Leitung einer Gemeinde soll nach Moglichkeit bereits im hduslichen
und beruflichen Bereich unter Beweis gestellt worden sein. Vor allem Niich-
ternheit zdhlt zu solchen Voraussetzungen. Nach auflen hin geiibte Gast-
freundschaft gilt als Zeichen fiir eine offene Haltung. Im Titusbrief (1, 6-9)
findet auch der Einbau der Humanwissenschaften in die geistliche Leitung
seinen Ansatzpunkt, dem heute so viel Bedeutung beigemessen wird, also
eine gewisse Vertrautheit mit den Gesetzen von Medizin, Psychologie, So-
ziologie, Recht usw. und die Kenntnis der jeweiligen Lebensverhaltnisse,
die oft eine umfassende, auch seelsorgliche Beratung erst méglich macht,
wenigstens im Team. Freilich mufl dabei gleich die Gefahr mitgesehen
werden, daf} hier menschliche Weisheit (auch im positiven Sinn) an die
Stelle der ,, Weisheit Gottes® tritt, die in letzter Instanz die , Torheit des
Kreuzes® ist.

Es ist auch beim Verfasser der Pastoralbriefe nicht so, als ob die mensch-
lichen Voraussetzungen die gottgeschenkten verdrangten. Wichtigste Vor-
aussetzung fir den Gemeindeleiter sind selbstverstindlich Frommigkeit,
Glaube, Liebe, auch wenn deren gnadenhafter Charakter nicht mehr so
deutlich hervortritt wie bei Paulus. Nur so kann der Gemeindeleiter Glau-
be und Liebe der ihm anvertrauten Christen fordern. Gegeniiber der auf-
kommenden Irrlehre (der Gnosis) wird nachhaltig zu Vorsicht und Niich-
ternheit gemahnt. Der Apostelschiler soll nicht nur selber auf der Hut vor

¢ Vgl. I. Herwegen, Vaterspruch und Monchsregel (1937).



Johannes Beutler 444

»ungesunder Lehre® bleiben, sondern auch die ihm anvertrauten Gliubi-
gen davor schiitzen. Im Vergleich mit der Frithzeit und den authentischen
Paulusbriefen fallt uns eine gewisse Verschiebung der Aufgabe des »geist-
lichen Fiihrers“ von der positiven Ermunterung ins Bewahren und War-
nen auf. Die Leitungsfunktion erhilt gréfite Bedeutung, und zwar vor al-
lem zum Schutz vor dem Abweichen vom rechten Wege. Damit ist eine po-
lare Spannung im ,geistlichen Amt“ grundgelegt, die sich bis heute aus-
wirkt.

Was die duflere Art und Weise der , geistlichen Leitung“ angeht, so lie-
fern uns die Pastoralbriefe selbst das erste Beispiel von schriftlichen An-
weisungen an einzelne Gliubige. Hatte Paulus noch alle seine grofen
Briefe an die Gemeinden geschrieben und nur den kleinen Philemon-Brief
aus gegebenem Anlafl (der erbetenen Freilassung eines Sklaven) an einen
einzelnen Christen gerichtet, so schreibt der ,Paulus“ der Pastoralbriefe
nun ldngere geistliche Unterweisungen an einen einzelnen Schiiler, wenn
diese Unterweisungen sicher auch zur Verlesung im Gemeindekreis gedacht
waren. Auch diese Weise geistlicher Leitung sollte ihre Geschichte haben’.

4. Ein Grundgesetz geistlicher Leitung: ,Loscht den Geist nicht aus!®

Wir kommen zum Schiuff. Wir haben gesehen, daff das Neue Testament
in erster Linie Gottes Geist selber als Fithrer und Weggeleiter der Kirche,
der Gemeinden wie des einzelnen Gliubigen kennt. Dieser Geist fiihrt in
die Botschaft Jesu ein. Wo immer Fithrung durch Menschen zu Gott ge-
schieht, muf} sie aus dem Geist Gottes kommen. Nur so kann sie wirklich
zu Gott fihren. Anfangs ist die Gnadengabe der geistlichen Fiihrung
offenbar den verschiedensten Gemeindemitgliedern mitgeteilt. Erst all-
mahlich kommt es zur Konzentration aller Gnadengaben und somit auch
derjenigen der geistlichen Leitung im ,Geistlichen®, in den Amtstrigern,
mit einer gewissen Verschiebung der Aufgabe des geistlichen Fiihrers ins
Bewahren und Warnen. Gerade auf dem Hintergrund dieser schon bald
cinsetzenden Entwicklung ist ein fritherer Paulustext beherzigenswert,
der als eine Art ,,Grundgesetz geistlicher Leitung“ gelten kann. Wir ent-
nehmen ihn dem Schluf} des 1. Thessalonicherbriefes.

Der 1. Thessalonicherbrief ist der fritheste Paulusbrief itberhaupt, ja
die fritheste Schrift des ganzen Neuen Testaments. Paulus schreibt diesen
Brief wihrend seines ersten Aufenthaltes in Korinth vom Winter 49/50
bis zum Friihjahr 51 an die soeben von ihm neugegriindete Gemeinde von
Thessalonike in Mazedonien. Wir diirfen davon ausgehen, daf in dieser

7 Vgl. die Trias von ,Meister — Buch — Lehrer® als Erscheinungsformen geistlicher Fiih-
rung bei Sudbradk, a.2.0. (Anm. 3).



Geistliche Fiihrung nach dem Neuen Testament 445

Gemeinde wie in den anderen von ihm gegriindeten Gemeinden, nament-
lich im griechischen Sprachgebiet, eine Fiille von Gnadengaben gegeben
war. Die erste Sorge des Paulus ist nun nicht, daf die vielfdltigen Cha-
rismen in der Gemeinde einander hindern, sondern daf} sie erstickt wer-
den mégen. Darum seine Mahnung im Schluflabschnitt: ,Loscht den Geist
nicht aus!“ (1 Thess 5, 19).

Schon in diesem frithen Brief kennt Paulus solche, , die sich bei euch mii-
hen und euch im Namen des Herrn leiten und zum Rechten anhalten® (V.
12). Er mahnt ausdriicklich: ,, Achtet sie hoch und liebt sie, denn sie arbei-
ten fiir euch” (V. 13). Gemeint sind offenbar die Vorsteher der Gemeinde,
die er selbst eingesetzt hat. Thnen wie der ganzen Gemeinde ist aufgege-
ben, sich je nach ihrer spezifischen Gnade und ihrer Festigkeit im Glauben
auch der einzelnen Mitglieder der Gemeinde anzunehmen, wie die fol-
genden Verse (5, 16-22) zeigen. Allen gelten darum die Mahnungen, die
als Grundgesetz jeder geistlichen Fithrung bezeichnet werden konnen:

»Freut euch zu jeder Zeit! Betet, ohne nachzulassen! Dankt fir al-
les... Loscht den Geist nicht aus! Verachtet prophetische Worte
nicht! Priift alles und behaltet das Gute! Meidet das Bose in jeder
Gestalt!“.

Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft
Maglichkeiten und Grenzen

Giinter Switek S], Frankfurt/Main

In den letzten Jahren sind zahlreiche Versuche zur Erneuerung in der Kir-
che unternommen worden. Die Konfrontation des Christentums mit den
Umwalzungen unserer Zeit hat solche Versuche notwendig gemacht. Das
I1. Vatikanische Konzil hat den katholischen Christen das Startzeichen da-
zu gegeben.

Auffallend an diesen Erneuerungsbemiihungen ist, daf} sie zur Bildung
zahlloser kleiner, oft informeller Gruppen gefiihrt haben: innerhalb und
auflerhalb der Gemeinden, exklusiv unter Ordensleuten und gemischt mit
anderen Christen, katholisch und gemeinsam mit anderen Konfessionen,





