
Geistliche Führung nach dem Neuen Testament 

Johannes Beutler SJ, Frankfurt/Main 

•Geistliche Führung" scheint zu den Urelementen christlichen Lebens zu 
gehören. Es gab große Zeiten geistlicher Führung und geistlicher Führer in 
der Geschichte der Kirche, wie den Beginn des ägyptischen Mönchtums oder 
das französische 17. Jahrhundert1. Es gab auch Zeiten des Niedergangs, zu 
denen vielleicht die hinter uns liegenden Jahre gezählt werden müssen2. 
Die Gegenwart scheint jedoch durch eine neue Suche nach geistlichen Weg- 
führern gekennzeichnet zu sein. Innerhalb des katholischen Raumes fällt 
z. B. eine neue Nachfrage nach Einzelexerzitien auf, in denen Christen 
unter der Anleitung eines •Exerzitienmeisters" und im Gespräch mit ihm 
den konkreten Willen Gottes für ihr Leben suchen. Die Meditationsbewe- 
gung der letzten Jahre ließ ihrerseits den •Ruf nach dem Meister"3 laut 
werden. Hier handelt es sich nicht mehr um ein rein innerchristliches Phä- 
nomen. Gesucht wird der •Meister", der den •Weg nach innen" führt, auch 
von Menschen, die dem Christentum fern stehen oder es zumindest nicht 
mehr als allein zu Gott führenden Heilsweg anerkennen. Dabei läßt sich 
eine gewisse Vorliebe für meditative Praktiken unter elitären Guppen 
und Gebildeten nicht verhehlen. Beide Beobachtungen: der über das Chri- 
stentum hinausgreifende Charakter des •Rufes nach dem Meister" wie 
auch das Moment des Elitären, Esoterischen, lassen die Frage auf- 
kommen, ob dieser Ruf mit Selbstverständlichkeit auch im Christlichen 
übernommen werden kann. Das heißt letztlich die Frage stellen, ob dieser 
Ruf den Ursprüngen und dem Grundgesetz des Christentums, dem 
Neuen Testament, gerecht wird, und wenn ja, in welcher Weise. Bei 
näherem Zusehen überrascht, daß dem Neuen Testament für die Kenn- 
zeichnung und Beurteilung geistlicher Führung in der bisherigen Literatur 
nur wenig Aufmerksamkeit geschenkt worden ist4. Im folgenden können 

1 Vgl. F. Wulf, Art. Seelenführung, in: LThK29 (1964) 574 f.; ders., Art. Seelenführung, 
in: Sacramentum Mundi IV (1969) 471-475; ders., Die Leitung des geistlichen Lebens und 
die Sorge um seine richtigen kirchlichen Strukturen, in: Handbuch der Pastoraltheologie 
III (21972) 549-560, bes. 556-558. 
2 Vgl. H. Bacht, Seelenführung in der Krise: GuL 26 (1953) 422-436. Seit dem Rückgang 
der Einzelbeichte im Gefolge des Konzils (in der sich de facto ein guter Teil der geistlichen 
Einzelberatung vollzog) und dem Verfall der Institution des •Spirituals" in geistlichen 
Häusern hat sich das Problem noch verschärft. 
3 Vgl. K. Graf Dürckheim, Der Ruf nach dem Meister. Der Meister in uns (1972). Dazu J. 
Sudbrack, Geistliche Führung, in: F. Klostermann - R. Zerfaß (Hrsg.), Praktische Theo- 
logie heute (1974), 475-485, bes. 478 f. 
4 So geht der ausführliche Art. •Direction spirituelle" im Dictionnaire de Spiritualite III 



Johannes Beutler 436 

darum nicht mehr als einige Hinweise gegeben werden, die diese Lücke 
etwas schließen helfen sollen. 

I. Führung durch den Heiligen Geist 

Wer an •geistliche Führung" denkt, wird dabei spontan an Führung durch 
Menschen denken, denen vielleicht für die damit gegebene Aufgabe eine 
besondere Geistgabe verliehen wurde. Dieser Gedanke ist in der Perspek- 
tive des Neuen Testamentes nicht so selbstverständlich. Vor aller Führung 
im Geist durch Menschen spricht die Schrift vielmehr von der Führung 
durch den Heiligen Geist selber, wie immer eine solche Führung theolo- 
gisch gedeutet werden mag. 

1. Der Heilige Geist führt in die Botschaft Jesu ein 

Die klassische Stelle für eine Führung der Christen durch den Heiligen 
Geist steht in den Johanneischen Abschiedsreden (Joh 16, 12-15): 

•Noch vieles habe ich euch zu sagen, aber ihr könnt es jetzt nicht er- 
tragen. Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er 
euch in die volle Wahrheit führen. Denn er wird nicht von sich aus 
reden, sondern was er hört, wird er reden, und das Kommende wird 
er euch verkünden. Er wird mich verherrlichen; denn von dem, was 
mein ist, wird er nehmen und euch verkünden. Alles, was der Vater 
hat, ist mein; darum habe ich gesagt: Von dem, was mein ist, nimmt 
er und wird es euch verkünden." 

Der Jesus der Johanneischen Abschiedsreden spricht mehrfach von dem 
Geist oder •Parakleten", den er bzw. der Vater senden wird (Joh 14, 16 f. 
26; 15, 26; 16, 7 f). •Paraklet" heißt so viel wie •Beistand", •Herbeigeru- 
fener", der einem in Not, vor allem bei Anklage vor Gericht beisteht. Inso- 
fern dieser verheißene Geist von Gott kommt, heißt er •Heiliger Geist", in- 
sofern er in Gottes Offenbarung, den Inbegriff aller Wahrheit, einführt, 
wird er auch •Geist der Wahrheit" genannt. Von dieser Aufgabe der Ein- 
führung der Jünger in die Wahrheit (bzw. Führung in der Wahrheit) spricht 
gerade unser Text. Der Geist erschließt dabei nicht nur Gottes Wahrheit 
und Willen für die Gegenwart, sondern auch für die Zukunft, er ist also 
dynamischer Natur. Darum heißt es, er werde •das Kommende verkün- 
den" . Wie diese Einführung in Gottes Wahrheit und Offenbarung geschieht, 
wird nicht gesagt. Ganz sicher ist dabei aber nicht an ein besonders auffäl- 

(1957) 1002-1216 bezeichnenderweise vom klassischen Altertum (E. des Places) direkt 
zum östlichen Mönchtum über. Vom NT handelt nur eine Spalte (1173 f.). Mehr Hinweise 
finden sich im ThWNT unter den Stichworten •Weg" (hodos), •lernen" (manthano), 
•lehren" (didasko), •Rabbi" und •führen" (ago). 



Geistliche Führung nach dem Neuen Testament 437 

liges Wirken des Heiligen Geistes gedacht. Der Heilige Geist ist vielmehr 
gleichsam die Innenseite der göttlichen Offenbarung in Jesus Christus. Er 
hilft, das Wort Jesu innerlich aneignen und in die Tat umsetzen. Gerade 
dadurch bringt er die Christen freilich auch in Konflikt mit der •Welt", so- 
weit sie Gottes Offenbarungswort nicht hören will. Darum wird an anderer 
Stelle auch von ihm gesagt, daß er die Welt •überführen" werde (vgl. 
16, 8). 

Von einer •Führung" durch den Heiligen Geist spricht auch Paulus in 
zwei Kapiteln seiner Briefe, die sich vor allem mit dem neuen Leben aus 
dem Geist beschäftigen, nämlich dem 8. Kapitel des Römerbriefes und dem 
5. Kapitel des Galaterbriefes. So heißt es Rom 8, 14: 

•Denn alle, die sich vom Geist Gottes führen lassen, sind Kinder 
Gottes". 

Gottes Geist macht also zu Kindern Gottes, weil er der Geist ist, der Vater 
und Sohn verbindet. Aber es genügt nicht, diesen Geist wie einen toten 
Schatz zu besitzen. Es gilt vielmehr, sich von diesem Geist ergreifen und 
führen zu lassen. Erst so wird man Sohn, Tochter des Vaters. Damit ge- 
langt man freilich auch in den Besitz der Vorrechte von Kindern, die 
Paulus als Mensch der antiken Gesellschaftsordnung aus dem Gegensatz 
von freien Kindern und Sklaven beschreibt. Für Paulus gehören Knecht- 
schaft und Gesetz ebenso zusammen wie Sohnschaft und Botschaft des 
Evangeliums im Geist. Darum heißt es Gal 5, 18 (vgl. 3, 26-4, 7): 

•Wenn ihr euch aber vom Geist führen laßt, dann steht ihr nicht 
unter dem Gesetz". 

Auch hier ist der Geist den Christen nicht als ein festzuhaltender Besitz, 
sondern als Hilfe für einen Weg mitgegeben. Wenn wir fragen, wo denn 
nun ganz konkret die Führung durch den Heiligen Geist geschieht, so ver- 
weist uns Paulus vor allem auf das Gebet als Ort der Führung durch den 
Gottesgeist: 

•So nimmt sich auch der Geist unserer Schwachheit an. Denn wir wis- 
sen nicht, wofür wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber 
tritt jedoch für uns ein mit unaussprechlichem Seufzen". Rom 8, 26 

2. Der Geist übernimmt die Aufgabe Jesu 

Der Johannesevangelist führt den Geist-Parakleten in Joh 14, 16 als 
•anderen Beistand" ein - der erste und eigentliche Beistand ist Jesus selber 
(vgl. 1 Joh 2, 1). So werden dem Heiligen Geist denn auch nur Aufgaben 
zugeschrieben, die zunächst Jesus zukommen. Das Wort von der •Füh- 
rung" durch den Heiligen Geist in die Wahrheit hinein ist im Zusammen- 
hang mit den Worten zu sehen, mit denen Jesus als Offenbarer und Führer 
in die Wahrheit beschrieben wird. So kann es von Jesus heißen: 



Johannes Beutler 438 

•Wenn ihr in meinem Wort bleibt, seid ihr wirklich meine Jünger. Ihr 
werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei machen". 
Joh 8, 31 

Die früheren Evangelien schildern uns Jesus als Rabbi, Meister und 
Lehrer der Seinen. Er beruft sie in eigener Vollmacht in seine Nachfolge, 
unterweist sie und wird von ihnen denn auch Vertrauens- und ehrfurchts- 
voll mit dem Titel •Rabbi", •Meister" angeredet. 

Der vierte Evangelist geht noch weiter und führt uns Jesus als •guten 
Hirten" vor Augen, der die Seinen kennt und sie •führt" (vgl. Joh 10,3.16). 
Diese Führung hat nichts Gewalttätiges an sich. Jesus gibt als guter Hirt 
vielmehr sein Leben für die von ihm Geführten. So kann ihn die Johannes- 
offenbarung (7, 17) in einer kühnen Umkehrung des Bildes als das •Lamm" 
schildern, das die Seinen führt: 

•Das Lamm in der Mitte vor dem Thron wird sie weiden und zu den 
Quellwassern des Lebens führen, und Gott wird jede Träne aus ihren 
Augen wischen". 

Dies gilt freilich als Verheißung für die Zeit der Vollendung. Auffallend 
ist hier die alttestamentliche Sprache. Sie bringt uns zu unserem nächsten 
Gedanken. 

3. Gott als Führer des Menschen 

Wenn Jesus in den Evangelien als derjenige erscheint, der die Seinen 
•führt", indem er ihnen die Wahrheit, Gottes Offenbarung, erschließt, so 
tat er dies in Stellvertretung Gottes, als Gottes Sohn und Offenbarer. 
Dieser Gedanke, daß Gott letztlich selbst Führer und Weggeleiter seines 
Volkes ist, ist schon im Alten Testament grundgelegt. 

Das Alte Testament schildert uns Gott als denjenigen, der sein Volk 
aus Ägypten •herausgeführt" hat. Damit ist geradezu das geschichtliche 
Grunddogma Israels ausgesprochen (vgl. die Einleitung zu den zehn 
Geboten Ex 20, 2; Dtn 5, 6 sowie das •kleine geschichtliche Credo" Israels 
Dtn 26, 8 usw.). So wie Gott Abraham, den Stammvater Israels, aus Meso- 
potamien ins Gelobte Land führte, so geht er auch vor seinem Volk her 
auf dem befreienden Weg aus dem Land der Knechtschaft, Ägypten, ins 
Gelobte Land Israel. •Feuersäule" und •Rauchsäule" sind mythische Bilder 
für diese Führung des ganzen Volkes durch Jahwe, seinen Gott, bei Tag 
und bei Nacht, mitten durch das Wüstenland hindurch. Nicht Mose und 
Aaron sind so letztlich die Führer des Volkes, sondern Jahwe selbst, der 
sich zu seiner Führung freilich der Menschen bedient. 

Was das ganze Volk bei der Befreiung aus der Knechtschaft Ägyptens er- 
fahren hatte, konnte der einzelne Israelit auch auf sich selbst anwenden 
und für sich erbitten. So gehört die Bitte um Führung durch Gott zu den 



Geistliche Führung nach dem Neuen Testament 439 

festen Bestandteilen des Bittgebetes auch des einzelnen Psalmenbeters. 
Nicht selten wird dabei das Heiligtum des Tempels als Ziel der Führung 
zugleich zum Symbol für den Zielpunkt jeder Führung Gottes: Gottes 
Nähe und Gottes Angesicht. So kann es in Ps 42/43 (•Wie der Hirsch 
lechzt nach Wasserquellen ..."), Vers 3, heißen: 

•Sende dein Licht und deine Wahrheit, damit sie mich leiten; sie 
sollen mich führen zu deinem heiligen Berg und zu deiner Wohnung". 

Gottes •Wahrheit" steht hier (wie auch Ps 25, 5; 85, 11) für Gott selbst, 
insofern er sich erschließt und zu sich, dem Quell aller Wahrheit, in Treue 
hinführt. 

Nach anderen, späteren Texten ist es Gottes •Weisheit", die den •Ge- 
rechten" führt (vgl. Weish 10, 10, hier auf Jakob bezogen) und auch den 
Weisheit Suchenden auf Gottes Wegen leitet (vgl. das Gebet •Salomos" 
um Weisheit, Weish 9, 10 f). 

Wenn das Neue Testament also von der Führung durch den Heiligen 
Geist, den Geist Jesu spricht, dann konkretisiert es damit nur eine Glau- 
bensüberzeugung, die ihm vom Alten Testament her zugewachsen ist: 
der Gott, der Abraham und sein Volk ins Gelobte Land führte und der 
auch den einzelnen alttestamentlichen Gläubigen auf seinen Wegen ge- 
leitete, tritt uns in Jesus Christus geschichtlich entgegen und zeigt uns im 
Geist durch die Zeiten den Weg Christi. Gott selbst ist es also nach der 
Bibel letztlich, der führt; die Führung hat in Christus geschichtliche 
Gestalt angenommen und verwirklicht sich im Geist, der ebensosehr der 
Geist Gottes wie der Geist Christi ist. Dabei läßt sich Gottes Führung nie 
gegenüber einem Menschen allein aussagen, sondern primär nur gegen- 
über dem Gottesvolk als ganzem, und gegenüber dem einzelnen nur inso- 
fern, als er diesem - alten oder neuen - Gottesvolk angehört. 

Dieses Element der •Gottesunmittelbarkeit" der geistlichen Führung 
muß auch angesichts aller menschlich vermittelten geistlichen Führung 
in der Kirche festgehalten werden. Die Propheten des Alten Bundes haben 
eine •Belehrung durch Gott", nicht durch Menschen, als eine Verheißung 
für den Neuen Bund angekündigt (vgl. Jer 31, 34; Jes 54, 13). Paulus (1 
Thess 4, 9) und Johannes (6, 45) kommen darauf zurück5. Große Heilige 
wie Augustinus, Franziskus, Ignatius von Loyola, Therese von Lisieux 
hatten gerade in ihren wesentlichen geistlichen Einsichten das Bewußt- 
sein, •von Gott selbst (durch Christus im Geist) belehrt" zu sein, auch 
wenn sie ihre persönliche geistliche Erfahrung dann immer wieder in die 
•hierarchische Kirche" hineinstellten. Ganz gewiß wird diese unmittel- 
bare Belehrung durch Gott dabei nicht nur auf die großen Heiligen be- 

5 Vgl. hierzu den Art. theodidaktos von E. Stauffer im ThWNT III (1938) 122. 



Johannes Beutler 440 

schränkt bleiben, sondern - im Sinne der angeführten Schriftworte - von 
allen Christen ausgesagt werden können. 

II. Geistliche Führung durch Menschen 

1. Jesu Warnung vor falschen Führern 

Jesus steht als •Meister" und •Lehrer" der Seinen so sehr im Mittelpunkt 
der drei ersten, der sog. synoptischen Evangelien (Mt, Mk, Lk), daß 
menschliche Führer auf dem Weg des Glaubens dabei kaum in den Blick 
kommen. Ganz gewiß schart Jesus Jünger um sich, wählt Apostel aus 
und sendet sie zu den Menschen zur Verkündigung des Reiches Gottes. 
Ganz gewiß gibt er ihnen auch Weisungen mit auf den Weg. Ein Beispiel 
solcher Missionsanweisung ist etwa Mt 10. Dennoch ist in solchen Anwei- 
sungen wenig von geistlicher Unterweisung einzelner die Rede. 

Wo Jesus nach diesen Evangelien von •Führung" durch Menschen 
spricht, ist dies durchweg in negativen Wendungen der Fall. Jesus warnt 
an verschiedenen Stellen, die uns im gemeinsamen Uberlieferungsgut von 
Mt und Lk erhalten sind, vor •blinden Blindenführern". Nehmen wir als 
Beispiel Mt 15, 14: 

•Laßt sie, es sind blinde Blindenführer. Und wenn ein Blinder einen 
Blinden führt, werden beide in die nächste Grube fallen." 

Gemeint sind hier die Pharisäer. Sie stellen Menschensatzungen über 
Gottes Wort. So sind ihnen kleinliche Reinheitsvorschriften wichtiger 
als Gottes Gebot der Liebe und ein reines Gewissen. Dieselbe War- 
nung kommt noch an verschiedenen anderen Stellen vor (vgl. Mt 23, 16. 24; 
Lk 6, 39; Rom 2, 19). Der Grundgedanke ist durchweg der gleiche. Die 
Pharisäer sind so blind, daß sie nicht einmal ihren eigenen Weg zu gehen 
imstande sind, geschweige denn andere zu führen vermögen. So fallen sie 
mit denen, denen sie ihre Führungsdienste anbieten, zusammen in die 
Grube. Ein Wort, das an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig läßt. 

In denselben Zusammenhang gehört die Weisung von Mt 23, 1-10, sich 
nicht - wie die Pharisäer - •Rabbi", •Meister" oder •Vater" nennen zu 
lassen. Nur einer ist letztlich •Vater", nur einer •Meister". Ganz gleich, ob 
hier noch Jesus selber spricht oder schon die Gemeinde des Mattäus mit 
ihren geachteten Lehrern und Rabbinen: die Warnung, menschliche Lehr- 
meister mit göttlicher Würde auszustatten, ist unüberhörbar. 

2. Geistliche Führung als Gabe des Geistes (Paulus) 

Anders als in den Evangelien haben wir in den Briefen des Apostels Pau- 
lus Ansätze zu einer theologischen Grundlegung der geistlichen Führung. 



Geistlidie Führung nach dem Neuen Testament 441 

Auszugehen ist von der Lehre des Apostels über die Gnadengaben. Wir 
finden sie in verschiedenen seiner Briefe. 

Vor allem im 1. Korintherbrief entfaltet Paulus seine Lehre von den 
Gnadengaben (vgl. 1 Kor 12-14). Anlaß seiner Intervention sind offenbar 
Unstimmigkeiten und auch äußere Unruhe in der Gemeinde von Korinth. 
Die Gemeinde ist noch kaum äußerlich strukturiert, der Gottesdienst kaum 
reglementiert, und so kommt es zu mannigfachen Äußerungen des Gebetes, 
des Gesangs, auch ekstatischen Gotteslobes, je nach Veranlagung und In- 
spiration des einzelnen Gemeindemitgliedes. Paulus hat zu dieser Vielfalt 
geistlicher Äußerungen ein doppeltes zu sagen: zunächst einmal erkennt er 
sie als echte Äußerungen des Heiligen Geistes an, sofern sie nicht einfach 
Äußerungen menschlicher Spontaneität oder sogar der Geltungssucht sind, 
zum andern verlangt er aber doch eine gewisse Unter- und Einordnung 
nach der Art und dem Maß der jedem einzelnen verliehenen Gnadengabe. 
In diesem Zusammenhang (12, 4-11) ist nun auch von der •Gabe" geistli- 
cher Führung die Rede, die zum Aufbau der Gemeinde beiträgt und wohl 
vor allem im Rahmen des Gottesdienstes ausgeübt wird. Genauer genom- 
men sind es mehrere •Gnadengaben", die der •geistlichen Führung" ent- 
sprechen: 

•Es gibt verschiedene Gnadengaben, aber nur einen Geist. Es gibt 
verschiedene Dienste, aber nur einen Herrn. Es gibt verschiedene 
Kräfte, die wirken, aber nur einen Gott; er wirkt alles in allem. Je- 
dem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, damit sie an- 
deren nützt. Dem einen wird vom Geist die Gabe geschenkt, Weisheit 
mitzuteilen, dem anderen durch den gleichen Geist die Gabe, Er- 
kenntnis zu vermitteln, dem dritten im gleichen Geist Glaubenskraft, 
einem anderen - immer in dem gleichen Geist - Heilungsgaben, 
einem anderen Wunderkräfte, einem andern prophetisches Reden, 
einem andern die Fähigkeit, die Geister zu unterscheiden, einem an- 
dern schließlich die Gabe, sie zu deuten. Das alles bewirkt der eine 
und gleiche Geist; einem jeden teilt er seine besondere Gabe zu, wie 
er will". 

In die Richtung der •geistlichen Führung" weisen hier verschiedene Gna- 
dengaben, so die Vermittlung von (gottgeschenkter, nicht menschlicher) 
•Weisheit" und •Erkenntnis", d. h. Einführung in den Glauben, auf der 
anderen Seite die Fähigkeit, Glaubenskraft zu vermitteln; dann aber auch 
die Erschließung des göttlichen Willens in der •Prophetengabe", aus der 
Glaubensgnade heraus, und die Kenntnis des Herzens, die Gabe der •Un- 
terscheidung der Geister", die in der nachfolgenden Geschichte der Spiri- 
tualität eine solche Bedeutung bekommen sollte. 



Johannes Beutler 442 

Auffallend ist, daß Paulus in dieser Aufzählung von Gnadengaben zum 
Aufbau der Gemeinde die Leitungsgabe nicht direkt erwähnt. Er führt sie 
später mit auf, als er eine kurze Liste der Charismen, d. h. Gnadengaben 
in der Gemeinde zusammenstellt und dabei auch eine gewisse Rangord- 
nung festzulegen scheint. Dort kommt die •Prophetie" nach den Aposteln 
gleich an zweiter Stelle, da auch sie der gemeindegründenden Predigt zu- 
geordnet ist, und die •Leitungsgabe" eher am Schluß (1 Kor 12, 28). Ihr 
kommt die Aufgabe zu, die verschiedenen Gaben des Geistes in ihrer rech- 
ten Zuordnung zu bewahren: 

•So hat Gott in der Gemeinde einzelne eingesetzt erstens als Apo- 
stel, zweitens als Propheten, drittens als Lehrer; dann die Wunder- 
kräfte, dann die Gaben der Heilung, der Hilfe, der Leitung, endlich 
die verschiedenen Arten verzückter Rede". 

Als höchste Gabe, die alle anderen übertrifft und zusammenfaßt, schätzt 
Paulus die Liebe ein (12, 31-14, 1). 

Für Paulus zeigt sich also zweierlei: •geistliche Führung" ist eine Gabe 
des Heiligen Geistes, die sich in verschiedenen Diensten äußern kann, und 
sie ist nicht ohne weiteres identisch mit der Gabe der Gemeindeleitung als 
solcher. Dieses Ergebnis ist festzuhalten, wenn wir uns nun den nachpau- 
linischen Pastoralbriefen zuwenden. 

3. Geistliche Führung und menschliche Klugheit (Pastoralbriefe) 

Wir gehen hier davon aus, daß die sog. Pastoralbriefe (1-2 Tim, Tit) eben- 
so wie vermutlich der 1. Petrusbrief der Paulusschule entstammen dürften 
und eher am Ende des apostolischen Zeitalters anzusetzen sind. 

Im Vergleich mit den großen Paulusbriefen fällt uns in der späteren 
Briefliteratur auf, daß die Lehre von der Vielfalt der Charismen zurück- 
tritt. Wir finden sie zwar noch Eph 4, 7-16, zusammen mit einer Mahnung 
zur Einheit, nicht aber mehr in den sog. Pastoralbriefen. Nur noch 1 Petr 
4, 10 f finden wir ein Echo davon: •Dient einander als gute Verwalter der 
vielfältigen Gnade Gottes, jeder mit der Gabe, die er empfangen hat." 

In den Pastoralbriefen steht •Paulus" selbst als die große, mahnende 
und lehrende Persönlichkeit vor uns. Nach seinem Bild ist auch der Apo- 
stelschüler gekennzeichnet. In ihm erscheinen nunmehr all die verschiede- 
nen Gnadengaben gebündelt, die vorher in der Gemeinde breit gestreut 
erschienen. Wir sind hier auf dem Wege jener Entwicklung, die alle geist- 
lichen Gaben mehr und mehr im •Geistlichen", d. h. im Amtsträger, ver- 
körpert sieht. Voraussetzung ist freilich auch hier noch, daß der Amtsträ- 
ger wirklich geisterfüllt ist. Mehr als einmal wird auf die Handauflegung 
oder Ordination angespielt, kraft derer der Heilige Geist in Timotheus 
oder Titus ist. Es gilt diese Gnade wieder in sich lebendig werden zu las- 



Geistliche Führung nach dem Neuen Testament 443 

sen (vgl. 2 Tim 1, 6 f; 1 Tim 4, 14). Mit den übrigen Gnadengaben scheint 
so auch diejenige der geistlichen Führung in die Hand des Apostelschülers 
und Amtsträgers überzugehen. Es ist der Anfang einer Entwicklung, die 
sich vor allem im abendländischen Mönchtum fortgesetzt und noch in unse- 
rem Jahrhundert eine Neubelebung, vor allem im benediktinischen Mönch- 
tum, erfahren hat. Der • Abbas" ist danach nicht nur der Leiter der äußeren 
Geschicke seines Hauses, Letztverantwortlicher für Gottesdienst und Apo- 
stolat, sondern auch als •Geistträger" der persönliche geistliche Führer der 
ihm untergebenen Mönche6. Diese Entwicklung ist nicht von Paulus, son- 
dern nur von den Pastoralbriefen her gedeckt. 

Eine weitere Eigenart geistlicher Führung, die mit der erwähnten Per- 
sonalunion von Gemeindeleiter und geistlichem Führer zusammenhängt, ist 
die Forderung menschlicher Klugheit und Besonnenheit als Voraussetzung 
geistlicher Führung nach den Pastoralbriefen. Eine der wichtigsten Aufga- 
ben der Apostelschüler ist es ja, ihrerseits •Älteste" oder •Vorsteher" ein- 
zusetzen, denen die Gemeindeleitung obliegt. Dabei werden nun neben 
gnadenhaften Voraussetzungen auch solche menschlich-natürlicher Art von 
Bedeutung, wie Besonnenheit, gutes Urteil, Festigkeit usw. Die Fähigkeit 
zur Leitung einer Gemeinde soll nach Möglichkeit bereits im häuslichen 
und beruflichen Bereich unter Beweis gestellt worden sein. Vor allem Nüch- 
ternheit zählt zu solchen Voraussetzungen. Nach außen hin geübte Gast- 
freundschaft gilt als Zeichen für eine offene Haltung. Im Titusb rief (1, 6-9) 
findet auch der Einbau der Humanwissenschaften in die geistliche Leitung 
seinen Ansatzpunkt, dem heute so viel Bedeutung beigemessen wird, also 
eine gewisse Vertrautheit mit den Gesetzen von Medizin, Psychologie, So- 
ziologie, Recht usw. und die Kenntnis der jeweiligen Lebensverhältnisse, 
die oft eine umfassende, auch seelsorgliche Beratung erst möglich macht, 
wenigstens im Team. Freilich muß dabei gleich die Gefahr mitgesehen 
werden, daß hier menschliche Weisheit (auch im positiven Sinn) an die 
Stelle der •Weisheit Gottes" tritt, die in letzter Instanz die •Torheit des 
Kreuzes" ist. 

Es ist auch beim Verfasser der Pastoralbriefe nicht so, als ob die mensch- 
lichen Voraussetzungen die gottgeschenkten verdrängten. Wichtigste Vor- 
aussetzung für den Gemeindeleiter sind selbstverständlich Frömmigkeit, 
Glaube, Liebe, auch wenn deren gnadenhafter Charakter nicht mehr so 
deutlich hervortritt wie bei Paulus. Nur so kann der Gemeindeleiter Glau- 
be und Liebe der ihm anvertrauten Christen fördern. Gegenüber der auf- 
kommenden Irrlehre (der Gnosis) wird nachhaltig zu Vorsicht und Nüch- 
ternheit gemahnt. Der Apostelschüler soll nicht nur selber auf der Hut vor 

Vgl. I. Herwegen, Väterspruch und Mönchsregel (1937). 



Johannes Beutler 444 

•ungesunder Lehre" bleiben, sondern auch die ihm anvertrauten Gläubi- 
gen davor schützen. Im Vergleich mit der Frühzeit und den authentischen 
Paulusbriefen fällt uns eine gewisse Verschiebung der Aufgabe des •geist- 
lichen Führers" von der positiven Ermunterung ins Bewahren und War- 
nen auf. Die Leitungsfunktion erhält größte Bedeutung, und zwar vor al- 
lem zum Schutz vor dem Abweichen vom rechten Wege. Damit ist eine po- 
lare Spannung im •geistlichen Amt" grundgelegt, die sich bis heute aus- 
wirkt. 

Was die äußere Art und Weise der •geistlichen Leitung" angeht, so lie- 
fern uns die Pastoralbriefe selbst das erste Beispiel von schriftlichen An- 
weisungen an einzelne Gläubige. Hatte Paulus noch alle seine großen 
Briefe an die Gemeinden geschrieben und nur den kleinen Philemon-Brief 
aus gegebenem Anlaß (der erbetenen Freilassung eines Sklaven) an einen 
einzelnen Christen gerichtet, so schreibt der •Paulus" der Pastoralbriefe 
nun längere geistliche Unterweisungen an einen einzelnen Schüler, wenn 
diese Unterweisungen sicher auch zur Verlesung im Gemeindekreis gedacht 
waren. Auch diese Weise geistlicher Leitung sollte ihre Geschichte haben7. 

4. Ein Grundgesetz geistlicher Leitung: •Löscht den Geist nicht aus!" 

Wir kommen zum Schluß. Wir haben gesehen, daß das Neue Testament 
in erster Linie Gottes Geist selber als Führer und Weggeleiter der Kirche, 
der Gemeinden wie des einzelnen Gläubigen kennt. Dieser Geist führt in 
die Botschaft Jesu ein. Wo immer Führung durch Menschen zu Gott ge- 
schieht, muß sie aus dem Geist Gottes kommen. Nur so kann sie wirklich 
zu Gott führen. Anfangs ist die Gnadengabe der geistlichen Führung 
offenbar den verschiedensten Gemeindemitgliedern mitgeteilt. Erst all- 
mählich kommt es zur Konzentration aller Gnadengaben und somit auch 
derjenigen der geistlichen Leitung im •Geistlichen", in den Amtsträgern, 
mit einer gewissen Verschiebung der Aufgabe des geistlichen Führers ins 
Bewahren und Warnen. Gerade auf dem Hintergrund dieser schon bald 
einsetzenden Entwicklung ist ein früherer Paulustext beherzigenswert, 
der als eine Art •Grundgesetz geistlicher Leitung" gelten kann. Wir ent- 
nehmen ihn dem Schluß des 1. Thessalonicherbriefes. 

Der 1. Thessalonicherbrief ist der früheste Paulusbrief überhaupt, ja 
die früheste Schrift des ganzen Neuen Testaments. Paulus schreibt diesen 
Brief während seines ersten Aufenthaltes in Korinth vom Winter 49/50 
bis zum Frühjahr 51 an die soeben von ihm neugegründete Gemeinde von 
Thessalonike in Mazedonien. Wir dürfen davon ausgehen, daß in dieser 

7 Vgl. die Trias von •Meister - Buch - Lehrer" als Erscheinungsformen geistlicher Füh- 
rung bei Sudbrack, a.a.O. (Anm. 3). 



Geistliche Führung nach dem Neuen Testament 445 

Gemeinde wie in den anderen von ihm gegründeten Gemeinden, nament- 
lich im griechischen Sprachgebiet, eine Fülle von Gnadengaben gegeben 
war. Die erste Sorge des Paulus ist nun nicht, daß die vielfältigen Cha- 
rismen in der Gemeinde einander hindern, sondern daß sie erstickt wer- 
den mögen. Darum seine Mahnung im Schlußabschnitt: •Löscht den Geist 
nicht aus!" (1 Thess 5, 19). 

Schon in diesem frühen Brief kennt Paulus solche, •die sich bei euch mü- 
hen und euch im Namen des Herrn leiten und zum Rechten anhalten" (V. 
12). Er mahnt ausdrücklich: •Achtet sie hoch und liebt sie, denn sie arbei- 
ten für euch" (V. 13). Gemeint sind offenbar die Vorsteher der Gemeinde, 
die er selbst eingesetzt hat. Ihnen wie der ganzen Gemeinde ist aufgege- 
ben, sich je nach ihrer spezifischen Gnade und ihrer Festigkeit im Glauben 
auch der einzelnen Mitglieder der Gemeinde anzunehmen, wie die fol- 
genden Verse (5, 16-22) zeigen. Allen gelten darum die Mahnungen, die 
als Grundgesetz jeder geistlichen Führung bezeichnet werden können: 

•Freut euch zu jeder Zeit! Betet, ohne nachzulassen! Dankt für al- 
les ... Löscht den Geist nicht aus! Verachtet prophetische Worte 
nicht! Prüft alles und behaltet das Gute! Meidet das Böse in jeder 
Gestalt!". 

Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 

Möglichkeiten und Grenzen 

Günter Switek SJ, Frankfurt/Main 

In den letzten Jahren sind zahlreiche Versuche zur Erneuerung in der Kir- 
che unternommen worden. Die Konfrontation des Christentums mit den 
Umwälzungen unserer Zeit hat solche Versuche notwendig gemacht. Das 
II. Vatikanische Konzil hat den katholischen Christen das Startzeichen da- 
zu gegeben. 

Auffallend an diesen Erneuerungsbemühungen ist, daß sie zur Bildung 
zahlloser kleiner, oft informeller Gruppen geführt haben: innerhalb und 
außerhalb der Gemeinden, exklusiv unter Ordensleuten und gemischt mit 
anderen Christen, katholisch und gemeinsam mit anderen Konfessionen, 




