
Geistliche Führung nach dem Neuen Testament 445 

Gemeinde wie in den anderen von ihm gegründeten Gemeinden, nament- 
lich im griechischen Sprachgebiet, eine Fülle von Gnadengaben gegeben 
war. Die erste Sorge des Paulus ist nun nicht, daß die vielfältigen Cha- 
rismen in der Gemeinde einander hindern, sondern daß sie erstickt wer- 
den mögen. Darum seine Mahnung im Schlußabschnitt: •Löscht den Geist 
nicht aus!" (1 Thess 5, 19). 

Schon in diesem frühen Brief kennt Paulus solche, •die sich bei euch mü- 
hen und euch im Namen des Herrn leiten und zum Rechten anhalten" (V. 
12). Er mahnt ausdrücklich: •Achtet sie hoch und liebt sie, denn sie arbei- 
ten für euch" (V. 13). Gemeint sind offenbar die Vorsteher der Gemeinde, 
die er selbst eingesetzt hat. Ihnen wie der ganzen Gemeinde ist aufgege- 
ben, sich je nach ihrer spezifischen Gnade und ihrer Festigkeit im Glauben 
auch der einzelnen Mitglieder der Gemeinde anzunehmen, wie die fol- 
genden Verse (5, 16-22) zeigen. Allen gelten darum die Mahnungen, die 
als Grundgesetz jeder geistlichen Führung bezeichnet werden können: 

•Freut euch zu jeder Zeit! Betet, ohne nachzulassen! Dankt für al- 
les ... Löscht den Geist nicht aus! Verachtet prophetische Worte 
nicht! Prüft alles und behaltet das Gute! Meidet das Böse in jeder 
Gestalt!". 

Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 

Möglichkeiten und Grenzen 

Günter Switek SJ, Frankfurt/Main 

In den letzten Jahren sind zahlreiche Versuche zur Erneuerung in der Kir- 
che unternommen worden. Die Konfrontation des Christentums mit den 
Umwälzungen unserer Zeit hat solche Versuche notwendig gemacht. Das 
II. Vatikanische Konzil hat den katholischen Christen das Startzeichen da- 
zu gegeben. 

Auffallend an diesen Erneuerungsbemühungen ist, daß sie zur Bildung 
zahlloser kleiner, oft informeller Gruppen geführt haben: innerhalb und 
außerhalb der Gemeinden, exklusiv unter Ordensleuten und gemischt mit 
anderen Christen, katholisch und gemeinsam mit anderen Konfessionen, 



Günter Switek 446 

ja sogar die Grenzen des Christentums überschreitend. Viele Gruppen ste- 
hen für sich allein, oft aber werden sie getragen von einer Bewegung, etwa 
der charismatischen Bewegung, der ökumenischen Bewegung, oder von 
einem bestimmten sozialen, politischen, (kirchen-)kritischen Engagement. 
Diese Gruppenbildung stellt eine Parallele zu den Vorgängen in der heuti- 
gen Welt überhaupt dar. Auch hier entstehen kleine Gruppen, Kommunen, 
Gemeinschaften, oft bewußt im Gegensatz zu den bisher bestehenden Or- 
ganisationen. Man sucht menschliche Nähe, Dialog, Mitverantwortung, 
neue Problemlösungen, die man in den herkömmlichen Großverbänden 
nicht gefunden zu haben scheint. 

Das weltweite Bemühen um intensives Leben in Gruppen hat aber auch 
an den Tag gebracht, wie schwierig ein solches Zusammenleben ist und wie 
wenig gemeinschaftsfähig viele Menschen heute sind. Der gute Wille allein 
genügt nicht, um ein fruchtbares Gruppenleben zu gewährleisten. Daraus 
ergibt sich die Notwendigkeit, Mittel und Wege zu finden, um eine Grup- 
pe als Gemeinschaft Gleichgesinnter überhaupt erst einmal zu bilden, Kon- 
takte zu ermöglichen, Menschen innerlich zusammenzuführen, fruchtbare 
Gespräche zu ermöglichen, Austragung von Meinungsverschiedenheiten 
und Konflikten sicherzustellen, Gruppen über innere Krisen hinwegzubrin- 
gen. Man versucht das u. a. mit der Anwendung der verschiedenen Me- 
thoden gruppendynamischer Übungen. 

Auch die Gruppen, die sich in der Kirche gebildet haben, sind mit die- 
sen Problemen konfrontiert und suchen entsprechende Hilfen. Soweit sie 
solche Übungen sozialpsychologischer Art praktizieren, stehen diese meist 
unter religiösen Vorzeichen, etwa die •Themenzentrierte Interaktion" 
oder die •Revision de vie". Oft aber richten sich die Gruppenübungen 
direkt auf das Geistliche: gemeinsames Gebet, gemeinsame Meditation, Ge- 
meinschaftsexerzitien, gemeinsam gestaltete charismatische Gottesdienste. 
Dahinter steht die Einsicht, daß christliche, kirchliche Erneuerung im tief- 
sten eine spirituelle Erneuerung sein muß. 

Unter den verschiedenen Weisen gemeinschaftlichen geistlichen Tuns 
hat seit Ende der sechziger Jahre die •geistliche Unterscheidung in Ge- 
meinschaft" (discretio communitaria) zunehmende Aufmerksamkeit ge- 
funden. Diese Übung verdankt ihren Ursprung der spirituellen Tradition 
des Jesuitenordens. In größerem Umfang wurde sie angewandt bei der 
Vorbereitung der 32. Generalkongregation des Ordens, die vom 1.12. 1974 
bis zum 7. 3. 1975 stattfand und in der (nach einem ersten Anlauf unmittel- 
bar nach dem Konzil) noch einmal versucht werden sollte, den Orden geist- 
lich zu erneuern und sein Apostolat den Forderungen der Zeit gemäß aus- 
zurichten. Alle Provinzen und Kommunitäten des Ordens sollten nach dem 
Willen des Ordensgenerals Pedro Arrupe (Brief vom 25. 12. 1971 an den 



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 447 

ganzen Orden) von diesem Prozeß erfaßt werden, der sich über mehrere 
Jahre hin erstreckte. Die Dekrete der 32. Generalkongregation schließlich, 
besonders das Dekret über •Die innere Einheit im Orden", messen dieser 
Übung eine große Bedeutung bei der geistlichen Erneuerung des Ordens 
bei. 

Inzwischen hat sie auch in anderen Orden und geistlichen Gemeinschaften 
oder Gruppen Eingang gefunden. Mit zunehmender Erfahrung wächst das 
Interesse, aber auch die Skepsis. Waren die Erwartungen anfangs viel- 
leicht zu hoch gespannt? Man reflektierte viel über die gemachten Erfah- 
rungen, zahlreiche Veröffentlichungen zu diesem Gegenstand erschienen 
(eine ausgewählte Bibliographie findet sich am Ende dieses Aufsatzes). Es 
ist also lohnend, daß wir uns hier mit diesem Thema beschäftigen. Drei 
Fragen wollen wir in unserem Beitrag stellen: Was ist eigentlich •geistli- 
che Unterscheidung in Gemeinschaft"? Welche Erfahrungen hat man bis- 
her mit ihr gemacht? Welche Hilfen kann sie uns - bei Beachtung ihrer 
Grenzen - in Zukunft bieten? 

1. Was ist eigentlich •geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft"? 

Es handelt sich dabei, kurz gesagt, um eine Methode, den jeweiligen Wil- 
len Gottes für eine Gemeinschaft zu finden, und zwar in ähnlicher Weise, 
wie in den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola der Wille Gottes für den 
einzelnen gefunden werden soil. Diese knappe Aussage bedarf einer nähe- 
ren Erklärung. Wir wollen zuerst die Herkunft der •geistlichen Unter- 
scheidung in Gemeinschaft" aus der ignatianischen Spiritualität zeigen und 
dann die Methode, wie sie heute geübt wird, kurz beschreiben. 

Im Leben des Ignatius und in seiner Spiritualität spielt die Suche nach 
dem Willen Gottes, oder sagen wir besser, das Finden jener Entscheidung, 
die in den konkreten Umständen am meisten dem Plan Gottes entspricht, 
eine zentrale Rolle. Die Exerzitien dienen in erster Linie diesem Zweck. 
Ihr Kernstück ist die Entscheidungsfindung, die sog. •Wahl". Diese bezieht 
sich zwar zunächst auf die grundsätzliche Angleichung des Lebens an das 
Vorbild Jesu und geschieht deshalb mit ständigem Blick auf die Person 
Jesu und sein Leben in den Leben-Jesu-Betrachtungen, wobei die Freiheit 
von Vorurteilen und Vorentscheidungen (•Indifferenz") eine unabding- 
bare Voraussetzung darstellt. Ist die Grundentscheidung, die Lebenswahl 
aber einmal getroffen, lassen sich auch für konkrete Situationen Folge- 
rungen ziehen. Das kann geschehen durch ein im Horizont des Glaubens 
geschehendes verstandesmäßiges Abwägen des Für und Wider (sog. •3. 
Wahlzeit") oder (in der •2. Wahlzeit") durch die •geistliche Unterschei- 
dung", in der die inneren Anregungen, Antriebe, Gedanken, Neigungen, 



Günter Switek 448 

die im Zusammenhang mit der zur Entscheidung stehenden Frage wahr- 
genommen werden, •unterschieden", d. h. beurteilt werden, ob sie letztlich 
auf Christus bezogen sind oder nicht. Man •spürt" in dieser •2. Wahl- 
zeit" die Übereinstimmung einer Neigung oder Anregung mit der Grund- 
entscheidung, man empfindet •Trost" (nach den Worten der Exerzitien), 
oder man •spürt" die Diskrepanz, man empfindet •Trostlosigkeit". Auf 
diese Weise (die hier nur sehr knapp dargestellt werden kann) lassen sich 
in den Exerzitien die Anregungen der •Gnade" wahrnehmen und kann 
man zu dem Urteil gelangen, ob man einer bestimmten Anregung folgen 
soll oder nicht, kommt man zu einer Entscheidung, die dem •Willen 
Gottes" möglichst entspricht. 

Was Ignatius über die Entscheidungsfindung in den Exerzitien gesagt 
hat, ist zunächst für den einzelnen gedacht (wenn auch der Exerzitand 
eigentlich gar nicht allein entscheidet, sondern stets mit dem Exerzitien- 
geber konfrontiert ist, der die Kirche repräsentiert). Aber es stellt sich so- 
gleich die Frage: gibt es nicht einen •Willen Gottes", eine Entscheidungs- 
findung gemäß den Plänen Gottes auch für eine Gemeinschaft? Und könnte 
man die Anweisungen der Exerzitien zur •Wahl" nicht auf eine Entschei- 
dungsfindung in Gemeinschaft übertragen? Tatsächlich hat schon Ignatius 
diesen Versuch unternommen. Für ihn stand nach seinen eigenen •Exerzi- 
tien" in Manresa sein weiterer Lebensweg keineswegs im einzelnen fest. 
Er mußte immer wieder neu suchen und sich vorantasten. Seine Grundent- 
scheidung war verbunden mit bleibender Offenheit für die je neuen Situa- 
tionen, für den je neuen Anruf Gottes in den Zeichen der Zeit. Besonders 
sein Versuch, eine Gemeinschaft von Gleichgesinnten um sich zu versam- 
meln, war von manchen Fehlschlägen und Ungewißheiten begleitet. Von 
der Zeit an, wo Ignatius und die ersten Gefährten ihre Gelübde auf dem 
Montmartre ablegten (15. August 1534), bis zum Entschluß, einen Orden 
zu gründen (1539), haben sie sich öfters getroffen, um im Geist der Exer- 
zitien zu entscheiden, welcher Schritt nun als nächster zu tun sei, wobei 
wir leider von den meisten Beratungen nur fragmentarische Kenntnis ha- 
ben1. 

Am interessantesten für uns ist in dieser Hinsicht zweifellos ein Doku- 
ment vom Frühjahr 1539 mit der Überschrift •Deliberatio primorum Pa- 
trum" (Beratung der ersten Väter)2. Hier stellen sich die Gefährten die 
Frage, ob sie weiterhin nur ein lockerer Freundesbund bleiben oder aber in 
Zukunft einen kirchlichen Orden bilden wollen. Wenn man dieses Doku- 

1 Vgl. Javier Osuna, Amigos en el Senor. Estudio sobre la genesis de la Comunidad en la 
Compania de Jesus. Rom 1971, bes. 70-106. 
2 Der lateinisch geschriebene Text findet sich in: Mon. Ign., Constitutiones S.J., t. I (Rom 
1934) 1-7. 



Geistliche Untersclieidung in Gemeinschaß 449 

ment, eine Art •Protokoll" der Beratungen, näher untersucht, dann findet 
man hier die wichtigsten Elemente der Exerzitien-•Wahl" wieder: In- 
differenz, Meditation und Aszese, Erwägung des Für und Wider im Ge- 
bet, Unterscheidung der inneren Neigungen nach der Erfahrung von Trost 
und Trostlosigkeit, also die Verbindung der •zweiten" und •dritten Wahl- 
zeit", Bestätigung der getroffenen Entscheidung durch inneren Frieden 
und von außen durch Approbation seitens der zuständigen Autorität. 

Allerdings haben wir nach der Gründung des Ordens keine Zeugnisse 
mehr für eine ähnlich intensive gemeinsame Überlegung (die •Deliberatio 
primorum Patrum" dauerte ungefähr drei Monate!). Die Situation hatte 
sich geändert: die Autorität der Gruppe war auf den Obern übergegangen. 
Aber die Beratungen, die einer Entscheidung des Obern auch in Zukunft 
vorangehen sollten, enthielten weiterhin Elemente aus der •deliberatio". 
In einem Text, der zu den Vorarbeiten der späteren Konstitutionen gehört, 
macht Ignatius ausdrücklich darauf aufmerksam, der Obere solle vor seiner 
Entscheidung um so mehr Mitbrüder konsultieren, je schwieriger ihm die 
Sache erscheint, ja eventuell sogar alle im Haus. Er solle Gebete verrich- 
ten und Heilige Messen darbringen lassen, dann sollen alle offen ihre Mei- 
nung schreiben oder sagen, und schließlich wird der Obere selber beten 
und die Entscheidung fällen3. Diese Bestimmungen haben ihren Nieder- 
schlag an verschiedenen Stellen der endgültigen Konstitutionen gefunden, 
etwa im Zusammenhang mit der Entlassung von Ungeeigneten (Konsti- 
tutionen, Nr. 211, 219-222), bei Behandlung der Eignung von Mitarbei- 
tern des Rektors (Nr. 431, 490) und des Generals (Nr. 803, 809-811), bei 
der Entscheidung über die apostolischen Sendungen (Nr. 618) und vor al- 
lem in den Ausführungen über die Generalkongregation (677-718). 

Wie sehr Ignatius auch nach der Abfassung der Konstitutionen offen 
blieb für einen Wandel der Situation, in dem sich ihm der Wille Gottes 
je neu zeigen konnte, beweist die häufige Klausel, daß eine Bestimmung 
•je nach den Umständen von Ort, Zeit und Personen" anzuwenden sei. 
Die Konstitutionen waren für Ignatius kein statisches Dokument, das es 
nun wörtlich anzuwenden galt, sondern sie steckten voller Dynamik, bil- 
deten gewissermaßen ein •offenes System". Sie waren entstanden aus 
einer •geistlichen Unterscheidung" der ersten Gefährten in ganz konkre- 
ten Umständen, und Ignatius hat sie so abgefaßt, daß sie in ihrer An- 
wendung und Durchführung wiederum der •geistlichen Unterscheidung", 
der •discreta Caritas" bedürfen4. 

3 Ebd. 218f. Für Beispiele, wie sich Ignatius als Ordensgeneral beraten ließ, vgl. auch 
das •Memoriale" von Luis Goncalves da Gämara, in: Mon. Ign., Fontes Narrativi, t. 1 
(Rom 1943) 527-752. 
4 Vgl. Günter Switek, Zur Hermeneutik der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu. In: 
Ordenskorrespondenz 15 (1974), 287-298. 



Günter Switek 450 

Das ist also der Hintergrund der •geistlichen Unterscheidung in Ge- 
meinschaft". Sie hat sich als tief in der ignatianischen Spiritualität ver- 
wurzelt erwiesen. Als Methode stammt sie von der •Deliberatio primo- 
rum Patrum", aus der sie gewissermaßen formal herausgelöst und dann 
weiter entwickelt wurde, ihre Einzelelemente gehen auf die Exerzitien 
zurück. Daß sie außerdem in die allgemeinchristliche Tradition eingebettet 
ist, zeigt die monastische Parallele des •Kapitels", das zwar auch Analo- 
gien zu weltlichen Entscheidungsgremien aufweist, aber letztlich doch zu 
einer •geistlichen Entscheidung" führen soll. Es sei hier nur auf das 3. 
Kapitel der Benediktsregel (•Die Brüder sollen zur Beratung beigezogen 
werden") und auf die Ausführungen über den •Bruderrat" (Le Conseil) in 
der Regel von Taize hingewiesen. 

Nun können wir daran gehen, die Methode der •geistlichen Unterschei- 
dung in Gemeinschaft", wie sie heute meist praktiziert wird, in den Grund- 
zügen darzustellen5. Von großer Wichtigkeit für den Erfolg ist schon der 
rechte Ausgangspunkt: Einerseits muß ein gemeinsames Ziel vorhanden 
sein, anderseits, so wird vorausgesetzt, bestehen Meinungsverschieden- 
heiten darüber, wie dieses Ziel am besten zu erreichen sei. Wenn man 
eine Beratung über eine Frage anstellt, die außerhalb des gemeinsamen 
Zieles liegt - wenn z. B. eine Ordensgemeinschaft eine Entscheidung über 
einen Gegenstand treffen will, der außerhalb ihres besonderen Ordens- 
zieles liegt -, dann ist der Erfolg von vornherein in Frage gestellt. 

Entscheidend ist aber die Vorbereitung, die im wesentlichen derjenigen 
entspricht, die man auch in den Exerzitien für eine gute Entscheidung 
braucht. Hierher gehört vor allem die •Indifferenz", d. h. die möglichste 
Freiheit von Vorurteilen und Vorentscheidungen, verbunden mit der 
Entschiedenheit, den klar erkannten Willen Gottes unbedingt zu erfüllen. 
Möglicherweise muß auf den Erwerb dieser Haltung mehr Zeit verwen- 
det werden als für die Überlegungen selbst, wie das ja auch in Exerzi- 
tien der Fall sein kann. Weitere Voraussetzungen sind: Vertrauen auf 
die Führung durch den Geist Gottes; geistliche Erfahrung bei den ein- 
zelnen; Vertrauen auf die anderen Mitglieder der Gemeinschaft; ein 
geistliches Klima in der Gruppe; Offenheit, seine Ansichten und geistlichen 
Anregungen auch zu äußern; Bereitschaft, sich in Frage stellen zu lassen; 
Entschlossenheit, sich der endgültigen Entscheidung durch die Gemein- 
schaft anzuvertrauen. Die •geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft" 

5 Da der Begriff •deliberatio" nicht nur das Element des Überlegens und Unterscheidens, 
sondern auch des Entscheidens enthält (vgl. etwa den Unterschied der kanonistischen 
Begriffe •suffragium deliberativum" und •suffragium consultativurn"), spricht man in 
der letzten Zeit, bes. in den offiziellen Dokumenten der G. J., lieber von •discretio com- 
munitaria" statt von •deliberatio communitaria", um auszudrücken, daß in einem Orden 
diese Methode nur beratende Funktion für den Obern hat. 



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 451 

setzt also im einzelnen ein hohes Maß natürlicher und geistlicher Reife, in 
der Gemeinschaft gesunde Gruppenbeziehungen und ein hohes spirituel- 
les Niveau voraus. Daraus folgt, daß es Gemeinschaften geben kann, in 
denen die Durchführung dieser Übung noch gar nicht möglich ist, so wie 
auch in den Exerzitien nicht jeder zu einer •Wahl" fähig ist. Allerdings 
kann schon der bloße Versuch einer solchen gemeinsamen Unterscheidung 
dazu helfen, die fehlenden Voraussetzungen in der Gemeinschaft zu 
schaffen. Zur Vorbereitung gehört weiterhin die Formulierung echter 
Alternativen für die Entscheidung (z. B. soll man diese Arbeit aufgeben 
oder jene?), ausreichende Information (evtl. durch Fachleute) und vor al- 
lem intensives Gebet. 

Für die Überlegungen selbst kann man sich eine geschlossene Zeit 
reservieren, oder man kann jeweils am Abend, nach der Tagesarbeit, zu- 
sammenkommen, wie es auch Ignatius und seine Gefährten getan haben. 
Zunächst bedenkt jeder für sich die Alternativen im Gebet und wendet 
dabei die Anweisungen aus dem Exerzitienbuch über die •geistliche Un- 
terscheidung" und die Entscheidungsfmdung an. Sodann werden in einer 
gemeinsamen Sitzung alle Argumente für die eine Alternative vorgetragen, 
und zwar von jedem, was den einzelnen zur Sachlichkeit und Distanz von 
sich selbst zwingt. Anschließend geht man ohne Debatte auseinander und 
erwägt privat die vorgetragenen Gründe. In einem weiteren Treffen 
werden dann die Argumente für die andere Alternative vorgetragen, 
wiederum von jedem, ohne Diskussion, und anschließend folgt privates 
Erwägen des Gehörten. Erst dann beginnt man mit dem gemeinsamen 
Austausch der Ergebnisse, zu denen der einzelne gekommen ist, und unter- 
zieht diese einer kritischen Sichtung. Darauf können noch weitere persön- 
liche Reflexionen und gemeinsame Sitzungen folgen, bis die Gruppe zur 
Uberzeugung gekommen ist, daß die Entscheidung •reif" sei, wobei die 
Dauer des Prozesses, je nach der Schwierigkeit und der Wichtigkeit des 
Entscheidungsgegenstandes, zwischen wenigen Tagen und mehreren Mo- 
naten liegen kann. 

Die Entscheidung läßt sich auf verschiedene Weise herbeiführen, die 
allerdings schon zu Beginn der Überlegungen festgelegt sein muß. Das 
Ideal dürfte der einstimmige Beschluß sein; vor allem bei grundsätzlichen 
Fragen wird man die Beratungen so lange fortsetzen, bis Einstimmigkeit 
erreicht ist • oder der Prozeß erfolglos abgebrochen und vertagt wird. 
In vielen praktischen Fragen aber, in denen innerhalb einer bestimmten 
Frist einfach eine Entscheidung gefällt werden muß, wird der Mehrheits- 
beschluß die einzige praktikable Methode sein. Schließlich - und so wird 
es oft in Ordensgemeinschaften sein - kann die Entscheidung durch den 
Obern gefällt werden, der an den Beratungen teilgenommen hat und durch 



Günter Switek 452 

sie genügend •sensibilisiert" ist. In diesem Fall spielt die •geistliche Un- 
terscheidung in Gemeinschaft" für den Obern praktisch die Rolle eines 
Beratungsgremiums, eines •Konsultes". Allerdings besteht kein Grund, 
warum ein Oberer sich nicht der Ansicht der Gemeinschaft anschließen 
sollte, wenn die Entscheidung wirklich geistlich getroffen worden ist. 
Themen, bezüglich derer der Obere ein nicht kommunikables Wissen 
hat, das ihn evtl. zu einer gegenteiligen Entscheidung führen könnte, 
etwa bestimmte Personalfragen, sind demnach wohl nicht als Gegenstand 
einer solchen Übung geeignet. Außerdem ist es auch möglich, daß der 
Obere in Einzelfällen, besonders bei praktischen Fragen, von vornherein 
erklärt, daß er sich der Mehrheitsentscheidung anschließen werde. 

Wie in den Exerzitien, so ist auch hier eine Bestätigung erfordert, und 
zwar sowohl •von innen" durch Trost, innere Freude, geistlichen Frieden 
(und das auch in dem Fall, daß die eigene Ansicht überstimmt worden ist!), 
als auch •von außen" durch die zuständige Autorität, falls der Gegen- 
stand der Beratung deren Zustimmung erforderlich macht. 

2. Bisherige Erfahrungen mit der •geistlichen Unterscheidung in 
Gemeinschaft" 

Man hat nun seit fast zehn Jahren Gelegenheit gehabt, mit dieser Methode 
Erfahrungen zu machen. Die Ergebnisse sind recht unterschiedlich. Fragen 
wir zunächst, wo und bei welchen Gelegenheiten man vor allem die 
•geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft" praktiziert hat; anschließend 
seien dann die positiven und negativen Ergebnisse kurz dargestellt. 

Zwar hat die Methode in der Gesellschaft Jesu - verglichen mit anderen 
Gemeinschaften - die weiteste Verbreitung gefunden, dennoch ist die 
Resonanz nach Ländern sehr unterschiedlich. Großer Beliebtheit erfreut 
sie sich in den USA, in Lateinamerika, in Indien, auf den Philippinen; in 
Europa hat sie vor allem in Frankreich, Spanien und Holland Eingang 
gefunden, während die Deutschen ihr oft noch mit Reserve gegenüberste- 
hen. Dasselbe Bild ergibt sich auch aus den Veröffentlichungen zum 
Thema: die Mehrzahl ist amerikanischen Ursprungs, einen bedeutenden 
Beitrag leisteten auch die Franzosen, deutsche Autoren haben sich bisher 
nur in geringem Maße mit dieser Frage befaßt. Was die Verbreitung der 
•geistlichen Unterscheidung in Gemeinschaft" in anderen Orden betrifft, 
so ergibt sich, geographisch gesehen, ein ähnliches Bild wie in der Gesell- 
schaft Jesu. Ein gutes Echo scheint sie allerdings auch in Deutschland bei 
den Gruppen der •Gemeinschaften Christlichen Lebens" und der •Cha- 
rismatischen Bewegung" zu finden. 

Anlaß oder Gegenstand für die Durchführung dieser Übung sind ge- 
wöhnlich Fragen des apostolischen Engagements oder des internen Lebens 



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 453 

der Gemeinschaft. Einige Fälle haben Aufsehen erregt, z. B. die Beratung 
der amerikanischen Jesuiten-Provinziäle über die Zukunft der amerikani- 
schen Studienhäuser. Oft ging es um die Frage, ob bisherige Arbeiten auf- 
gegeben werden sollten zugunsten von anderen, die mehr den Erfordernis- 
sen der Zeit zu entsprechen schienen. Häufig wurde über das innere Leben 
einer Kommunität beraten, etwa über die Verbesserung der religiösen 
und geistlichen Atmosphäre im Haus. 

Um eine größere Zahl mit dieser Methode vertraut zu machen und um 
geeignete Animatoren für die einzelnen Gemeinschaften und Gruppen 
heranzubilden, wurden viele Kurse in •gemeinschaftlicher geistlicher Un- 
terscheidung" veranstaltet, für die Dauer von etwa drei Tagen, mit Grup- 
pen von 15-20 Personen (bei größeren Kursen müssen Untergruppen 
gebildet werden). Nach einer Einführung in die •geistliche Unterschei- 
dung", die •discretio spiritualis" im allgemeinen, wendet man dann die 
Methode der gemeinsamen Unterscheidung an einem eigens von der Grup- 
pe ausgewählten Gegenstand probeweise an6. Manchmal wurden auch 
Gemeinschaftsexerzitien mit dem Ziel einer •geistlichen Unterscheidung" 
in Gemeinschaft durchgeführt7. 

Die Auswertung dieser Erfahrungen hat sowohl zupositiven wie zu zurück- 
haltenden bis negativen Urteilen geführt. Oft lobt man die •geistliche Un- 
terscheidung in Gemeinschaft" als die ideale Methode, wie bestimmte, für 
das Leben einer Gemeinschaft höchst wichtige Fragen auf unvoreingenom- 
mene, vorurteilslose, objektive und geistliche Weise zu einer Klärung 
und zufriedenstellenden Entscheidung geführt werden können. Auch hat 
sich gezeigt, daß Gemeinschaften nach einer solchen erfolgreich durchge- 
führten Übung in bislang nicht gekannter Weise innerlich zusammenge- 
wachsen waren. Und selbst da, wo die Methode nicht zu dem erwünschten 
Erfolg geführt hat, war man doch erstaunt, daß schon der bloße Versuch oft 
entscheidend zur Verbesserung des geistlichen Klimas in der Gemeinschaft 
beigetragen hat. 

Aber es gibt auch andere Stimmen. Selbst wenn man von emotionalen 
Widerständen absieht, die sich oft gegen alles wenden, das irgendwie neu 
zu sein scheint, so zeigt sich doch, daß man gelegentlich mit zu hohen An- 
fangserwartungen gekommen ist, auf die jetzt eine allmähliche Ernüch- 
terung folgt. Nicht selten wird das Urteil geäußert, die Methode sei zu 
kompliziert und zeitraubend; der Aufwand stehe in keinem Verhältnis zum 
Ergebnis. Man kann auch auf die Tatsache von Fehlschlägen hinweisen, 
6 Einen Bericht über solche experimentellen Kurse bietet z. B. Luis Gonzalez, The expe- 
rience from thirty courses of community discernment, in: CIS no. 18 (1975), 3-18. 
7 Vgl. den Bericht von John G. Futrell über einen solchen achttägigen Exerzitienkurs in 
Hongkong im Sommer 1973: An eight day communitarian retreat, in: CIS no. 15 (1974), 
15-40. 



Günter Switek 454 

und zwar nicht nur in experimentellen Kursen, wo der künstliche Charak- 
ter des Prozesses manchen Teilnehmer vielleicht unbefriedigt läßt. Auch 
ernsthafte Versuche sind fehlgeschlagen; mal hat es an innerer Freiheit von 
vorgefaßten Meinungen gefehlt, mal mangelte es an Offenheit unter den 
Teilnehmern, mal wurde einfach nicht genug gebetet, mal war man nicht 
genügend informiert, mal gab es Intrigen und Manipulation. Die hohen 
Forderungen, die eine gemeinschaftliche •geistliche Unterscheidung" so- 
wohl an die einzelnen wie an die Gruppe als ganze stellt, lassen eine 
erfolgreiche Durchführung in vielen Fällen von vornherein als fraglich 
erscheinen. Schließlich wird auch behauptet, manche Entscheidung, die 
ganz •geistlich" zustande gekommen zu sein schien, habe sich nachträglich 
als Fehlentscheidung herausgestellt, die aber jetzt nicht mehr rückgängig 
zu machen sei. 

Neben diesen praktischen gibt es aber auch theoretische Schwierigkeiten. 
So wird gesagt, •geistliche Unterscheidung" könne es •in Gemeinschaft" 
allenfalls analog geben, da der Geist doch stets nur in der Seele des einzel- 
nen wirke. Ferner fragt man, ob bei einer Mehrheitsentscheidung der Geist 
nur in der Mehrheit gewirkt habe und ob es deshalb bei den Unterlegenen 
an der nötigen Vorbereitung, Indifferenz usw. gefehlt habe. Schließlich 
versteht man nicht, wozu ein Oberer das letzte Wort haben soll, wenn die 
Gemeinschaft doch •im Geist" die Entscheidung gefällt hat. 

Wenn aber die Erfahrungen mit dieser Methode zu so unterschiedlichen 
Urteilen führen, muß man die Frage stellen: unter welchen Bedingungen 
kann sie uns in Zukunft hilfreich sein? Wo sind ihre Grenzen? Welches 
sind ihre echten Möglichkeiten? 

3. Grenzen und Möglichkeiten der •geistlichen Unterscheidung in 
Gemeinschaft" 

Die gemeinschaftliche •geistliche Unterscheidung" kann bei den heutigen 
Erneuerungsversuchen in Gruppen und Gemeinschaften gute Hilfen lei- 
sten, vorausgesetzt, man ist sich ihrer Grenzen bewußt. Zunächst darf man 
nicht der irrigen Meinung verfallen, als habe man hier endlich ein Wun- 
dermittel, mit dem man sich des Beistandes des Hl. Geistes sozusagen 
unfehlbar versichern könne. Auch eine •geistliche Unterscheidung", und 
sei sie noch so •geistlich" vor sich gegangen, bietet keine absolute Gewähr 
dafür, daß das Beschlossene auch objektiv richtig ist und sich nicht nach- 
träglich als fehlerhaft oder wenigstens einseitig herausstellen könnte. Wir 
Menschen können nie über den Hl. Geist verfügen. Wenn man auch vor- 
aussetzen kann, daß in einer richtig durchgeführten •geistlichen Unter- 
scheidung" der Geist in den Seelen der einzelnen wirkt und daß die Ent- 



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 455 

Scheidung der Gemeinschaft aus einer Konvergenz der Geistanregungen in 
den Mitgliedern zustande kommt, wird hier doch keinem eine Offenbarung 
zuteil. Auch mit Hilfe dieser Methode bleibt das Suchen nach dem Willen 
Gottes ein Tasten, ein Experimentieren - die Lebensgeschichte des hl. 
Ignatius ist die beste Illustration dafür. Die Entscheidung muß immer 
unter dem Vorbehalt getroffen werden: wenn eine veränderte Situation 
entsteht oder wenn neue Aspekte auftauchen, muß man wieder auf die 
Sache zurückkommen. 

Daraus ergibt sich auch, daß bei dieser Übung der Geist nicht notwen- 
digerweise ausschließlich auf Seiten der Mehrheit sein muß. Haben alle 
in der rechten Weise mitgewirkt, dann war der Geist auch bei den Unter- 
legenen. Das bedeutet keineswegs, daß der Geist sich widerspricht, denn 
auch die Argumente der Unterlegenen können bestimmte Nuancen der 
Gesamtentscheidung mit herbeigeführt haben, die sonst unbeachtet ge- 
blieben wären. 

Vor allem sei aber noch einmal darauf hingewiesen, daß eine erfolgrei- 
che •geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft" hohe Forderungen an den 
einzelnen wie an die Gemeinschaft stellt. Jeder weiß, wie schwer es ist, 
sich von vorgefaßten Meinungen frei zu machen. Erst recht gilt das dann 
für eine ganze Gruppe. Ebenso muß immer wieder die Notwendigkeit des 
Gebetes bei diesem Entscheidungsprozeß betont werden. Schließlich ist auch 
zu bedenken, daß man nicht in wenigen Tagen nachholen kann, was man 
vielleicht an Gebetsgeist, Selbstverleugnung und Buße über Jahre ver- 
säumt hat. 

Nachdem auf diese Begrenzungen aufmerksam gemacht worden ist, 
können nun aber auch die positiven Möglichkeiten ins Auge gefaßt wer- 
den. Hier ist zu beachten, daß die •geistliche Unterscheidung in Gemein- 
schaft" Analogien zuläßt, wie man sie von den "Exerzitien" her kennt. 
Da ist zunächst die •Hochform" der über einen längeren Zeitraum hinweg 
durchgeführten voll entwickelten Methode. Ähnlich wie die dreißigtägi- 
gen •Großen Exerzitien" wird sie sich nur relativ selten verwirklichen las- 
sen, und zwar nur bei Entscheidungen, die für das Leben einer Gemein- 
schaft wirklich von großer Bedeutung sind. In solchen Fällen aber kann 
diese Methode eine einzigartige Hilfe sein. 

Außerdem hat man auch eine angepaßte, verkürzte Form entwickelt, die 
sich für weniger wichtige, vor allem praktische Fragen eignet und die man 
in wenigen Tagen, vielleicht sogar an einem Abend zu Ende bringen 
kann. So kann man etwa für die Erwägung der beiden Alternativen, die 
private Reflexion, den Austausch der Erwägungen, die erneute Reflexion 
und die Entscheidung je eine Viertelstunde ansetzen. Natürlich wird in 
diesem Fall der Prozeß auch weniger •geistlich" sein. Aber die Anwendung 



Günter Switek 456 

der Methode wird um so leichter und erfordert um so weniger Zeit, je 
häufiger eine Gemeinschaft sie übt. 

Schließlich ist es von größter Wichtigkeit, daß man Elemente der •geist- 
lichen Unterscheidung" in die normalen Entscheidungsprozesse der Ge- 
meinschaften hineinnimmt, damit diese zu wirklich •geistlichen" Vorgängen 
werden: Beratungen, Konsuite, Kommunitätsgespräche mit dem Ziel, eine 
bestimmte Frage zu entscheiden. Gewiß ist es nötig, die menschlichen, 
psychologischen, soziologischen und geistlichen Vorbedingungen für eine 
gemeinsame •geistliche Unterscheidung" zu schaffen. Man darf aber nicht 
vergessen, daß diese Bedingungen oft gerade dadurch geschaffen werden, 
daß man sich auf einen solchen Entscheidungsprozeß einläßt. Durch eine 
gemeinsame •geistliche Unterscheidung" über Fragen der gemeinsamen 
Lebensweise und des gemeinsamen apostolischen Engagements wird die 
gegenseitige Verantwortung geweckt, entsteht größere Offenheit fürein- 
ander und die Fähigkeit, einander zuzuhören, lösen sich Spannungen in der 
Gemeinschaft, wächst ein geistliches Klima, wird gemeinsame Planung und 
Zusammenarbeit gefördert. Gewöhnliche brüderliche Gespräche in der 
Gemeinschaft, Anhörkreise ohne Diskussion, gemeinschaftliche Exerzitien 
können eine Gruppe langsam auf eine gemeinsame Entscheidungsfiridung 
vorbereiten. 

Die •geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft", eine Frucht der igna- 
tianischen Spiritualität, ist also gewiß kein Allheilmittel für die Probleme, 
denen sich die geistlichen Gemeinschaften und Gruppen heute gegenüber 
sehen. Sie kann aber in der heutigen Situation des Suchens, des Unter- 
scheiden- und Entscheiden-Müssens eine echte Hilfe zur Erneuerung sein. 
Sie vermag erheblich dazu beizutragen, daß in einer Gemeinschaft gesunde 
und reife menschliche und geistliche Beziehungen entstehen. Dabei braucht 
man nicht zu warten, bis alle Vorbedingungen für die Hochform einer 
gemeinschaftlichen Entscheidungsfindung in einer grundsätzlichen Sache 
erfüllt sind. Schon ein ernster Versuch mit einzelnen Elementen der 
•geistlichen Unterscheidung" wird nicht ohne Frucht bleiben. 

BIBLIOGRAPHIE 

John C. Futrell, Ignalian Discernment. In: Studies in the Spirituality of Jesuits, vol. II, 
no. 2 (April 1970). 

ders., Communal Discernment: Reflections on Experience. Ebd., vol. IV, no. 5 (Novem- 
ber 1972). 

Jules J. Toner, A Method for Communal Discernment of God's Will. Ebd., vol. Ill, no. 
4 (September 1971). 

ders., The Deliberation that started the Jesuits. Ebd., vol VI, no. 4 (June 1974). 
Ladislas Orsy, Toward a Theological Evaluation of Communal Discernment. Ebd., vol. V, 

no. 5 (October 1973). 
Claude Viard, La Deliberation Communautaire. In: Vie Chretienne no. 130-138 (Oct. 

1970-Juin 1971) (verschiedene Artikel). 



Geistliche Untersdieidung in Gemeinschaft 457 

ders., Die gemeinsame Deliberatio - Entscheidungsfindung in Gemeinschaft. In: Kor- 
respondenz zur Spiritualität der Exerzitien, Nr. 12 (Oct./Dez. 1971) (gekürzte Fas- 
sung der Artikel in Vie Chretienne). 

Jean Claude Dhotel, Discerning Community Decisions. In: Supplement to Progressio, 
Nr. 6 (November 1975). 

Gervais Dumeige, Communal Discernment of Spirits and the Ignatian Method of Deli- 
beration in a General Congregation. In: The Way, Supplement no. 20 (Autumn 1973) 
55-71. 

Dossier •Deliberatio" A, B, C (Rom 1972 und 1974), Centrum Ignatianum Spiritualitatis) 
(mit den wichtigsten Artikeln, Vorträgen und Tagungsberichten zum Thema). 

Discernimiento comunitario: experiencias (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spirituali- 
tatis, Subsidia n. 10). 

Communal Discernment: New Trends (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 
Subsidia n. 14). 

John C. Futrell, Making an Apostolic Community of Love. The Role of the Superior 
according to St. Ignatius of Loyola. St. Luis 1970. 

Piet Penning de Vries, Discernment of Spirits. According to the Life and Teachings of 
St. Ignatius of Loyola, New York 1973. 

Karl Rahner, Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute. 
In: GuL 47 (1974) 430-449. 

Die mehrmals jährlich erscheinenden Hefte •CIS" des •Centrum Ignatianum Spirituali- 
tatis" in Rom enthalten weitere Nachrichten über die Praxis der Discretio communi- 
taria. 

Ausführliche Bibliographie zum Thema •Discretio spiritualis, personalis et communi- 
taria" in: •CIS" n. 18 (1975) 66-78 bzw. in: Discernimiento communitario: experiencias 

(s. o.), 71-83. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Östliche Tradition gegen Dialog mit dem Westen? 

Zum Stand der theologischen Diskussion in den orthodoxen Kirchen 

Vom 19. bis 29. August 1976 vereinigte sich in Athen (Kloster Penteli) der 
Zweite Internationale Kongreß der orthodox-theologischen Fakultäten • in 
derselben Stadt, in der vor genau 40 Jahren die erste derartige Zusammenkunft 
stattgefunden hatte1. Über hundert Theologen der verschiedenen National- 
kirchen diskutierten in Anwesenheit mehrerer offizieller katholischer und pro- 
testantischer Beobachter die verschiedenen Aspekte des Rahmenthemas •Die 
Theologie der Kirche und ihre Verwirklichung". In seiner Begrüßungsrede 

1 Vgl. die Berichte im orthodoxen Bulletin •EPISKEPSIS", Nr. 145 (15. 4. 1976) und 
Nr. 152/53 (1. bzw. 15. 9.). 




