Geistliche Fiihrung nach dem Neuen Testament 445

Gemeinde wie in den anderen von ihm gegriindeten Gemeinden, nament-
lich im griechischen Sprachgebiet, eine Fiille von Gnadengaben gegeben
war. Die erste Sorge des Paulus ist nun nicht, daf die vielfdltigen Cha-
rismen in der Gemeinde einander hindern, sondern daf} sie erstickt wer-
den mégen. Darum seine Mahnung im Schluflabschnitt: ,Loscht den Geist
nicht aus!“ (1 Thess 5, 19).

Schon in diesem frithen Brief kennt Paulus solche, , die sich bei euch mii-
hen und euch im Namen des Herrn leiten und zum Rechten anhalten® (V.
12). Er mahnt ausdriicklich: ,, Achtet sie hoch und liebt sie, denn sie arbei-
ten fiir euch” (V. 13). Gemeint sind offenbar die Vorsteher der Gemeinde,
die er selbst eingesetzt hat. Thnen wie der ganzen Gemeinde ist aufgege-
ben, sich je nach ihrer spezifischen Gnade und ihrer Festigkeit im Glauben
auch der einzelnen Mitglieder der Gemeinde anzunehmen, wie die fol-
genden Verse (5, 16-22) zeigen. Allen gelten darum die Mahnungen, die
als Grundgesetz jeder geistlichen Fithrung bezeichnet werden konnen:

»Freut euch zu jeder Zeit! Betet, ohne nachzulassen! Dankt fir al-
les... Loscht den Geist nicht aus! Verachtet prophetische Worte
nicht! Priift alles und behaltet das Gute! Meidet das Bose in jeder
Gestalt!“.

Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft
Maglichkeiten und Grenzen

Giinter Switek S], Frankfurt/Main

In den letzten Jahren sind zahlreiche Versuche zur Erneuerung in der Kir-
che unternommen worden. Die Konfrontation des Christentums mit den
Umwalzungen unserer Zeit hat solche Versuche notwendig gemacht. Das
I1. Vatikanische Konzil hat den katholischen Christen das Startzeichen da-
zu gegeben.

Auffallend an diesen Erneuerungsbemiihungen ist, daf} sie zur Bildung
zahlloser kleiner, oft informeller Gruppen gefiihrt haben: innerhalb und
auflerhalb der Gemeinden, exklusiv unter Ordensleuten und gemischt mit
anderen Christen, katholisch und gemeinsam mit anderen Konfessionen,



Giinter Switek 446

jasogar die Grenzen des Christentums Giberschreitend. Viele Gruppen ste-
hen fiir sich allein, oft aber werden sie getragen von einer Bewegung, etwa
der charismatischen Bewegung, der ékumenischen Bewegung, oder von
einem bestimmten sozialen, politischen, (kirchen-)kritischen Engagement.
Diese Gruppenbildung stellt eine Parallele zu den Vorgéngen in der heuti-
gen Welt iiberhaupt dar. Auch hier entstehen kleine Gruppen, Kommunen,
Gemeinschaften, oft bewufit im Gegensatz zu den bisher bestehenden Or-
ganisationen. Man sucht menschliche Nahe, Dialog, Mitverantwortung,
neue Problemlésungen, die man in den herkommlichen Grofiverbinden
nicht gefunden zu haben scheint.

Das weltweite Bemithen um intensives Leben in Gruppen hat aber auch
an den Tag gebracht, wie schwierig ein solches Zusammenleben ist und wie
wenig gemeinschaftsfahig viele Menschen heute sind. Der gute Wille allein
geniigt nicht, um ein fruchtbares Gruppenleben zu gewihrleisten. Daraus
ergibt sich die Notwendigkeit, Mittel und Wege zu finden, um eine Grup-
pe als Gemeinschaft Gleichgesinnter iiberhaupt erst einmal zu bilden, Kon-
takte zu erméglichen, Menschen innerlich zusammenzufiihren, fruchtbare
Gesprache zu ermdéglichen, Austragung von Meinungsverschiedenheiten
und Konflikten sicherzustellen, Gruppen tiber innere Krisen hinwegzubrin-
gen. Man versucht das u. a. mit der Anwendung der verschiedenen Me-
thoden gruppendynamischer Ubungen.

Audch die Gruppen, die sich in der Kirche gebildet haben, sind mit die-
sen Problemen konfrontiert und suchen entsprechende Hilfen. Soweit sie
solche Ubungen sozialpsychologischer Art praktizieren, stehen diese meist
unter religidsen Vorzeichen, etwa die ,Themenzentrierte Interaktion®
oder die ,Révision de vie“. Oft aber richten sich die Gruppeniibungen
direkt auf das Geistliche: gemeinsames Gebet, gemeinsame Meditation, Ge-
meinschaftsexerzitien, gemeinsam gestaltete charismatische Gottesdienste.
Dabhinter steht die Einsicht, daf§ christliche, kirchliche Ernenerung im tief-
sten eine spirituelle Ernenerung sein muf.

Unter den verschiedenen Weisen gemeinschaftlichen geistlichen Tuns
hat seit Ende der sechziger Jahre die ,geistliche Unterscheidung in Ge-
meinschaft® (discretio communitaria) zunehmende Aufmerksamkeit ge-
funden. Diese Ubung verdankt ihren Ursprung der spirituellen Tradition
des Jesuitenordens. In groflerem Umfang wurde sie angewandt bei der
Vorbereitung der 32. Generalkongregation des Ordens, die vom 1. 12. 1974
bis zum 7. 8. 1975 stattfand und in der (nach einem ersten Anlanf unmittel-
bar nach dem Konzil) noch einmal versucht werden sollte, den Orden geist-
lich zu erneuern und sein Apostolat den Forderungen der Zeit gemaf aus-
zurichten. Alle Provinzen und Kommunitéten des Ordens sollten nach dem
Willen des Ordensgenerals Pedro Arrupe (Brief vom 25. 12. 1971 an den



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschafl 447

ganzen Orden) von diesem Prozefl erfafit werden, der sich iiber mehrere
Jahre hin erstreckte. Die Dekrete der 32. Generalkongregation schliefilich,
besonders das Dekret iiber ,Die innere Einheit im Orden“, messen dieser
Ubung cine grofle Bedeutung bei der geistlichen Erneuerung des Ordens
bei.

Inzwischen hat sie auch in anderen Orden und geistlichen Gemeinschaften
oder Gruppen Eingang gefunden. Mit zunehmender Erfahrung wéchst das
Interesse, aber auch die Skepsis. Waren die Erwartungen anfangs viel-
leicht zu hoch gespannt? Man reflektierte viel tiber die gemachten Erfah-
rungen, zahlreiche Veroffentlichungen zu diesem Gegenstand erschienen
(eine ausgewdhlte Bibliographie findet sich am Ende dieses Aufsatzes). Es
ist also lohnend, dafl wir uns hier mit diesem Thema beschaftigen. Drei
Fragen wollen wir in unserem Beitrag stellen: Was ist eigentlich ,geistli-
che Unterscheidung in Gemeinschaft“? Welche Erfahrungen hat man bis-
her mit ihr gemacht? Welche Hilfen kann sie uns — bei Beachtung ihrer
Grenzen — in Zukunft bieten?

1. Was ist eigentlich ,geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft®?

Es handelt sich dabei, kurz gesagt, um eine Methode, den jeweiligen Wil-
Ien Gottes fiir eine Gemeinschaft zu finden, und zwar in dhnlicher Weise,
wie in den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola der Wille Gottes fiir den
einzelnen gefunden werden soil. Diese knappe Aussage bedarf einer nihe-
ren Erklirung. Wir wollen zuerst die Herkunft der ,geistlichen Unter-
scheidung in Gemeinschaft“ aus der ignatianischen Spiritualitdt zeigen und
dann die Methode, wie sie heute geiibt wird, kurz beschreiben.

Im Leben des Ignatius und in seiner Spiritualitit spielt die Suche nach
dem Willen Gottes, oder sagen wir besser, das Finden jener Entscheidung,
die in den konkreten Umstdnden am meisten dem Plan Gottes entspricht,
eine zentrale Rolle. Die Exerzitien dienen in erster Linie diesem Zweck.
Thr Kernstiick ist die Entscheidungsfindung, die sog. , Wahl“. Diese bezieht
sich zwar zunichst auf die grundsitzliche Angleichung des Lebens an das
Vorbild Jesu und geschieht deshalb mit stindigem Blick auf die Person
Jesu und sein Leben in den Leben- Jesu-Betrachtungen, wobei die Freiheit
von Vorurteilen und Vorentscheidungen (,Indifferenz“) eine unabding-
bare Voraussetzung darstellt. Ist die Grundentscheidung, die Lebenswahl
aber einmal getroffen, lassen sich auch fiir konkrete Situationen Folge-
rungen ziehen. Das kann geschehen durch ein im Horizont des Glaubens
geschehendes verstandesmifliges Abwiégen des Fir und Wider (sog. ,3.
Wahlzeit“) oder (in der ,2. Wahlzeit“) durch die ,geistliche Unterschei-

dung®, in der die inneren Anregungen, Antriebe, Gedanken, Neigungen,



Giinter Switek 448

die im Zusammenhang mit der zur Entscheidung stehenden Frage wahr-
genommen werden, ,unterschieden®, d. h. beurteilt werden, ob sie letztlich
auf Christus bezogen sind oder nicht. Man ,spiirt” in dieser ,2. Wahl-
zeit” die Ubereinstimmung einer Neigung oder Anregung mit der Grund-
entscheidung, man empfindet , Trost“ (nach den Worten der Exerzitien),
oder man ,spiirt“ die Diskrepanz, man empfindet ,Trostlosigkeit“. Auf
diese Weise (die hier nur sehr knapp dargestellt werden kann) lassen sich
in den Exerzitien die Anregungen der ,Gnade“ wahrnehmen und kann
man zu dem Urteil gelangen, ob man einer bestimmten Anregung folgen
soll oder nicht, kommt man zu einer Entscheidung, die dem ,Willen
Gottes“ moglichst entspricht.

Was Ignatius iiber die Entscheidungsfindung in den Exerzitien gesagt
hat, ist zundchst fiir den einzelnen gedacht (wenn auch der Exerzitand
eigentlich gar nicht allein entscheidet, sondern stets mit dem Exerzitien-
geber konfrontiert ist, der die Kirche reprisentiert). Aber es stellt sich so-
gleich die Frage: gibt es nicht einen , Willen Gottes“, eine Entscheidungs-
findung gemafl den Planen Gottes auch fiir eine Gemeinschaft? Und konnte
man die Anweisungen der Exerzitien zur , Wahl® nicht auf eine Entschei-
dungsfindung in Gemeinschaft ibertragen? Tatsichlich hat schon Ignatius
diesen Versuch unternommen. Fir ihn stand nach seinen eigenen ,Exerzi-
tien“ in Manresa sein weiterer Lebensweg keineswegs im einzelnen fest.
Er mufite immer wieder neu suchen und sich vorantasten. Seine Grundent-
scheidung war verbunden mit bleibender Offenheit fir die je neuen Situa-
tionen, fiir den je neuen Anruf Gottes in den Zeichen der Zeit. Besonders
sein Versuch, eine Gemeinschaft von Gleichgesinnten um sich zu versam-
meln, war von manchen Fehlschldgen und Ungewi$heiten begleitet. Von
der Zeit an, wo Ignatius und die ersten Gefidhrten ihre Geliilbde auf dem
Montmartre ablegten (15. August 1534), bis zum Entschluf}, einen Orden
zu grinden (1539), haben sie sich 6fters getroffen, um im Geist der Exer-
zitien zu entscheiden, welcher Schritt nun als nichster zu tun sei, wobei
wir leider von den meisten Beratungen nur fragmentarische Kenntnis ha-
ben*.

Am interessantesten fiir uns ist in dieser Hinsicht zweifellos ein Doku-
ment vom Frithjahr 1539 mit der Uberschrift ,Deliberatio primorum Pa-
trum® (Beratung der ersten Viter)®. Hier stellen sich die Gefdhrten die
Frage, ob sie weiterhin nur ein lockerer Freundesbund bleiben oder aber in
Zukuntft einen kirchlichen Orden bilden wollen. Wenn man dieses Doku-

1 Vgl. Javier Osuna, Amigos en el Seiior. Estudio sobre la génesis de la Comunidad en la
Compinia de Jesis. Rom 1971, bes. 70-106.

2 Der lateinisch geschriebene Text findet sich in: Mon. Ign., Constitationes S.J., t. I (Rom
1934) 1-7.



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 449

ment, eine Art ,Protokoll“ der Beratungen, néher untersucht, dann findet
man hier die wichtigsten Elemente der Exerzitien-,Wahl“ wieder: In-
differenz, Meditation und Aszese, Erwigung des Fir und Wider im Ge-
bet, Unterscheidung der inneren Neigungen nach der Erfahrung von Trost
und Trostlosigkeit, also die Verbindung der ,zweiten® und , dritten Wahl-
zeit“, Bestdtigung der getroffenen Entscheidung durch inneren Frieden
und von auflen durch Approbation seitens der zustindigen Autoritét.

Allerdings haben wir nach der Griindung des Ordens keine Zeugnisse
mehr fiir eine dhnlich intensive gemeinsame Uberlegung (die ,Deliberatio
primorum Patrum® dauerte ungefdhr drei Monate!). Die Situation hatte
sich geandert: die Autoritat der Gruppe war auf den Obern tibergegangen.
Aber die Beratungen, die einer Entscheidung des Obern auch in Zukunft
vorangehen sollten, enthielten weiterhin Elemente aus der ,deliberatio”.
In einem Text, der zu den Vorarbeiten der spateren Konstitutionen gehort,
macht Ignatius ausdriicklich darauf aufmerksam, der Obere solle vor seiner
Entscheidung um so mehr Mitbriider konsultieren, je schwieriger ihm die
Sache erscheint, ja eventuell sogar alle im Haus. Er solle Gebete verrich-
ten und Heilige Messen darbringen lassen, dann sollen alle offen ihre Mei-
nung schreiben oder sagen, und schlieflich wird der Obere selber beten
und die Entscheidung fillen®. Diese Bestimmungen haben ihren Nieder-
schlag an verschiedenen Stellen der endgiiltigen Konstitutionen gefunden,
etwa im Zusammenhang mit der Entlassung von Ungeeigneten (Konsti-
tutionen, Nr. 211, 219-222), bei Behandlung der Eignung von Mitarbei-
tern des Rektors (Nr. 431, 490) und des Generals (Nr. 803, 809-811), bei
der Entscheidung iiber die apostolischen Sendungen (Nr. 618) und vor al-
lem in den Ausfithrungen iiber die Generalkongregation (677-718).

Wie sehr Ignatius auch nach der Abfassung der Konstitutionen offen
blieb fir einen Wandel der Situation, in dem sich ihm der Wille Gottes
je neu zeigen konnte, beweist die hiufige Klausel, daf eine Bestimmung
»je nach den Umstinden von Ort, Zeit und Personen“ anzuwenden sei.
Die Konstitutionen waren fir Ignatius kein statisches Dokument, das es
nun wortlich anzuwenden galt, sondern sie steckten voller Dynamik, bil-
deten gewissermaflen ein ,offenes System“. Sie waren entstanden aus
einer ,geistlichen Unterscheidung® der ersten Gefahrten in ganz konkre-
ten Umstdnden, und Ignatius hat sie so abgefafit, dal sie in ihrer An-
wendung und Durdfiihrung wiederum der ,geistlichen Unterscheidung,
der ,discreta caritas® bedirfen?.

3 Ebd. 218f. Fir Beispiele, wie sich Ignatius als Ordensgeneral beraten lief, vgl. auch
das ,Memoriale“ von Luis Gongalves da Cimara, in: Mon. Ign., Fontes Narrativi, t. 1
(Rom 1943) 527-752.

1 Vgl. Gunter Switek, Zur Hermeneutik der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu. In:
Ordenskorrespondenz 15 (1974), 287-298.



Giinter Switek 450

Das ist also der Hintergrund der ,geistlichen Unterscheidung in Ge-
meinschaft“. Sie hat sich als tief in der ignatianischen Spiritualitit ver-
wurzelt erwiesen. Als Methode stammt sie von der ,Deliberatio primo-
rum Patrum®, aus der sie gewissermaflen formal herausgelést und dann
weiter entwickelt wurde, ihre Einzelelemente gehen auf die Exerzitien
zuriick. Daf sie auflerdem in die allgemeinchristliche Tradition eingebettet
ist, zeigt die monastische Parallele des ,Kapitels“, das zwar auch Analo-
gien zu weltlichen Entscheidungsgremien aufweist, aber letztlich doch zu
einer ,geistlichen Entscheidung® fithren soll. Es sei hier nur auf das 3.
Kapitel der Benediktsregel (,Die Briider sollen zur Beratung beigezogen
werden®) und auf die Ausfithrungen iiber den ,Bruderrat (Le Conseil) in
der Regel von Taizé hingewiesen.

Nun kénnen wir daran gehen, die Methode der ,geistlichen Unterschei-
dung in Gemeinschaft“, wie sie heute meist praktiziert wird, in den Grund-
zigen darzustellen®. Von grofler Wichtigkeit fur den Erfolg ist schon der
rechte Ausgangspunkt: Einerseits mufl ein gemeinsames Ziel vorhanden
sein, anderseits, so wird vorausgesetzt, bestehen Meinungsverschieden-
heiten dariiber, wie dieses Ziel am besten zu erreichen sei. Wenn man
eine Beratung iiber eine Frage anstellt, die aulerhalb des gemeinsamen
Zieles liegt — wenn z. B. eine Ordensgemeinschaft eine Entscheidung {iber
einen Gegenstand treffen will, der auflerhalb ihres besonderen Ordens-
zieles liegt —, dann ist der Erfolg von vornherein in Frage gestellt.

Entscheidend ist aber die Vorbereitung, die im wesentlichen derjenigen
entspricht, die man auch in den Exerzitien fiir eine gute Entscheidung
braucht. Hierher gehort vor allem die ,Indifferenz“, d. h. die méglichste
Freiheit von Vorurteilen und Vorentscheidungen, verbunden mit der
Entschiedenheit, den klar erkannten Willen Gottes unbedingt zu erfiillen.
Moglicherweise mufl auf den Erwerb dieser Haltung mehr Zeit verwen-
det werden als fur die Uberlegungen selbst, wie das ja auch in Exerzi-
tien der Fall sein kann. Weitere Voraussetzungen sind: Vertrauen auf
die Fihrung durch den Geist Gottes; geistliche Erfahrung bei den ein-
zelnen; Vertrauen auf die anderen Mitglieder der Gemeinschaft; ein
geistliches Klima in der Gruppe; Offenheit, seine Ansichten und geistlichen
Anregungen auch zu duflern; Bereitschaft, sich in Frage stellen zu lassen;
Entschlossenheit, sich der endgiiltigen Entscheidung durch die Gemein-
schaft anzuvertrauen. Die ,geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft®

5 Da der Begriff ,deliberatio” nicht nur das Element des Uberlegens und Unterscheidens,
sondern auch des Entscheidens enthilt (vgl. etwa den Unterschied der kanonistischen
Begriffe ,suffragium deliberativum® und ,soffragium consultativam®), spricht man in
der letzten Zeit, bes. in den offiziellen Dokumenten der G. J., lieber von ,discretio com-
munitaria“ statt von ,deliberatio communitaria“, um auszudriicken, daf in einem Orden
diese Methode nur beratende Funktion fiir den Obern hat.



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 451

setzt also im einzelnen ein hohes Maf natiirlicher und geistlicher Reife, in
der Gemeinschaft gesunde Gruppenbeziehungen und ein hohes spirituel-
les Niveau voraus. Daraus folgt, dal es Gemeinschaften geben kann, in
denen die Durchfithrung dieser Ubung noch gar nicht moglich ist, so wie
auch in den Exerzitien nicht jeder zu einer ,Wahl“ fahig ist. Allerdings
kann schon der blofle Versuch einer solchen gemeinsamen Unterscheidung
dazu helfen, die fehlenden Voraussetzungen in der Gemeinschaft zu
schaffen. Zur Vorbereitung gehort weiterhin die Formulierung echter
Alternativen fiir die Entscheidung (z. B. soll man diese Arbeit aufgeben
oder jene?), ausreichende Information (evtl. durch Fachleute) und vor al-
lem intensives Gebet.

Fir die Uberlegungen selbst kann man sich eine geschlossene Zeit
reservieren, oder man kann jeweils am Abend, nach der Tagesarbeit, zu-
sammenkommen, wie es auch Ignatius und seine Gefidhrten getan haben.
Zunichst bedenkt jeder fiir sich die Alternativen im Gebet und wendet
dabei die Anweisungen aus dem Exerzitienbuch iber die ,geistliche Un-
terscheidung® und die Entscheidungsfindung an. Sodann werden in einer
gemeinsamen Sitzung alle Argumente fiir die eine Alternative vorgetragen,
und zwar von jedem, was den einzelnen zur Sachlichkeit und Distanz von
sich selbst zwingt. Anschliefend geht man ohne Debatte auseinander und
erwagt privat die vorgetragenen Griinde. In einem weiteren Treffen
werden dann die Argumente fir die andere Alternative vorgetragen,
wiederum von jedem, ohne Diskussion, und anschlieBend folgt privates
Erwigen des Gehorten. Erst dann beginnt man mit dem gemeinsamen
Austausch der Ergebnisse, zu denen der einzelne gekommen ist, und unter-
zieht diese einer kritischen Sichtung. Darauf kénnen noch weitere person-
liche Reflexionen und gemeinsame Sitzungen folgen, bis die Gruppe zur
Uberzeugung gekommen ist, dafl die Entscheidung ,reif* sei, wobei die
Dauer des Prozesses, je nach der Schwierigkeit und der Wichtigkeit des
Entscheidungsgegenstandes, zwischen wenigen Tagen und mehreren Mo-
naten liegen kann.

Die Entscheidung 1488t sich auf verschiedene Weise herbeifiihren, die
allerdings schon zu Beginn der Uberlegungen festgelegt sein mufl. Das
Ideal diirfte der einstimmige Beschluf sein; vor allem bei grundsitzlichen
Fragen wird man die Beratungen so lange fortsetzen, bis Einstimmigkeit
erreicht ist — oder der Prozef erfolglos abgebrochen und vertagt wird.
In vielen praktischen Fragen aber, in denen innerhalb einer bestimmten
Frist einfach cine Entscheidung geféllt werden muff, wird der Mehrheits-
beschluf} die einzige praktikable Methode sein. Schliefllich — und so wird
es oft in Ordensgemeinschaften sein — kann die Entscheidung durch den
Obern gefillt werden, der an den Beratungen teilgenommen hat und durch



Giinter Switek 452

sie geniigend ,sensibilisiert” ist. In diesem Fall spielt die ,geistliche Un-
terscheidung in Gemeinschaft® fir den Obern praktisch die Rolle eines
Beratungsgremiums, eines ,Konsultes“. Allerdings besteht kein Grund,
warum ein Oberer sich nicht der Ansicht der Gemeinschaft anschlieflen
sollte, wenn die Entscheidung wirklich geistlich getroffen worden ist.
Themen, beziiglich derer der Obere ein nicht kommunikables Wissen
hat, das ihn evtl. zu einer gegenteiligen Entscheidung fithren konnte,
etwa bestimmte Personalfragen, sind demnach wohl nicht als Gegenstand
einer solchen Ubung geeignet. Auflerdem ist es auch méglich, dafl der
Obere in Einzelfdllen, besonders bei praktischen Fragen, von vornherein
erklirt, dafl er sich der Mehrheitsentscheidung anschlieflen werde.

Wie in den Exerzitien, so ist auch hier eine Bestitigung erfordert, und
zwar sowohl ,von innen® durch Trost, innere Freude, geistlichen Frieden
(und das auch in dem Fall, dafl die eigene Ansicht iiberstimmt worden ist!),
als auch ,von auflen® durch die zustindige Autoritit, falls der Gegen-
stand der Beratung deren Zustimmung erforderlich macht.

2. Bisherige Erfahrungen mit der ,geistlichen Unterscheidung in
Gemeinschaft®

Man hat nun seit fast zehn Jahren Gelegenheit gehabt, mit dieser Methode
Erfahrungen zu machen. Die Ergebnisse sind recht unterschiedlich. Fragen
wir zundchst, wo und bei welchen Gelegenheiten man vor allem die
»geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft“ praktiziert hat; anschliefend
seien dann die positiven und negativen Ergebnisse kurz dargestelit.

Zwar hat die Methode in der Gesellschaft Jesu — verglichen mit anderen
Gemeinschaften — die weiteste Verbreitung gefunden, dennoch ist die
Resonanz nach Lindern sehr unterschiedlich. Grofier Beliebtheit erfreut
sie sich in den USA, in Lateinamerika, in Indien, auf den Philippinen; in
Europa hat sie vor allem in Frankreich, Spanien und Holland Eingang
gefunden, wihrend die Deutschen ihr oft noch mit Reserve gegeniiberste-
hen. Dasselbe Bild ergibt sich auch aus den Veréffentlichungen zum
Thema: die Mehrzahl ist amerikanischen Ursprungs, einen bedeutenden
Beitrag leisteten auch die Franzosen, deutsche Autoren haben sich bisher
nur in geringem Mafle mit dieser Frage befafit. Was die Verbreitung der
»geistlichen Unterscheidung in Gemeinschaft“ in anderen Orden betrifft,
so ergibt sich, geographisch gesehen, ein dhnliches Bild wie in der Gesell-
schaft Jesu. Ein gutes Echo scheint sie allerdings auch in Deutschland bei
den Gruppen der ,Gemeinschaften Christlichen Lebens“ und der ,Cha-
rismatischen Bewegung“ zu finden.

Anlafl oder Gegenstand fiir die Durchfithrung dieser Ubung sind ge-
wohnlich Fragen des apostolischen Engagements oder des internen Lebens



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschafl 453

der Gemeinschaft. Einige Fille haben Aufschen erregt, z. B. die Beratung
der amerikanischen Jesuiten-Provinzidle tiber die Zukunft der amerikani-
schen Studienhiuser. Oft ging es um die Frage, ob bisherige Arbeiten auf-
gegeben werden sollten zugunsten von anderen, die mehr den Erfordernis-
sen der Zeit zu entsprechen schienen. Haufig wurde iiber das innere Leben
einer Kommunitit beraten, etwa iiber die Verbesserung der religidsen
und geistlichen Atmosphire im Haus.

Um eine grofere Zahl mit dieser Methode vertraut zu machen und um
geeignete Animatoren fiir die einzelnen Gemeinschaften und Gruppen
heranzubilden, wurden viele Kurse in ,gemeinschaftlicher geistlicher Un-
terscheidung® veranstaltet, fiir die Dauer von etwa drei Tagen, mit Grup-
pen von 15-20 Personen (bei grofieren Kursen miissen Untergruppen
gebildet werden). Nach einer Einfilhrung in die ,geistliche Unterschei-
dung®, die ,discretio spiritualis* im allgemeinen, wendet man dann die
Methode der gemeinsamen Unterscheidung an einem eigens von der Grup-
pe ausgewihlten Gegenstand probeweise an®. Manchmal wurden auch
Gemeinschaftsexerzitien mit dem Ziel einer ,geistlichen Unterscheidung®
in Gemeinschaft durchgefiihrt’.

Die Auswertung dieser Erfahrungen hat sowohl zupositiven wie zu zuriick-
haltenden bis negativen Urteilen gefiihrt. Oft lobt man die ,geistliche Un-
terscheidung in Gemeinschaft“ als die ideale Methode, wie bestimmte, fir
das Leben einer Gemeinschaft hochst wichtige Fragen auf unvoreingenom-
mene, vorurteilslose, objektive und geistliche Weise zu einer Klarung
und zufriedenstellenden Entscheidung gefithrt werden konnen. Auch hat
sich gezeigt, dafl Gemeinschaften nach einer solchen erfolgreich durchge-
fithrten Ubung in bislang nicht gekannter Weise innerlich zusammenge-
wadhsen waren. Und selbst da, wo die Methode nicht zu dem erwiinschten
Erfolg gefiihrt hat, war man doch erstaunt, dafl schon der blofie Versuch oft
entscheidend zur Verbesserung des geistlichen Klimas in der Gemeinschaft
beigetragen hat.

Aber es gibt auch andere Stimmen. Selbst wenn man von emotionalen
Widerstinden absieht, die sich oft gegen alles wenden, das irgendwie neu
zu sein scheint, so zeigt sich doch, daf man gelegentlich mit zu hohen An-
fangserwartungen gekommen ist, auf die jetzt eine allmdhliche Erniich-
terung folgt. Nicht selten wird das Urteil geduflert, die Methode sei zu
kompliziert und zeitraubend; der Aufwand stehe in keinem Verhaltnis zum
Ergebnis. Man kann auch auf die Tatsache von Fehlschligen hinweisen,

¢ Einen Bericht iiber solche experimentellen Kurse bietet z. B. Luis Gonzalez, The expe-
rience from thirty courses of community discernment, in: CIS no. 18 (1975), 3-18.

7 Vgl. den Bericht von John C. Futrell iiber einen solchen achttigigen Exerzitienkurs in
Hongkong im Sommer 1973: An eight day communitarian retreat, in: CIS no. 15 (1974),
15-40.



Giinter Switek 454

und zwar nicht nur in experimentellen Kursen, wo der kiinstliche Charak-
ter des Prozesses manchen Teilnehmer vielleicht unbefriedigt 1a8t. Auch
ernsthafte Versuche sind fehlgeschlagen; mal hat es an innerer Freiheit von
vorgefafiten Meinungen gefehlt, mal mangelte es an Offenheit unter den
Teilnehmern, mal wurde einfach nicht genug gebetet, mal war man nicht
geniigend informiert, mal gab es Intrigen und Manipulation. Die hohen
Forderungen, die eine gemeinschaftliche ,geistliche Unterscheidung® so-
wohl an die einzelnen wie an die Gruppe als ganze stellt, lassen eine
erfolgreiche Durchfithrung in vielen Fillen von vornherein als fraglich
erscheinen. Schlieflich wird auch behauptet, manche Entscheidung, die
ganz ,geistlich® zustande gekommen zu sein schien, habe sich nachtriglich
als Fehlentscheidung herausgestellt, die aber jetzt nicht mehr riikgingig
zu machen sei.

Neben diesen praktischen gibt es aber auch theoretische Schwierigkeiten.
So wird gesagt, ,geistliche Unterscheidung® kénne es ,in Gemeinschaft®
allenfalls analog geben, da der Geist doch stets nur in der Seele des einzel-
nen wirke. Ferner fragt man, ob bei einer Mehrheitsentscheidung der Geist
nur in der Mehrheit gewirkt habe und ob es deshalb bei den Unterlegenen
an der nétigen Vorbereitung, Indifferenz usw. gefehlt habe. SchlieRlich
versteht man nicht, wozu ein Oberer das letzte Wort haben soll, wenn die
Gemeinschaft doch ,,im Geist“ die Entscheidung gefillt hat.

Wenn aber die Erfahrungen mit dieser Methode zu so unterschiedlichen
Urteilen fithren, muf man die Frage stellen: unter welchen Bedingungen
kann sie uns in Zukunft hilfreich sein? Wo sind ihre Grenzen? Welches
sind ihre echten Moglichkeiten?

3. Grenzen und Méglichkeiten der , geistlichen Unterscheidung in
Gemeinschaft”

Die gemeinschaftliche ,geistliche Unterscheidung® kann bei den heutigen
Erneuerungsversuchen in Gruppen und Gemeinschaften gute Hilfen lei-
sten, vorausgesetzt, man ist sich ihrer Grenzen bewuf$t. Zunichst darf man
nicht der irrigen Meinung verfallen, als habe man hier endlich ein Wun-
dermittel, mit dem man sich des Beistandes des HI. Geistes sozusagen
unfehlbar versichern konne. Auch eine ,geistliche Unterscheidung®, und
sei sie noch so ,geistlich“ vor sich gegangen, bietet keine absolute Gewihr
dafiir, dafl das Beschlossene auch objektiv richtig ist und sich nicht nach-
traglich als fehlerhaft oder wenigstens einseitig herausstellen konnte. Wir
Menschen kénnen nie iiber den Hl. Geist verfiigen. Wenn man auch vor-
aussetzen kann, daf in einer richtig durchgefithrten ,geistlichen Unter-
scheidung® der Geist in den Seelen der einzelnen wirkt und daf die Ent-



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschafl 455

scheidung der Gemeinschaft aus einer Konvergenz der Geistanregungen in
den Mitgliedern zustande kommt, wird hier doch keinem eine Offenbarung
zuteil. Auch mit Hilfe dieser Methode bleibt das Suchen nach dem Willen
Gottes ein Tasten, ein Experimentieren — die Lebensgeschichte des hl.
Ignatius ist die beste Illustration dafiir. Die Entscheidung muf} immer
unter dem Vorbehalt getroffen werden: wenn eine verdnderte Situation
entsteht oder wenn neue Aspekte auftauchen, mufl man wieder auf die
Sache zuriickkommen.

Daraus ergibt sich auch, dafl bei dieser Ubung der Geist nicht notwen-
digerweise ausschlieflich auf seiten der Mehrheit sein mufl. Haben alle
in der rechten Weise mitgewirkt, dann war der Geist auch bei den Unter-
legenen. Das bedeutet keineswegs, dafl der Geist sich widerspricht, denn
auch die Argumente der Unterlegenen konnen bestimmte Nuancen der
Gesamtentscheidung mit herbeigefithrt haben, die sonst unbeachtet ge-
blieben waren.

Vor allem sei aber noch einmal darauf hingewiesen, daf} eine erfolgrei-
che , geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft“ hohe Forderungen an den
einzelnen wie an die Gemeinschaft stellt. Jeder weifl, wie schwer es ist,
sich von vorgefafiten Meinungen frei zu machen. Erst recht gilt das dann
fur eine ganze Gruppe. Ebenso mufl immer wieder die Notwendigkeit des
Gebetes bei diesem Entscheidungsprozef betont werden. Schliefllich ist auch
zu bedenken, dafl man nicht in wenigen Tagen nachholen kann, was man
vielleicht an Gebetsgeist, Selbstverleugnung und Bufle iiber Jahre ver-
saumt hat.

Nachdem auf diese Begrenzungen aufmerksam gemacht worden ist,
kénnen nun aber auch die positiven Maéglichkeiten ins Auge gefafit wer-
den. Hier ist zu beachten, dafl die ,geistliche Unterscheidung in Gemein-
schaft“ Analogien zulidfit, wie man sie von den “Exerzitien“ her kennt.
Da ist zunachst die ,,Hochform® der iiber einen langeren Zeitraum hinweg
durchgefithrten voll entwickelten Methode. Ahnlich wie die dreifligtagi-
gen ,,Groflen Exerzitien“ wird sie sich nur relativ selten verwirklichen las-
sen, und zwar nur bei Entscheidungen, die fiir das Leben einer Gemein-
schaft wirklich von grofler Bedeutung sind. In solchen Fillen aber kann
diese Methode eine einzigartige Hilfe sein.

Auflerdem hat man auch eine angepafite, verkiirzte Form entwickelt, die
sich fiir weniger wichtige, vor allem praktische Fragen eignet und die man
in wenigen Tagen, vielleicht sogar an einem Abend zu Ende bringen
kann. So kann man etwa fiir die Erwdgung der beiden Alternativen, die
private Reflexion, den Austausch der Erwigungen, die erneute Reflexion
und die Entscheidung je eine Viertelstunde ansetzen. Natiirlich wird in
diesem Fall der Prozef} auch weniger , geistlich“ sein. Aber die Anwendung



Giinter Switek 456

der Methode wird um so leichter und erfordert um so weniger Zeit, je
haufiger eine Gemeinschaft sie iibt.

Schlieflich ist es von grofiter Wichtigkeit, daf man Elemente der , geist-
lichen Unterscheidung® in die normalen Entscheidungsprozesse der Ge-
meinschaften hineinnimmt, damit diese zu wirklich , geistlichen® Vorgédngen
werden: Beratungen, Konsulte, Kommunititsgespriche mit dem Ziel, eine
bestimmte Frage zu entscheiden. Gewifl ist es notig, die menschlichen,
psychologischen, soziologischen und geistlichen Vorbedingungen fiir eine
gemeinsame ,geistliche Unterscheidung® zu schaffen. Man darf aber nicht
vergessen, dafl diese Bedingungen oft gerade dadurch geschaffen werden,
dafl man sich auf einen solchen Entscheidungsprozef einldfit. Durch eine
gemeinsame ,geistliche Unterscheidung® iber Fragen der gemeinsamen
Lebensweise und des gemeinsamen apostolischen Engagements wird die
gegenseitige Verantwortung geweckt, entsteht grofere Offenheit fiirein-
ander und die Fahigkeit, einander zuzuhéren, 16sen sich Spannungen in der
Gemeinschaft, wichst ein geistliches Klima, wird gemeinsame Planung und
Zusammenarbeit gefordert. Gewdhnliche briiderliche Gesprache in der
Gemeinschaft, Anhérkreise ohne Diskussion, gemeinschaftliche Exerzitien
konnen eine Gruppe langsam auf eine gemeinsame Entscheidungsfindung
vorbereiten.

Die , geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft®, eine Frucht der igna-
tianischen Spiritualitat, ist also gewif§ kein Allheilmittel fiir die Probleme,
denen sich die geistlichen Gemeinschaften und Gruppen heute gegeniiber
sehen. Sie kann aber in der heutigen Situation des Suchens, des Unter-
scheiden- und Entscheiden-Miissens eine echte Hilfe zur Erneuerung sein.
Sie vermag erheblich dazu beizutragen, dafl in einer Gemeinschaft gesunde
und reife menschliche und geistliche Beziehungen entstehen. Dabei braucht
man nicht zu warten, bis alle Vorbedingungen fir die Hochform einer
gemeinschaftlichen Entscheidungsfindung in einer grundsitzlichen Sache
erfiillt sind. Schon ein ernster Versuch mit einzelnen Elementen der
»geistlichen Unterscheidung® wird nicht ohne Frucht bleiben.

BIBLIOGRAPHIE

John C. Futrell, Ignatian Discernment. In: Studies in the Spirituality of Jesuits, vol. II,
no. 2 (April 1970).

ders., Communal Discernment: Reflections on Experience. Ebd., vol. IV, no. 5 (Novem-
ber 1972).

Jules J. Toner, A Method for Communal Discernment of God’s Will. Ebd., vol. 111, no.
4 (September 1971).

ders., The Deliberation that started the Jesuits. Ebd., vel VI, no. 4 (June 1974).

Ladislas Orsy, Toward a Theological Evaluation of Communal Discernment. Ebd., vol. V,
no. 5 (October 1973).

Claudc Viard, La Délibération Communautaire. In: Vie Chrétienne no. 130-188 (Oct.
1970~Juin 1971) (verschiedene Artikel).



Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 457

ders., Die gemeinsame Deliberatio — Entscheidungsfindung in Gemeinschafl. In: Kor-
respondenz zur Spiritualitit der Exerzitien, Nr. 12 (Oct./Dez. 1971) (gckiirzte Fas-
sung der Artikel in Vie Chrétienne).

Jean Claude Dhétel, Discerning Community Decisions. In: Supplement to Progressio,
Nr. 6 (November 1975).

Gervais Dumeige, Communal Discernment of Spirits and the Ignatian Method of Deli-
beration in a General Congregation. In: The Way, Supplement no. 20 (Autumn 1973)
55-71.

Dossier ,Deliberatio® A, B, C (Rom 1972 und 1974), Centrum Ignatianum Spiritualitatis)
(mit den wichtigsten Artikeln, Vortrigen und Tagungsberichten zum Thema).

Discernimiento comunitario: experiencias (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spirituali-
tatis, Subsidia n. 10).

Communal Discernment: New Trends (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spiritualitatis,
Subsidia n. 14).

John C. Futrell, Making an Apostolic Community of Love. The Role of the Superior
according to St. Ignatius of Loyola. St. Luis 1970.

Pict Penning de Vries, Discernment of Spirits. According to the Life and Teachings of
St. Ignatins of Loyola, New York 1978.

Karl Rahner, Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute.
In: GuL 47 (1974) 430-449.

Die mechrmals jabrlich erscheinenden Hefte ,,CIS“ des ,Centrum Ignatianum Spirituali-
tatis“ in Rom enthalten weitere Nachrichten tiber die Praxis der Discretio communi-
taria.

Ausfiihrliche Bibliographie zum Thema ,Discretio spiritualis, personalis et communi-

taria® i)n: »CIS“ n. 18 (1975) 66-78 bzw. in: Discernimiento communitario: experiencias
s. 0.), 71-883.

AUSDEMLEBEN DER KIRCHE

Ostliche Tradition gegen Dialog mit dem Westen:

Zum Stand der theologischen Diskussion in den orthodoxen Kirchen

Vom 19. bis 29. August 1976 vereinigte sich in Athen (Kloster Penteli) der
Zweite Internationale Kongref der orthodox-theologischen Fakultiten — in
derselben Stadt, in der vor genau 40 Jahren die erste derartige Zusammenkunft
stattgefunden hattet. Uber hundert Theologen der verschiedenen National-
kirchen diskutierten in Anwesenheit mehrerer offizieller katholischer und pro-
testantischer Beobachter die verschiedenen Aspekte des Rahmenthemas ,Die
Theologie der Kirche und ihre Verwirklichung®. In seiner Begriifungsrede

! Vgl. die Berichte im orthodoxen Bulletin ,EPISKEPSIS®, Nr. 145 (15. 4. 1976) und
Nr. 152/53 (1. bzw. 15. 9.).





