Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft 457

ders., Die gemeinsame Deliberatio — Entscheidungsfindung in Gemeinschafl. In: Kor-
respondenz zur Spiritualitit der Exerzitien, Nr. 12 (Oct./Dez. 1971) (gckiirzte Fas-
sung der Artikel in Vie Chrétienne).

Jean Claude Dhétel, Discerning Community Decisions. In: Supplement to Progressio,
Nr. 6 (November 1975).

Gervais Dumeige, Communal Discernment of Spirits and the Ignatian Method of Deli-
beration in a General Congregation. In: The Way, Supplement no. 20 (Autumn 1973)
55-71.

Dossier ,Deliberatio® A, B, C (Rom 1972 und 1974), Centrum Ignatianum Spiritualitatis)
(mit den wichtigsten Artikeln, Vortrigen und Tagungsberichten zum Thema).

Discernimiento comunitario: experiencias (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spirituali-
tatis, Subsidia n. 10).

Communal Discernment: New Trends (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spiritualitatis,
Subsidia n. 14).

John C. Futrell, Making an Apostolic Community of Love. The Role of the Superior
according to St. Ignatius of Loyola. St. Luis 1970.

Pict Penning de Vries, Discernment of Spirits. According to the Life and Teachings of
St. Ignatins of Loyola, New York 1978.

Karl Rahner, Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute.
In: GuL 47 (1974) 430-449.

Die mechrmals jabrlich erscheinenden Hefte ,,CIS“ des ,Centrum Ignatianum Spirituali-
tatis“ in Rom enthalten weitere Nachrichten tiber die Praxis der Discretio communi-
taria.

Ausfiihrliche Bibliographie zum Thema ,Discretio spiritualis, personalis et communi-

taria® i)n: »CIS“ n. 18 (1975) 66-78 bzw. in: Discernimiento communitario: experiencias
s. 0.), 71-883.

AUSDEMLEBEN DER KIRCHE

Ostliche Tradition gegen Dialog mit dem Westen:

Zum Stand der theologischen Diskussion in den orthodoxen Kirchen

Vom 19. bis 29. August 1976 vereinigte sich in Athen (Kloster Penteli) der
Zweite Internationale Kongref der orthodox-theologischen Fakultiten — in
derselben Stadt, in der vor genau 40 Jahren die erste derartige Zusammenkunft
stattgefunden hattet. Uber hundert Theologen der verschiedenen National-
kirchen diskutierten in Anwesenheit mehrerer offizieller katholischer und pro-
testantischer Beobachter die verschiedenen Aspekte des Rahmenthemas ,Die
Theologie der Kirche und ihre Verwirklichung®. In seiner Begriifungsrede

! Vgl. die Berichte im orthodoxen Bulletin ,EPISKEPSIS®, Nr. 145 (15. 4. 1976) und
Nr. 152/53 (1. bzw. 15. 9.).



Aus dem Leben der Kirche 458

erinnerte der griechische Staatssekretdr fiir Kirchenfragen an die zdgernde
Angstlichkeit, mit der man beim ersten Kongrefl (1936) der Moglichkeit eines
Panorthodoxen Konzils gegeniibergestanden habe; inzwischen sei jedoch durch
die Initiative des 6kumenischen Patriarchen das Bewufitsein in Klerus und Volk
vollkommen zum Positiven gewandelt. Die spiteren Debatten machten allerdings
deutlich, dafl sowohl dber den Themenkatalog fiir die Beratungen eines solchen
Konzils, als auch tiber die Opportunitit seiner Einberufung bisher anscheinend
uniiberwindbare Differenzen bestehen. In dieser Diskrepanz schligt sich ein
radikal unterschiedliches Theologieverstindnis nieder zwischen solchen Gruppen,
die ein offenes Gesprach mit den von drangenden und ungelésten Problemen ge-
plagten Menschen unserer Zeit fordern, und jenen anderen, deren Hauptaugen-
merk auf die ungebrochene Erhaltung der Tradition(en) gerichtet ist: grob ge-
sprochen, 1af}t sich diese Scheidewand zwischen den Kirchen der freien Welt
und denen im kommunistischen Machtbereich feststellen: fiir die letzteren konnte
ein Panorthodoxes Konzil zum gegenwartigen Zeitpunkt die Gefahr eines Schis-
mas heraufbeschworen2. Dafl aber auch die dem Westen zuzurechnenden Kir-
chen (Griechenland, USA usw.) in dieser Frage divergieren, zeigt, daf letztlich
mehr als tagespolitische Entscheidungen hinter der jeweiligen Position zu suchen
sind; davon wird noch zu reden sein.

Einer der entschiedensten Vertreter einer Uffnung zur Welt und zu den ande-
ren christlichen Kirchen hin ist der langjahrige griechische Delegierte beim
Weltrat der Kirchen (Genf) und jetzige Theologieprofessor in Athen, N. Nissio-
tis. Gegeniiber einem iiberwiegend traditionalistischen Auditorium unterstrich
er in seinem Referat eindringlich — was uns als selbstverstindlich erscheinen
mag —, dafl trinitarische Theologie niemals ohne die historische Wirklichkeit
begriffen werden kann, und daf die okumenische Ausweitung des Horizontes
heute viel dringlicher geworden sei als vor 40 Jahren. Demgegeniiber machten
Anhidnger einer im wesentlichen liturgischen Spiritualitit geltend, daf die geisti-
ge und sakramentale Kommunion in der Orthodoxie an feststehende Vorschrif-
ten sowie die genau umschriebene Gemeinde der Glaubigen gebunden seien,
wodurch eine Anpassung an eine sdkularisierte Welt ausgeschlossen werde.
Immerhin glaubte der amerikanisch-russische Theologe A. Schmeman, dafl die
orthodoxe Kirche aus ihrem bisherigen ,ekklesiologischen Schweigen® heraus-
treten miisse, wenn sie sich im freien Spiel der Kréfte, das eben nicht mehr in
einem wohlbehiiteten konstantinischen Staat-Kirche-Verhéltnis bzw. in der Ein-
heit von Volk und Kirche eingebettet sei, neben und zusammen mit den anderen
Kirchen behaupten wolle.

Was den wohl interessantesten Punkt, ndmlich die praktische Erneuerung der
Theologie, angeht, so machte ein griechischer Bischof den Vorschlag, die Theolo-
gie(geschichte) der Vergangenheit kritisch zu iiberpriifen, um so all ihre Einseitig-
keiten und Ubertreibungen und damit ihren Kern blofzulegen. Zu diesen Defek-
ten rechnete er die Rivalitit der theologischen Schulen, die Scholastik, die Polemik

2 Uber die bisherigen Vorbereitungen unterrichtet jetzt eine neubegriindete Revue
~SYNODIKA®, deren erster Band soeben erschienen ist {Genéve-Chambésy 1976).



Aus dem Leben der Kirche 459

auf den Konzilien, die iibertrieben konservativen Stromungen unter monasti-
schem Einfluf}, die wachsende Intoleranz zwischen Orient und Okzident nach der
Spaltung usw., kurz: die Theologie der Vergangenheit sei um so echter gewesen,
je selbstkritischer sie sich verhalten habe. Die Zuhorer mégen sich gefragt haben,
ob man je eine solche Theologie der ,radikalen Mitte® entwickeln wird, die von
vornherein alle moglichen Gefahrenzonen meidet und dabei noch Menschen
anspricht. Dafl zwischen dem ,rationalistischen® Denken des Westens und der
soteriologisch-pneumatisch ausgerichteten Theologie der Ostkirche ein absoluter
Gegensatz bestehe, wurde auch von anderen Rednern hervorgehoben.

Zum tieferen Verstindnis dieser ,,Grundsatzdiskussion“ ist die Kenntnis der
Hauptstrukturen der byzantinischen Kirchengeschichte unerlaflich: dazu nur
einige Bemerkungen. Uberblickt man die mehr als tausend Jahre des byzantini-
schen Reiches (330-1453), dann heben sich theologiegeschichtlich drei wesent-
liche Ausdrucksformen heraus:

a) die Patristik. Vorbereitet von den vorkonstantinischen Kirchenschriftstellern,
findet sie in den drei Kappadokiern (Basileios d. Gr., Gregor v. Nyssa, Gregor
v. Nazianz) sowie in Johannes Chrysostomos und Johannes von Damaskos ihren
zeitlos giiltigen Ausdruck. Ihr Denken steht der klassischen Philosophie und
Literatur vorsichtig auswiahlend gegentiber, ihre Intention ist vorwiegend nicht
theoretisch-spekulativer Natur, sondern (in enger Bindung an die Liturgie) auf
pastorales Wirken ausgerichtet. Von daher erklirt sich ihre Unterscheidung
zwischen einer initiatorisch-mystagogischen Sprache fiir die Glaubigen und der
rational-polemischen Abwehr der Heiden und Hairetiker.

b) der Humanismus. In verschiedenen Wellen, vom 9. bis zum 15. Jahrhundert,
vereinzelt auch noch danach, zeigen sich neben der fortlaufenden patristischen
Denkweise Bestrebungen, das klassische Gut der Philosophie und Literatur nicht
nur in zuverlassigen Texten der Nachwelt zu erhalten, sondern auch inhaltlich
neu zu beleben. Was spater die Domine der Laien sein wird, nimmt seinen
Anfang in der Sammel- und Kopierfreude von Patriarchen (z. B. Photios), Bi-
schofen (Arethas v. Kaisareia, Eustathios v. Thessalonike u. a.) und Ménchen
(Johannes Italos, Michael Psellos, Maximos Planudes u. a.). Seit dem 11. Jahr-
hundert kommt es in mehreren Fillen zur Verurteilung (heterodoxer Lehrsitze)
einzelner Bisch6fe und Kleriker auf kirchlichen Synoden, ohne daf der humani-
stische Trend damit zum Erliegen gekommen wire; verhindert wurde durch
solche Mafinahmen nur, dafl die klassische Philosophie — dhnlich wie in der
westlichen Scholastik — einen nennenswerten Einflufl auf die Theologie gewon-
nen hitte. Im Gefolge humanistischer Tendenzen wurden aunch Ubersetzungen
aus der lateinischen Klassik und Patristik angefertigt, was wiederum der An-
ndherung der getrennten Kirchen diente, ein Anliegen, das nicht nur den meisten
byzantinischen Kaisern, sondern auch der Partei der ,Lateinischgesinnten®
(Latinophrones) am Herzen lag.

¢) der monastische Palamismus. Die Abwehr humanistischer, zunehmend als
héretisch und gottlos betrachteter Strémungen sowie der zahlreichen Unions-
bemuhungen ruft gegen Ende des byzantinischen Reiches (14. Jahrhundert)
die schon immer latent vorhandene Moénchspartei starker auf den Plan. Die



Aus dem Leben der Kirche 460

ideologische Rechtfertigung ihrer bildungsfeindlichen, ganz auf Abgrenzung
vom Westen, Weltflucht und Beschauung eingestellten Grundhaltung erfihrt
diese Bewegung durch den Athosménch und spiteren Metropoliten von Thessa-
lonike Gregor Palamas. Weniger als theologische Sonderlehre denn als ein-
facher Glaube, in Abkehr von patristischen und humanistischen Studien und
durch Beschrinkung auf die griechische Sprache (als der orthodoxen Sprache),
hilft dieser Hesychasmus Monchen und Laien, die vier schweren Jahrhunderte
der Tiirkenherrschaft mit jhrem Ausschluf von europiischer Bildung zu iiber-
stehen. Mit dem Einstrémen der Aufklirung im 18. und 19. Jahrhundert ver-
tieft er jedoch zugleich die Kluft zum bildungshungrigen Biirgertum, das sich in
seiner Intelligenz nicht mehr mit der obskurantistisch anmutenden Kirche identifi-
zieren kann3. Es kommt zu zahlreichen Prozessen gegen Lehrer und Gelehrie der
wenigen Stadtschulen, wihrend sich das Landvolk eng an die z. T. auch im
Freiheitskampf fithrenden Ménche anschlieft. — Diese dem Westen mit seinen
profanen und kirchlichen Infiltrationsversuchen véllig abgeneigte Theologie ist
bis heute in vielen orthodoxen Fakultéiten fithrend. Das wurde u. a. auch auf dem
15. Internationalen Byzantinistenkongref deutlich, der eine Woche nach dem
geschilderten Fakultitentreffen ebenfalls in Athen abgebalten wurde. In den
wenigen theologischen Referaten — immer stirker verdringen hier Kunstge-
schichte und Archiologie die verschiedenen Sparten der Geistesgeschichte — wurde
wiederholt die (noch) vorherrschende palamitische Theologie (Hauptvertreter:
J. Meyendorff/USA) apostrophiert.

So bietet die orthodoxe Theologie heute ein insgesamt verwirrendes Bild: neben
schiichternen Versuchen einer Erneuerung der patristischen Theologiet, wobei die
Frage der Hermencutik und Adaptation oft nicht gesehen wird und darum auch
ungeldst bleibt, steht beherrschend die jeder echten Uffnung abgeneigte palami-
tische Richtung, die in Gregor Palamas das Besondere der Orthodoxie schlechthin
und darum unbedingt zu Bewahrende sieht, was wiederum von einer kleinen
Schar schopferisch-evolutiv denkender Theologen in Frage gestellt wird: sie
mochten das Erbe einbringen in einen aufrichtigen Dialog mit der modernen
Wissenschaft und Philosophie sowie allen anderen Weltreligionen.

Nur eine Richtung scheint ganz und endgiiltig verschwunden zu sein: jene
Humanisten auf den Patriarchen- und Bischofsstithlen, die einmal selbst der
tibrigen Welt das geniale Beispiel und den Geschmack an ziher und bestindiger
wissenschaftlicher Arbeit gaben und gerade dadurch oft Wege der Toleranz und
Vermittlung erdffneten, die die Nur- oder Nichttheologen versperrt hatten.
Gerade diese Gruppe wire aber heute in irgendeiner Form am dringlichsten
notwendig. Denn man kann zwar verpafite Entwicklungen zunichst iibersprin-
gen, aber irgendwann mufl man sie dann doch in mithsamer Kleinarbeit nach-
holen, wenn das Neue danerhaften Bestand haben soll.

G. Podskalsky S J/Frankfurt

* Vgl. G. P. Henderson, The Revival of greek thought 16201830, Edinburgh/London
1971; A. Camariano-Cioran, Les Académies Princiéres de Bucarest et de Jassy et leurs
Professeurs Tessalonike 1974; A. E. Vakalopulos, Historia tou neou Helenismou 111:
Tourkokratia 1453-1669. Hoi Agones gia ten piste Kai ten eleutheria, Thessalonike 1968.
* Vgl. ,Stimmen der Zeit“ 187 (Januar 1971), 66.





