
Geistliche Untersdieidung in Gemeinschaft 457 

ders., Die gemeinsame Deliberatio - Entscheidungsfindung in Gemeinschaft. In: Kor- 
respondenz zur Spiritualität der Exerzitien, Nr. 12 (Oct./Dez. 1971) (gekürzte Fas- 
sung der Artikel in Vie Chretienne). 

Jean Claude Dhotel, Discerning Community Decisions. In: Supplement to Progressio, 
Nr. 6 (November 1975). 

Gervais Dumeige, Communal Discernment of Spirits and the Ignatian Method of Deli- 
beration in a General Congregation. In: The Way, Supplement no. 20 (Autumn 1973) 
55-71. 

Dossier •Deliberatio" A, B, C (Rom 1972 und 1974), Centrum Ignatianum Spiritualitatis) 
(mit den wichtigsten Artikeln, Vorträgen und Tagungsberichten zum Thema). 

Discernimiento comunitario: experiencias (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spirituali- 
tatis, Subsidia n. 10). 

Communal Discernment: New Trends (Rom 1975, Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 
Subsidia n. 14). 

John C. Futrell, Making an Apostolic Community of Love. The Role of the Superior 
according to St. Ignatius of Loyola. St. Luis 1970. 

Piet Penning de Vries, Discernment of Spirits. According to the Life and Teachings of 
St. Ignatius of Loyola, New York 1973. 

Karl Rahner, Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute. 
In: GuL 47 (1974) 430-449. 

Die mehrmals jährlich erscheinenden Hefte •CIS" des •Centrum Ignatianum Spirituali- 
tatis" in Rom enthalten weitere Nachrichten über die Praxis der Discretio communi- 
taria. 

Ausführliche Bibliographie zum Thema •Discretio spiritualis, personalis et communi- 
taria" in: •CIS" n. 18 (1975) 66-78 bzw. in: Discernimiento communitario: experiencias 

(s. o.), 71-83. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Östliche Tradition gegen Dialog mit dem Westen? 

Zum Stand der theologischen Diskussion in den orthodoxen Kirchen 

Vom 19. bis 29. August 1976 vereinigte sich in Athen (Kloster Penteli) der 
Zweite Internationale Kongreß der orthodox-theologischen Fakultäten • in 
derselben Stadt, in der vor genau 40 Jahren die erste derartige Zusammenkunft 
stattgefunden hatte1. Über hundert Theologen der verschiedenen National- 
kirchen diskutierten in Anwesenheit mehrerer offizieller katholischer und pro- 
testantischer Beobachter die verschiedenen Aspekte des Rahmenthemas •Die 
Theologie der Kirche und ihre Verwirklichung". In seiner Begrüßungsrede 

1 Vgl. die Berichte im orthodoxen Bulletin •EPISKEPSIS", Nr. 145 (15. 4. 1976) und 
Nr. 152/53 (1. bzw. 15. 9.). 



Aus dem Leben der Kirche 458 

erinnerte der griechische Staatssekretär für Kirchenfragen an die zögernde 
Ängstlichkeit, mit der man beim ersten Kongreß (1936) der Möglichkeit eines 
Panorthodoxen Konzils gegenübergestanden habe; inzwischen sei jedoch durch 
die Initiative des ökumenischen Patriarchen das Bewußtsein in Klerus und Volk 
vollkommen zum Positiven gewandelt. Die späteren Debatten machten allerdings 
deutlich, daß sowohl über den Themenkatalog für die Beratungen eines solchen 
Konzils, als auch über die Opportunität seiner Einberufung bisher anscheinend 
unüberwindbare Differenzen bestehen. In dieser Diskrepanz schlägt sich ein 
radikal unterschiedliches Theologieverständnis nieder zwischen solchen Gruppen, 
die ein offenes Gespräch mit den von drängenden und ungelösten Problemen ge- 
plagten Menschen unserer Zeit fordern, und jenen anderen, deren Hauptaugen- 
merk auf die ungebrochene Erhaltung der Tradition(en) gerichtet ist: grob ge- 
sprochen, läßt sich diese Scheidewand zwischen den Kirchen der freien Welt 
und denen im kommunistischen Machtbereich feststellen: für die letzteren könnte 
ein Panorthodoxes Konzil zum gegenwärtigen Zeitpunkt die Gefahr eines Schis- 
mas heraufbeschwören2. Daß aber auch die dem Westen zuzurechnenden Kir- 
chen (Griechenland, USA usw.) in dieser Frage divergieren, zeigt, daß letztlich 
mehr als tagespolitische Entscheidungen hinter der jeweiligen Position zu suchen 
sind; davon wird noch zu reden sein. 

Einer der entschiedensten Vertreter einer Öffnung zur Welt und zu den ande- 
ren christlichen Kirchen hin ist der langjährige griechische Delegierte beim 
Weltrat der Kirchen (Genf) und jetzige Theologieprofessor in Athen, N. Nissio- 
tis. Gegenüber einem überwiegend traditionalistischen Auditorium unterstrich 
er in seinem Referat eindringlich - was uns als selbstverständlich erscheinen 
mag -, daß trinitarische Theologie niemals ohne die historische Wirklichkeit 
begriffen werden kann, und daß die ökumenische Ausweitung des Horizontes 
heute viel dringlicher geworden sei als vor 40 Jahren. Demgegenüber machten 
Anhänger einer im wesentlichen liturgischen Spiritualität geltend, daß die geisti- 
ge und sakramentale Kommunion in der Orthodoxie an feststehende Vorschrif- 
ten sowie die genau umschriebene Gemeinde der Gläubigen gebunden seien, 
wodurch eine Anpassung an eine säkularisierte Welt ausgeschlossen werde. 
Immerhin glaubte der amerikanisch-russische Theologe A. Schmeman, daß die 
orthodoxe Kirche aus ihrem bisherigen •ekklesiologischen Schweigen" heraus- 
treten müsse, wenn sie sich im freien Spiel der Kräfte, das eben nicht mehr in 
einem wohlbehüteten konstantinischen Staat-Kirche-Verhältnis bzw. in der Ein- 
heit von Volk und Kirche eingebettet sei, neben und zusammen mit den anderen 
Kirchen behaupten wolle. 

Was den wohl interessantesten Punkt, nämlich die praktische Erneuerung der 
Theologie, angeht, so machte ein griechischer Bischof den Vorschlag, die Theolo- 
gie(geschichte) der Vergangenheit kritisch zu überprüfen, um so all ihre Einseitig- 
keiten und Übertreibungen und damit ihren Kern bloßzulegen. Zu diesen Defek- 
ten rechnete er die Rivalität der theologischen Schulen, die Scholastik, die Polemik 

2 Über  die bisherigen Vorbereitungen  unterrichtet  jetzt  eine  neubegründete   Revue 
•SYNODIKA", deren erster Band soeben erschienen ist (Geneve-Chambesy 1976). 



Aus dem Leben der Kirche 459 

auf den Konzilien, die übertrieben konservativen Strömungen unter monasti- 
schem Einfluß, die wachsende Intoleranz zwischen Orient und Okzident nach der 
Spaltung usw., kurz: die Theologie der Vergangenheit sei um so echter gewesen, 
je selbstkritischer sie sich verhalten habe. Die Zuhörer mögen sich gefragt haben, 
ob man je eine solche Theologie der •radikalen Mitte" entwickeln wird, die von 
vornherein alle möglichen Gefahrenzonen meidet und dabei noch Menschen 
anspricht. Daß zwischen dem •rationalistischen" Denken des Westens und der 
soteriologisch-pneumatisch ausgerichteten Theologie der Ostkirche ein absoluter 
Gegensatz bestehe, wurde auch von anderen Rednern hervorgehoben. 

Zum tieferen Verständnis dieser •Grundsatzdiskussion" ist die Kenntnis der 
Hauptstrukturen der byzantinischen Kirchengeschichte unerläßlich: dazu nur 
einige Bemerkungen. Überblickt man die mehr als tausend Jahre des byzantini- 
schen Reiches (330-1453), dann heben sich theologiegeschichtlich drei wesent- 
liche Ausdrucksformen heraus: 

a) die Patristik. Vorbereitet von den vorkonstantinischen Kirchenschriftstellern, 
findet sie in den drei Kappadokiern (Basileios d. Gr., Gregor v. Nyssa, Gregor 
v. Nazianz) sowie in Johannes Chrysostomos und Johannes von Damaskos ihren 
zeitlos gültigen Ausdruck. Ihr Denken steht der klassischen Philosophie und 
Literatur vorsichtig auswählend gegenüber, ihre Intention ist vorwiegend nicht 
theoretisch-spekulativer Natur, sondern (in enger Bindung an die Liturgie) auf 
pastorales Wirken ausgerichtet. Von daher erklärt sich ihre Unterscheidung 
zwischen einer initiatorisch-mystagogischen Sprache für die Gläubigen und der 
rational-polemischen Abwehr der Heiden und Häretiker. 

b) der Humanismus. In verschiedenen Wellen, vom 9. bis zum 15. Jahrhundert, 
vereinzelt auch noch danach, zeigen sich neben der fortlaufenden patristischen 
Denkweise Bestrebungen, das klassische Gut der Philosophie und Literatur nicht 
nur in zuverlässigen Texten der Nachwelt zu erhalten, sondern auch inhaltlich 
neu zu beleben. Was später die Domäne der Laien sein wird, nimmt seinen 
Anfang in der Sammel- und Kopierfreude von Patriarchen (z. B. Photios), Bi- 
schöfen (Arethas v. Kaisareia, Eustathios v. Thessalonike u. a.) und Mönchen 
(Johannes Italos, Michael Psellos, Maximos Planudes u. a.). Seit dem 11. Jahr- 
hundert kommt es in mehreren Fällen zur Verurteilung (heterodoxer Lehrsätze) 
einzelner Bischöfe und Kleriker auf kirchlichen Synoden, ohne daß der humani- 
stische Trend damit zum Erliegen gekommen wäre; verhindert wurde durch 
solche Maßnahmen nur, daß die klassische Philosophie - ähnlich wie in der 
westlichen Scholastik - einen nennenswerten Einfluß auf die Theologie gewon- 
nen hätte. Im Gefolge humanistischer Tendenzen wurden auch Übersetzungen 
aus der lateinischen Klassik und Patristik angefertigt, was wiederum der An- 
näherung der getrennten Kirchen diente, ein Anliegen, das nicht nur den meisten 
byzantinischen Kaisern, sondern auch der Partei der •Lateinischgesinnten" 
(Latinophrones) am Herzen lag. 

c) der monastische Palamismus. Die Abwehr humanistischer, zunehmend als 
häretisch und gottlos betrachteter Strömungen sowie der zahlreichen Unions- 
bemühungen ruft gegen Ende des byzantinischen Reiches (14. Jahrhundert) 
die schon immer latent vorhandene Mönchspartei stärker auf den Plan. Die 



Aus dem Leben der Kirclie 460 

ideologische Rechtfertigung ihrer bildungsfeindlichen, ganz auf Abgrenzung 
vom Westen, Weltflucht und Beschauung eingestellten Grundhaltung erfährt 
diese Bewegung durch den Athosmönch und späteren Metropoliten von Thessa- 
lonike Gregor Palamas. Weniger als theologische Sonderlehre denn als ein- 
facher Glaube, in Abkehr von patristischen und humanistischen Studien und 
durch Beschränkung auf die griechische Sprache (als der orthodoxen Sprache), 
hilft dieser Hesychasmus Mönchen und Laien, die vier schweren Jahrhunderte 
der Türkenherrschaft mit ihrem Ausschluß von europäischer Bildung zu über- 
stehen. Mit dem Einströmen der Aufklärung im 18. und 19. Jahrhundert ver- 
tieft er jedoch zugleich die Kluft zum bildungshungrigen Bürgertum, das sich in 
seiner Intelligenz nicht mehr mit der obskurantistisch anmutenden Kirche identifi- 
zieren kann8. Es kommt zu zahlreichen Prozessen gegen Lehrer und Gelehrte der 
wenigen Stadtschulen, während sich das Landvolk eng an die z. T. auch im 
Freiheitskampf führenden Mönche anschließt. - Diese dem Westen mit seinen 
profanen und kirchlichen Infiltrationsversuchen völlig abgeneigte Theologie ist 
bis heute in vielen orthodoxen Fakultäten führend. Das wurde u. a. auch auf dem 
15. Internationalen Byzantinistenkongreß deutlich, der eine Woche nach dem 
geschilderten Fakultätentreffen ebenfalls in Athen abgehalten wurde. In den 
wenigen theologischen Referaten - immer stärker verdrängen hier Kunstge- 
schichte und Archäologie die verschiedenen Sparten der Geistesgeschichte - wurde 
wiederholt die (noch) vorherrschende palamitische Theologie (Hauptvertreter: 
J. Meyendorff/USA) apostrophiert. 

So bietet die orthodoxe Theologie heute ein insgesamt verwirrendes Bild: neben 
schüchternen Versuchen einer Erneuerung der patristischen Theologie4, wobei die 
Frage der Hermeneutik und Adaptation oft nicht gesehen wird und darum auch 
ungelöst bleibt, steht beherrschend die jeder echten Öffnung abgeneigte palami- 
tische Richtung, die in Gregor Palamas das Besondere der Orthodoxie schlechthin 
und darum unbedingt zu Bewahrende sieht, was wiederum von einer kleinen 
Schar schöpferisch-evolutiv denkender Theologen in Frage gestellt wird: sie 
möchten das Erbe einbringen in einen aufrichtigen Dialog mit der modernen 
Wissenschaft und Philosophie sowie allen anderen Weltreligionen. 

Nur eine Richtung scheint ganz und endgültig verschwunden zu sein: jene 
Humanisten auf den Patriarchen- und Bischofsstühlen, die einmal selbst der 
übrigen Welt das geniale Beispiel und den Geschmack an zäher und beständiger 
wissenschaftlicher Arbeit gaben und gerade dadurch oft Wege der Toleranz und 
Vermittlung eröffneten, die die Nur- oder Nichttheologen versperrt hatten. 
Gerade diese Gruppe wäre aber heute in irgendeiner Form am dringlichsten 
notwendig. Denn man kann zwar verpaßte Entwicklungen zunächst übersprin- 
gen, aber irgendwann muß man sie dann doch in mühsamer Kleinarbeit nach- 
holen, wenn das Neue dauerhaften Bestand haben soll. 

G. Podskalsky SJ/Frankfurt 
3 Vgl. G. P. Henderson, The Revival of greek thought 1620-1830, Edinburgh/London 
1971.; A. Camariano-Cioran, Les Academies Princieres de Bucarest et de Jassy et lews 
Professeurs Tessalonike 1974; A. E. Vakalopulos, Historia tou neou Helenismou III: 
Tourkokratia 1453-1669. Hoi Agones gia ten piste Kai ten eleutheria, Thessalonike 1968. 
4 Vgl. •Stimmen der Zeit" 187 (Januar 1971), 66. 




