IM SPIEGEL DER ZEIT

,Die Wende zum Initiatischen*

Meditation als Heilslehre

Unsere Uberschrift steht im Titel eines Buches itber Meditation, das Graf Diirck-
heim vor kurzem herausbrachtel. Trotz des scheinbar eingegrenzten Themas stellt
dieses Buch einen umfassenden Entwurf iiber Sinn und Ziel des menschlichen Da-
seins im Znsammenhang alles Seienden dar. Es ist bei aller therapeutischen Inten-
tion in Bezug auf eine konfliktgeladene Generation eindeutig weltanschaulich
gepragt, hat in gewissem Sinn religiésen Charakter, ohne auf die Inhalte einer -
bestimmten Religion und selbst eines personalen Gottesglaubens festgelegt zu
sein. Man gewinnt beim Lesen den Eindruck, als habe der Verfasser — er ist im
Oktober dieses Jahres 80 Jahre alt geworden — seine ,Lehre“2 von der menschli-
chen Selbstverwirklichung auf dem Weg der ,Seinserfahrung® (des unbedingten,
absoluten Seins) noch einmal in allen Beziigen, mit allen Abgrenzungen und
Konsequenzen darlegen wollen.

Es ist bekannt, dafl Graf Diirckheim nach dem Zweiten Weltkrieg mit Fran
Dr. Maria Hippius in Todtmoos-Riitte (Schwarzwald) eine ,existential-psycholo-
gische Bildungs- und Begegnungsstitte®, ein Zentrum fiir ,initiatische Tiefen-
psychologie und Meditation“ aufgebaut hat. Im Lauf der Jahre haben immer
mehr Menschen, Ratsuchende und Lernwillige, dort hingefunden, um vom ,Mei-
ster® selbst in die ,initiatische Ubung“ eingefiihrt zu werden. Von besonderem
Interesse ist dabei, daf sich unter den Meditationsschilern nnd -schiilerinnen viele
Christen befanden und befinden, nicht zuletzt Priester und Ordensleute. Der
Kontakt katholischer Christen mit Graf Diirckheim hat dann auch dazu gefihrt,
daf dieser immer hiufiger zu katholischen Veranstaltungen (kath. Akademien,
Zusammenkiinften von Meditationsleitern usw.) und sogar in klésterliche (mona-
stische) Konvente eingeladen wurde. Bei solchen Gelegenheiten und noch mehr in
innerkirchlichen (katholischen) Kreisen haben schon frith die Fragen zur Diskus-
sion gestanden, ob und wieweit die sogenannte initiatische Meditationsitbung
Diirckheims von Christen iibernommen werden kénne, ob und wo Unterscheidun-
gen anzubringen seien, ob die angezielte ,grofie Erfahrung® etwas mit christlicher
Mystik zu tun habe u.d. Die Ansichten daritber gingen und gehen oft erheblich

1 Karlfried Graf Diirckheim, meditieren — wozu und wie. Die Wende zum Initiatischen.
Freiburg-Basel-Wien 1976. 238 S., lam. DM 24,80. ~ Um die folgende Auseinanderset-
zung mit diesem Buch besser zu verstchen, lohnt es sich, einen grundlegenden Beitrag
Diirckheims zum gleichen Thema in dieser Zeitschrift unter der Uberschrift: ,Werk der
Ubung — Geschenk der Gnade* (45 [1972] 363-382) in die Lektiire mit einzubeziehen, und
dazu den Aufsatz von H. Kahlefeld: , Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Te-
stament®, cbenso in ,Geist und Leben® (46 [1978] 16-24), der anlidfllich einer Tagung
katholischer Meditationsleiter als Antwort auf Diirckheims Beitrag gedacht war.

2 Eine ,Lebenslehre®, deren Verkiindiger nicht so sehr ,Lehrer als ein ,Lebemeister®
im Sinne Meister Eckharts sein will; darum nimmt die ,Einiibung®, das ,Wie“ der Me-
ditation, vor der ,Lehre den grofieren Raum ein.



Im Spiegel der Zeit 462

auseinander; es gibt unter Christen begeisterte Anhdnger Diirdkheims und anch
sehr kritische Stimmen; letztere scheinen zuzunehmen. Das eben erschienene
Buch Diirckheims ist fiir uns darum ein willkommener Anlafl, in diese Diskussion
einzugreifen. '

L
Worum es geht

Diirckheims Anliegen, das sein ganzes Lebenswerk durchzieht, ist zunichst einmal
im groflen Kreis derer angesiedelt, die schon seit Jahrzehnten einer zunehmen-
den Bedrohung des Humanen, insbesondere der schopferischen Individualitit in
einer technologisch und organisatorisch normierten Gesellschaft durch Weckung
und Aktivierung der tiberrationalen Krafte und Erfahrungen im Tiefengrund des
Menschen entgegenzuwirken suchen. Dieser Kreis ist sehr bunt. Er kann einen
esoterischen Charakter haben, nur wenigen, den Eingeweihten, zuginglich sein
oder aber allen offen stehen und eine Bewegung auslésen; er kann einseitig nach
innen gewandt sein, zu geistigem Schauen, zu hoheren Erkenntnissen (Gnosis) an-
leiten oder eher eine ganzheitliche Entfaltung des Menschen zum Ziel haben,
und oft mischen oder verbinden sich die Tendenzen, je nach den Initiatoren und
ihren Weltanschauungen. Gemeinsam ist ihnen allen der Kampf gegen die Ver-
kopfung des Menschen, gegen die alles Lebendige einebnende und von seiner
Quelle abschniirende Rationalisierung des menschlichen Daseins und was daraus
folgt: einseitiges Niitzlichkeitsdenken, Zwiange, Verkrampfungen, Verdringung
und Schrumpfung der vitalen Krifte usw.

Innerhalb dieser breitgestrenten Bewegung ist fiir Diirckheim Kern und Mitte
aller Bemithungen um die Offnung des Menschen auf seine Tiefe und Totalitat
hin die Meditation, und zwar die Versenkungsmeditation, und hier wieder eine
Versenkungsmeditation 8stlicher Herkunft. Diirckheim lebte wahrend des Zweiten
Weltkrieges in Japan. Dort lernte er die altiiberlieferten, urspriinglich von China
heriibergekommenen Konzentrationsiibungen des buddhistischen Zen, insbeson-
dere die Zen-Meditation (Za-Zen) kennen und schatzen. Wieder in Deutschland,
sah er seine Hauptanfgabe darin, die Zenmeditation und ihre befreiende Exfah-
rung auch dem westlichen Menschen nahezubringen. Dabei suchte er der im Ver-
gleich zum Osten in grundlegenden Einstellungen sehr unterschiedlichen Denk-
und Verhaltensweise des Westens Rechnung zu tragen. So hat z. B. die Phase
der bewunfiten Ich-werdung im Heranwachsendenalter mit ihrem aktiven Selbst-
behauptungswillen als notwendige Vorstufe eines Durchbruchs zu einer qualitativ
tieferen, das Ich iiberschreitenden Wesenserfahrung bei ihm ihren festen Stel-
lenwert (511.)3 Ebenso stellt er das Verantwortungsbewufitsein des anf dem
initiatischen Weg Fortgeschrittenen fiir die Welt und die Mitmenschen betont
heraus (106 f.). Vor allem aber macht er die aufeinanderfolgenden Entwick-
lungsstufen des initiatischen Weges (53), die dem 6stlichen Menschen nach seiner
Meinung unreflex, weil instinktsicher gelingen, sehr ausdriicklich bewufit; das

¥ Die in Klammern gesetzten Zahlen geben jeweils die Belegstellen in Diirckheims
Buch an.



Im Spiegel der Zeit 463

geschieht in einer ausfiihrlichen Beschreibung und Erhellung der verschiedenen
Schritte der Ubung?*.

Dariiber hinaus hat Diirckheim in zunehmendem Maf} versucht, die Meditation
,im Stil des Zen“ oder, in der von ihm bevorzugten, bewufit gebrauchten
Sprechweise, die ,initiatische Ubung® und ihr Ziel: die Wandlung des Menschen
(Metanoia) durch’ Seins- und Wesenserfahrung, auch dem gldubigen Christen
zu erschlieBen und fiir ihn annehmbar zu machen. Dazu mégen ihn wohl das
starke Interesse, auf das er gerade bei Christen stief, auch der Widerspruch,
der von daher kam, seine Gespréiche mit christlichen Gruppen und (als Therapeut)
mit vielen Meditationsschiilern und Patienten, vielleicht sogar sein personliches
Interesse veranlafit haben. Auf dieser Linie ist es m. E. zu sehen, wenn man in
seinem neuen Buch so oft zentralen Worten des christlichen Glaubensgutes be-
gegnet: Dreifaltigkeit (87, 103, 106 u. 6.), Christus (,in Christus®, ,nicht mehr
ich lebe . ..%, ,ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben®, 84), ,das neue Reich,
das nicht von dieser Welt ist“, der Heilige Geist (56, 103, 234), ,Himmel und
Holle“ (188), Kreuz (Christi) (179), Erbsiinde (37) usw. Man muf allerdings gleich
hinzufiigen: Da fiir Diirckheim alle Glaubensformeln sekundir sind — fiir sich
(auch im Zusammenhang des christlichen Glaubenssystems) sind sie nichtssagend,
sie kommen ,von aufen, sie sind Versuche, das unaussprechbare Geheimnis des
all-einen Seins zu artikulieren —, nimmt er sie nur an, indem er sie im Licht der
,initiatischen Erfahrung® interpretiert und neu zu erhellen sucht, ihren — nach
seiner Ansicht — tieferen und eigentlichen Sinn herausstellt. Ob solche Interpre-
tationen noch (oder: in welcher Weise, in welchem Mafl ,noch®) christlich ge-
nannt werden kénnen, wird sich im Lauf dieser Untersuchung erweisen.

Damit haben wir einstweilen einen ersten Uberblick gegeben, worum es Graf
Diirckheim geht, welche Zielvorstellung er hat, auf welchem Weg er sein Ziel
zu verwirklichen glaubt und wen er ansprechen will. Wir wenden uns darum dem
zentralen Punkt seiner ,Lebenslehre” zu.

Die initiatische Ubung und die Erfahrung des iiberweltlichen, gdttlichen Seins

Was heif}t Meditation als ,initiatische Ubung®, in der Diirckheim das Entschei-
dende des Weges zur Selbstverwirklichung des Menschen, zur Erfahrung seines
,metaphysischen und metapsychischen Wesens“ erblickt? , Initiare®, so schreibt er,
,meint: das Tor zum Geheimen 6ffnen. Das Geheime, das sind wir selbst im
Wesen® (16). In einen universalen Horizont gestellt: Das Geheime ist ,das
iiberweltliche, gottliche Leben®, das alles Seiende durchwest, in allem Seienden
anwest. Darum begegnen wir in der Jtranszendenten Tiefe“ unseres Selbst, im
_Einswerden mit dem Wesen® auf einmalige, individuelle Weise der Fiille und
dem Reichtum, dem Glanz und der Machtigkeit dieses ,all-einen® Lebens als
dem Unbedingten und Absoluten. Solche Begegnung offenbart das in allem
anwesende Geheime des iiberweltlichen Seins als etwas, das nicht verfiigbar ist

4 Der ,Ubung® ist im Buch der ganze zweite Teil: ,meditieren - wie* (118-232) gewidmet,
in dem von der Gesamteinstellung, von den Voriibungen (kérperl. Haltung, Atem .. 3
der Grundiibung, von Stérungen, von der Ubung der Sinne u. a. die Rede ist.



Im Spiegel der Zeit 464

und rational in Besitz genommen werden kann, sondern das geschenkt wird und,
je tiefer es erfahren wird, in immer gréfiere Weiten entriickt; es ist weder etwas
Statisches, in sich Ruhendes, abgeschlossen und fertig Vorgegebenes, noch etwas
Gestaltloses, Unkonturiertes, sondern etwas Dynamisches, das sich je von neuem
und individuell zur Gestalt auszeugen will und ausgezeugt werden soll, am
urcigensten und dringendsten im Menschen, dessen ,weltbedingte Gestalt“ in
wachsendem Mafle durchsichtig werden muf fitr das ,transzendentale Inbild“, auf
das der Mensch sich ,vom Wesen“ angelegt spiirt und in dem ,,das géttliche Sein
in ihm selbst anwesend ist* (105).

Um zur Erfabrung des iiberweltlichen, géttlichen Lebens im eigenen Grund,
zur Erfahrung der ,immanenten Transzendenz“ zu kommen — ohne die eine
letzte Selbstverwirklichung nach Diirckheim nicht méglich ist —, muBl der Mensch
die dichte Decke seines Welt-Bewufltseins, die ihn gegen seine iiberrationale
Woesenstiefe abschirmt, durchstoflen. Das geschieht in der ,initiatischen Ubung*,
die dem Sich-Uffnen des ganzen Menschen, dem Sich-Einlassen auf seine Tiefe
dient. Initiatisch Glben kann und mufl man schon dadurch, dafl man seinen Leib
neu entdecken lernt, im Leib und seinen Kriften lebt, seine Sinne schirft, das
Schauen, Wahrnehmen, Tasten und Schmecken, und so das Organ fiir das
Ubersinnliche und Numinose weckt, es feinfithliger macht. Das alles aber ist noch
Voriibung, wenn auch eine unerldfliche. Sie entspannt, 16st Verkrampfungen,
offnet, macht durchldssig und schafft eine leib-seelische Gesamtverfassung, die
fir die ,initiatische Ubung* im engeren Sinn, fir die Stille, das Schweigen und
die meditative Versenkung, bereiter und fihiger macht. In dieser Ubung wird
das Loslassen und Sich-Auftun fiir die Erfahrung des in der Tiefe anwesenden
gottlichen Lebens noch radikaler vollzogen: das Loslassen alles Welthaften,
in das der Mensch im Alltag verstrickt ist, das Loslassen des eigenen Geschicks,
der hiesigen Aufgaben und Pline, der Not und der Angst, und in allem das
Loslassen sciner selbst, des Welt-Ichs. Das mufl so oft und so lange eingeiibt
werden?, bis die Lichter des Wachbewufitseins nach und nach verléschen und
sich eine Leere einstellt, die nicht das Nichts ist, sondern die dort, wo die ein-
geborene Ahnung um das Geheimnis und die Schnsucht danach geweckt sind,
einen Horizont der Erwartung aufreifit.

Wo diese Erwartung, deren Grundlagen Durchlissigkeit und Geoffnetsein sind,
einen gewissen Grad von Zustdndlichkeit erreicht hat, da entwickelt sich ein
~Spirbewufitsein® fiir die ,andere Dimension®“ — Diirckheim nennt es im Ver-
gleich zu einer vorrationalen Naturbegabung das ,grofie Spiirbewufitsein®.
Innerhalb dieses ,Splirbewufitseins® ereignen sich nach ihm auf dem ,initiatischen
Weg“ die iiberrationalen und {ibergegenstindlichen Erlebnisse, in denen das
Geheimnis des ganz Anderen, des iiberweltlichen Lebens, als hier und jetzt an-
wesend einen Menschen anrihrt, ihn bis ins Innerste durchdringt, sich wie ver-
schleiert oder offener zeigt. Die Intensitit dieser Erlebnisse reicht von der
»Seinsfilhlung® bis zur {groflen oder vollen) ,Seinserfahrung“. Ihre Bewufit-

5 Das ,Wie“ der ,initiatischen Ubung®, von dem in Anm. 4 schon die Rede war und
das als unabdingbar fiir den Erfolg der Ubung angesehen wird, kann in diesem Zusam-
menhang iibergangen werden.



Im Spiegel der Zeit 465

heitsqualitit wird mit begeisterten Worten beschrieben (z. B. 22): Es geht mit
einem Mal eine wundersame Verinderung mit dem Menschen vor sich. Licht
und Wirme durchfluten ihn. Er fithlt sich befreit und entgrenzt von aller Enge.
Ein grofles Gliicksgefiihl kommt iiber ihn, oft mitten in der Ohnmacht, in Angst
und Not. Das kann in der unverhiillten Seinserfahrung bis dahin gehen, dafl die
bisherige ,Welt“ eines Menschen und das entsprechende Daseinsgefiihl zusam-
menbrechen ,und etwas Neues, das den ganzen Menschen angeht, aufbricht*
(86). ,Das sind Sternstunden, in denen der Mensch das Licht erfihrt, das sich in
der Finsternis seines Lebens verbarg, und diese (Finsternis) sich mit einem Schlag
zu einem Leuchten verwandelt, in dem er in der Schwache die Kraft, im Widersinn
einen héheren Sinn und in der Verlassenheit eine Geborgenheit erfihrt, die
nicht von dieser Welt sind, ihn aber in dieser Welt von dieser Welt erlésen . . .
Das sind die Erlebnisse, die uns aus Erfahrung berechtigen, von unserem Wesen
als Teilhabe an cinem fiberweltlichen Sein zu sprechen® (87).

Solche Erlebnisse im Uberschreiten der Schwelle des WeltbewuBtseins zu dem in
der Tiefe anwesenden iberweltlichen, all-einen goéttlichen Sein hin kénnen
nicht nur in der Meditation gemacht werden, sondern auch im alltiglichen Le-
ben, wenn der Mensch nur in der initiatischen Haltung, auf seinem »Inweg®, auf
der Suche nach seinem ,Inbild“, im stindigen Hoéren auf seine, aus dem Wesen
kommende Stimme bleibt. Meist wihren sie nur einige Augenblicke, auch wenn
sic dem solches Erfahrenden wegen ihrer volligen Andersartigkeit und ihrer
Intensitdt unendlich lang vorkommen mégen; er hat in der Berithrung des Ande-
ren, vor allem in der vollen Erfahrung das Zeitgefiihl verloren. Darum die Mah-
nung, mit dem einen oder anderen, mehr oder weniger tiefgreifenden Erlebnis
initiatischer Art sei der ,alles verwandelnde Durchbruch des Wesens® (87) noch
nicht erreicht. Im Gegenteil: es bestehe die grofe Gefahr, dal der Anfinger
und auch der schon Fortgeschrittene auf dem initiatischen Weg sich mit dem
schon Erreichten — ein beseelteres Korpergefihl, eine stirkere Sensibilitit fiir die
Tiefe von Dingen und Ereignissen, oft auch nur tiuschende Gefiihle einer gréferen
Freiheit, Erfolge im Leben aufgrund von Geldstheit und Wohlbefinden — sich
zufrieden gibt. Dann fallt er allmahlich wieder in sein weltbedingtes Dasein zu-
riick; sein Welt-Ich wird wieder zum beherrschenden Mittelpunkt. Damit wachst
zugleich der Widerstand gegen die mithevolle initiatische Ubung; der Ruf und
Appell aus dem Wesen wird leicht abgedringt. Was hier zum Ausdruck kommt,
ist nach Diirckheim das, was man im Christentum die ,Erbsiinde nennt, die in
nichts anderem bestehe als im Festhalten des Welt-Ichs an sich selbst, an seiner
Abgrenzung von anderen und an seinen Positionen in der Welt (87).

Die Erfahrung, die bei Diirckheim eine entscheidende Rolle spielt, darf dem-
nach nicht isoliert, als etwas in sich Stehendes gesehen werden. Sie ist vielmehr
nach vorn, auf Zukunft ausgerichtet; sie soll im Leben des initiatischen Menschen
fruchtbar werden, iiber das Sterben des Welt-Ichs immer mehr seine Verwand-
lung herbeifithren, bis zur vollen Selbstverwirklichung im Einssein mit dem
iiberweltlichen Sein und Leben. Schon die Methode der meditativen ,initiatischen
Ubung*, die ihre Mitte im ,Rhythmus von Einatem und Ausatem* hat (145), steht
im Dienst dieser Verwandlung und wird transparent fiir ihre verschiedenen



Im Spiegel der Zeit : 466

Stufen. Drei ,Formeln der Verwandlung“ werden aufgefiihrt, die aufeinander
abgestimmt sind und von Mal zu Mal stirker ein ,personales® Moment ins Spiel
bringen, das aber an dieser Stelle noch nicht gedeutet werden kann, weil eine
genauere Interpretation im Sinne Diirckheims duflerst schwierig ist. Die drei
Grundformeln der Verwandlung (im Bild und als Ausdeutung des Atems) lauten
(146):
Sich loslassen
Sich niederlassen
Sich einswerdenlassen
Sich neu kommenlassen

Sich hergeben

Sich hingeben

Sich aufgeben
Sich neu wiederfinden

Weg von mir
Hin zu Dir
Ganz in Dir
Neu aus Dir

Die erste Stufe richtet die Voreinstellung und den inneren Blick auf den vorgefun-
denen, erschrocken machenden Grad der ~Abgewandtheit vom Wesen®, der ,Ver-
lorenheit auf einem Abweg*, der ,Flachheit im Hinblick auf die in uns rufende
Tiefe (159). Die zweite Stufe ist durch das ,aus der Wesenserfahrung aufbrechen-
de Licht“ hervorgerufene ,Vertrauen® gekennzeichnet, das schlieflich, nach langer
Ubung, zur ,Erfahrung eines grundlosen Vertrauens® wird. Die dritte Stufe be-
ginnt mit der ,Vorahnung einer totalen Wende* und endigt in der ,Erfahrung
des mystischen Todes“; sie ist von Angst begleitet, ,doch auch verbunden mit
der Ahnung eines tragenden, aber noch unbekannten Grundes“ (160). ,Ohne die-
sen Tod gibt es nicht die Auferstehung aus dem Wesen“ (ebd.). Die vierte Stufe
ist ,das Erlebnis des grofien ,Ich-Bin‘, das im Unterschied zum ,Ich-bin-Ich* des
Welt-Ichs seine Wurzel im Grenzenlosen hat, in jenem Uberpersonlichen, das
pun im Hervorkommen der einmaligen, selbsteigenen Gestalt erfahren wird®
(161). Aber alle vier Stufen oder Schritte bediirfen einer stindigen Wiederholung
und kommen nie an ein Ende. Einmal vom Wesen gerufen, ,vom Pfeil der lieben-
den Macht aus der Tiefe getroffen” (161), bleibt der initiatisch sich iibende
Mensch immer auf dem Weg je neuer und tieferer Verwandlung.

Damit stehen wir vor der vielleicht schwierigsten Frage in Diirckheims Werk.
Was ist eigentlich das iiberweltliche Sein, das in allem Seienden anwest und in
das der Mensch in seiner Einmaligkeit, mit seinem ,tieferen Ich“ (45), eingehen
soll, um mit ihm eins zu werden, ohne in es anonym aufzugehen, von ihm ver-
schlungen zu werden? (38) Was ist dieses All-Eine, Grenzenlose, Unfafibare,
Weiselose, das in ein schweigendes Geheimnis gehiillt ist und als solches erfah-
ren wird und das dennoch zur einmaligen Gestaltwerdung im Menschen dringt,



Im Spiegel der Zeit 467

nur im unverwechselbaren ,,Inbild“ des Menschen, also auf individuelle Weise an-
wesend ist (23) und nur ,in der individuellen Auszeugung des Wesenskernes® des
Menschen fiir die Erfahrung ,,ins Innesein® tritt? (39) Was ist das fiir ein Leben,
in dem der Mensch, wenn er sich in seine wesenhafte Tiefe hinein iiberschreitet,
sich selbst begegnet? (101) Ist es ein Du, eine Person, die an ihrem Leben teil
gibt? Ist es jenes Geheimnis, das wir Gott nennen? Diirckheim scheut sich, diese
Begriffe zu gebrauchen, in der Sorge, das Geheimnis des Uberweltlichen und Un-
bedingten kénne nach Menschenart gedacht und in welthafte Kategorien einge-
fangen werden. Er spricht lieber vom Géttlichen, vom ganz Anderen und héch-
stens von der Fiille und dem Reichtum gottlichen Lebens. Wenn er sich dennoch
der Frage des Personalen in der Ausdeutung der transzendenten Erfahrung
stellt, dann nur um der Christen willen, die mit seinen Vorstellungen von der
Selbstverwirklichung des Menschen, vom Finden zu sich selbst und vom Weg
dahin ihre Schwierigkeiten haben; dann nur, um ihnen zu ermdglichen, die
Grundaussagen des christlichen Glaubens in seine ,initiatische Ubung* mit einzu-
bringen, diese — nach seiner Uberzeugung — auf tiefere Weise zu verstehen.

Diirckheim widmet diesem Anliegen ein eigenes Kapitel: ,Die Frage nach dein
Du“ (98-105). Darin trifft er gleich zu Beginn eine wichtige Unterscheidung. Er
stellt die Frage, ob 1. in der Seinserfahrung ein Du erlebt wird, und ob uns 2.
in diesem Du Person begegnet. Lassen wir diese Unterscheidung hier zunéchst ein-
mal auf sich beruben und fragen einzig nach der gemeinten Sache.

~Du” ist fiir Diirckheim eine Begegnungskategorie. Danach hat alles, was dem
Menschen begegnet, was ihn anriihrt, anmutet, anspricht, verlockt, bedroht oder
bestitigt, worauf er antwortet, wozu er Stellung nimmt, Du-Charakter. Das gilt
um so mehr, je tiefer die Begegnung ist und in je tieferen Schichten der Mensch
angezogen oder eingefordert wird. ,Das initiatische Bewufltsein bedeutet die An-
sprechbarkeit des Menschen in seiner transzendenten Tiefe ... (Hier) spielt das
gesamte Erleben, das Hin und Her von Ich und Du in einer Tiefendimension, in
der im Klang der Begegnung das gottliche Sein widertont . . ., (so dafl) sich sowohl
der Drang des Seins zu seiner Manifestation im Menschen als anch die Sehnsucht
des Menschen zum Einswerden mit dem Sein erfiillt” (101). Aber all das wagt
Diirckheim noch nicht personale Begegnung zu nennen, weil die damit verbun-
denen gestalthaften Vorstellungen die Unfaflbarkeit und Unendlichkeit, das
Nicht-und-durch-nichts-Eingegrenzte und -Eingrenzbare des gottlichen Seins und
Lebens vermenschlichen kénnten. Wenn er schlieflich dennoch von einem ,,Person-
werden® des initiatischen Menschen spricht, so bedeutet das fiir ihn nur, daf} ,die
weltbedingte Gestalt fiir das unbedingte Inbild seines Wesens, darin das géttliche
Sein in ihm selbst anwesend ist“, immer durchlissiger, transparenter werden
muf (105). Das Ergebnis solcher , Personwerdung® in der Dimension des transzen-
denten Wesens wird dann ,iberpersonliche Person“ (ebd.) oder ,iiberpersonliche
Vollperson® (46) genannt, ,die als eigentlicher Kern der Person die Prisenz des
gottlichen Seins verkdrpert” (ebd. u. 145). Vorrangig und ausschlaggebend bleibt
aber der Begriff der ,Begegnung®. In diesem Sinn ist auch das ,iberpersénlich-
personale (gottliche) Du® (105) ein begegnendes Du, das den Menschen in der
Unfaflbarkeit seines Geheimnisses liebend anruft und in dem der Mensch bei



Im Spiegel der Zeit 468

bleibender ,Distanz“ (ebd.) sich selbst, sein transzendentes Inbild erkennt. Im
gleichen Sinn ist die letzte und unbedingte ,Entscheidungsinstanz* (Gewissens-
instanz, Handlungsinstanz) fiir den vom Wesen bestimmten Menschen zu verste-
hen; fiir sie ist nicht mehr eine vorinitiatische moralische Norm mafigebend, son-
dern eine aus der Seinserfahrung sprechende ,iibergeordnete Ganzheit® (45 f.).

Mehr 14ft sich dariiber nicht sagen. Die Frage nach dem personalen Charakter
des Gaottlichen bleibt in der Schwebe. Das all-eine, stromende Leben zieht sich
iber die Erfahrung hinaus vor jedem weiteren Zugriff ins Geheimnis zuriick. Aber
sein Anruf verstummt nicht, selbst nicht mitten in der transzendenten Erfahrung,
in der grofiten Nihe zu ihm, im Erleben des Einsseins. Ja, gerade hier wird der
Mensch eingefordert. Die Erfahrung weist ihn in sein weltbedingtes Dasein zu-
riick, nicht nur, um es fortan aus anderer Sicht zu leben, sondern auch um anderen
den tieferen Sinn des Weltgeschehens, seiner Aufgaben und Geschicke, seiner
Ritsel und Note zu erschliefen und das iiberweltliche Leben zu bezeugen (38, 39,
106 f. u. 6.). Wer das Géttliche erfahren hat, soll in der Welt sein Zeuge sein.
Es klingt fast so wie im Evangelium.

In der Tat glaubt Diirckheim, ein neues Evangelium zu verkiinden. Mit der
»Wende zum Initiatischen® ist nach ihm eine neue Zeit, eine nene Epoche angebro-
chen, wie sie noch nie dagewesen ist. ,Im Fortschreiten der initiatischen Entwick-
lung vollzieht sich eine totale Wende im Wirklichkeitsbewufitsein des Menschen*
(18). ,Wird die zukunftstrichtige Zeit begreifen, was auf dem Spiel steht? Wird
sie erkennen, daf ein neues Zeitalter anbricht, darin nach Jahrhunderten zuneh-
mender Verdunklung die Morgendimmerung eines neuen Tages anbricht... Wird
sie den Mut haben, dort wo das g6ttliche WESEN aller Dinge zur inneren Erfah-
rung wird, ihm mehr zu vertrauen als Formen der Wahrheitsverkiindigung, die
sie nicht mehr versteht? Wird sie begreifen, daf es nicht nur um die Befreiung
des Menschen zum Géttlichen hin, sondern um eine Befreiung des Géttlichen in
den Menschen hinein geht?“ (283) Wahrlich grofle Worte, ein hoher Anspruch.
Wie gesagt, es klingt wie im Evangelium: ,Die Zeit ist gekommen*®! (18) Welche
Antwort werden wir als Christen darauf geben?

Friedrich Wulf S]

(Teil II dieses Diskussionsbeitrages erfolgt in Heft 1, 1977, dieser Zeitschrift.)





