
IM SPIEGEL DER ZEIT 

•Die Wende zum Initiatischen" 

Meditation als Heilslehre 

Unsere Überschrift steht im Titel eines Buches über Meditation, das Graf Dürck- 
heim vor kurzem herausbrachte1. Trotz des scheinbar eingegrenzten Themas stellt 
dieses Buch einen umfassenden Entwurf über Sinn und Ziel des menschlichen Da- 
seins im Zusammenhang alles Seienden dar. Es ist bei aller therapeutischen Inten- 
tion in Bezug auf eine konfliktgeladene Generation eindeutig weltanschaulich 
geprägt, hat in gewissem Sinn religiösen Charakter, ohne auf die Inhalte einer 
bestimmten Religion und selbst eines personalen Gottesglaubens festgelegt zu 
sein. Man gewinnt beim Lesen den Eindruck, als habe der Verfasser - er ist im 
Oktober dieses Jahres 80 Jahre alt geworden - seine •Lehre"2 von der menschli- 
chen Selbstverwirklichung auf dem Weg der •Seinserfahrung" (des unbedingten, 
absoluten Seins) noch einmal in allen Bezügen, mit allen Abgrenzungen und 
Konsequenzen darlegen wollen. 

Es ist bekannt, daß Graf Dürckheim nach dem Zweiten Weltkrieg mit Frau 
Dr. Maria Hippius in Todtmoos-Rütte (Schwarzwald) eine •existential-psycholo- 
gische Bildungs- und Begegnungsstätte", ein Zentrum für •initiatische Tiefen- 
psychologie und Meditation" aufgebaut hat. Im Lauf der Jahre haben immer 
mehr Menschen, Ratsuchende und Lernwillige, dort hingefunden, um vom •Mei- 
ster" selbst in die •initiatische Übung" eingeführt zu werden. Von besonderem 
Interesse ist dabei, daß sich unter den Meditationsschülern und -Schülerinnen viele 
Christen befanden und befinden, nicht zuletzt Priester und Ordensleute. Der 
Kontakt katholischer Christen mit Graf Dürckheim hat dann auch dazu geführt, 
daß dieser immer häufiger zu katholischen Veranstaltungen (kath. Akademien, 
Zusammenkünften von Meditationsleitern usw.) und sogar in klösterliche (mona- 
stische) Konvente eingeladen wurde. Bei solchen Gelegenheiten und noch mehr in 
innerkirchlichen (katholischen) Kreisen haben schon früh die Fragen zur Diskus- 
sion gestanden, ob und wieweit die sogenannte initiatische Meditationsübung 
Dürckheims von Christen übernommen werden könne, ob und wo Unterscheidun- 
gen anzubringen seien, ob die angezielte •große Erfahrung" etwas mit christlicher 
Mystik zu tun habe u.a. Die Ansichten darüber gingen und gehen oft erheblich 
1 Karlfried Graf Dürckheim, meditieren - wozu und wie. Die Wende zum Initiatischen. 
Freiburg-Basel-Wien 1976. 238 S., lam. DM 24,80. - Um die folgende Auseinanderset- 
zung mit diesem Buch besser zu verstehen, lohnt es sich, einen grundlegenden Beitrag 
Dürckheims zum gleichen Thema in dieser Zeitschrift unter der Überschrift: •Werk der 
Übung-Geschenk der Gnade" (45 [1972] 363-382) in die Lektüre mit einzubeziehen, und 
dazu den Aufsatz von H. Kahlefeld: •Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Te- 
stament", ebenso in •Geist und Leben" (46 [1973] 16-24), der anläßlich einer Tagung 
katholischer Meditationsleiter als Antwort auf Dürddieims Beitrag gedacht war. 
2 Eine •Lebenslehre", deren Verkündiger nicht so sehr •Lehrer" als ein •Lebemeister" 
im Sinne Meister Eckharts sein will; darum nimmt die •Einübung", das •Wie" der Me- 
ditation, vor der •Lehre" den größeren Raum ein. 



Im Spiegel der Zeit 462 

auseinander; es gibt unter Christen begeisterte Anhänger Dürckheims und auch 
sehr kritische Stimmen; letztere scheinen zuzunehmen. Das eben erschienene 
Buch Dürckheims ist für uns darum ein willkommener Anlaß, in diese Diskussion 
einzugreifen. 

I. 

Worum es geht 

Dürckheims Anliegen, das sein ganzes Lebenswerk durchzieht, ist zunächst einmal 
im großen Kreis derer angesiedelt, die schon seit Jahrzehnten einer zunehmen- 
den Bedrohung des Humanen, insbesondere der schöpferischen Individualität in 
einer technologisch und organisatorisch normierten Gesellschaft durch Weckung 
und Aktivierung der überrationalen Kräfte und Erfahrungen im Tiefengrund des 
Menschen entgegenzuwirken suchen. Dieser Kreis ist sehr bunt. Er kann einen 
esoterischen Charakter haben, nur wenigen, den Eingeweihten, zugänglich sein 
oder aber allen offen stehen und eine Bewegung auslösen; er kann einseitig nach 
innen gewandt sein, zu geistigem Schauen, zu höheren Erkenntnissen (Gnosis) an- 
leiten oder eher eine ganzheitliche Entfaltung des Menschen zum Ziel haben, 
und oft mischen oder verbinden sich die Tendenzen, je nach den Initiatoren und 
ihren Weltanschauungen. Gemeinsam ist ihnen allen der Kampf gegen die Ver- 
kopfung des Menschen, gegen die alles Lebendige einebnende und von seiner 
Quelle abschnürende Rationalisierung des menschlichen Daseins und was daraus 
folgt: einseitiges Nützlichkeitsdenken, Zwänge, Verkrampfungen, Verdrängung 
und Schrumpfung der vitalen Kräfte usw. 

Innerhalb dieser breitgestreuten Bewegung ist für Dürckheim Kern und Mitte 
aller Bemühungen um die Öffnung des Menschen auf seine Tiefe und Totalität 
hin die Meditation, und zwar die Versenkungsmeditation, und hier wieder eine 
Versenkungsmeditation östlicher Herkunft. Dürckheim lebte während des Zweiten 
Weltkrieges in Japan. Dort lernte er die altüberlieferten, ursprünglich von China 
herübergekommenen Konzentrationsübungen des buddhistischen Zen, insbeson- 
dere die Zen-Meditation (Za-Zen) kennen und schätzen. Wieder in Deutschland, 
sah er seine Hauptaufgabe darin, die Zenmeditation und ihre befreiende Erfah- 
rung auch dem westlichen Menschen nahezubringen. Dabei suchte er der im Ver- 
gleich zum Osten in grundlegenden Einstellungen sehr unterschiedlichen Denk- 
und Verhaltensweise des Westens Rechnung zu tragen. So hat z. B. die Phase 
der bewußten Ich-werdung im Heranwachsendenalter mit ihrem aktiven Selbst- 
behauptungswillen als notwendige Vorstufe eines Durchbruchs zu einer qualitativ 
tieferen, das Ich überschreitenden Wesenserfahrung bei ihm ihren festen Stel- 
lenwert (51 f.)3 Ebenso stellt er das Verantwortungsbewußtsein des auf dem 
initiatischen Weg Fortgeschrittenen für die Welt und die Mitmenschen betont 
heraus (106 f.). Vor allem aber macht er die aufeinanderfolgenden Entwick- 
lungsstufen des initiatischen Weges (53), die dem östlichen Menschen nach seiner 
Meinung unreflex, weil instinktsicher gelingen, sehr ausdrücklich bewußt; das 

3 Die in Klammern gesetzten Zahlen geben jeweils die Belegstellen in Dürckheims 
Buch an. 



Im Spiegel der Zeit 463 

geschieht in einer ausführlichen Beschreibung und Erhellung der verschiedenen 
Schritte der Übung4. 

Darüber hinaus hat Dürckheim in zunehmendem Maß versucht, die Meditation 
•im Stil des Zen" oder, in der von ihm bevorzugten, bewußt gebrauchten 
Sprechweise, die •initiatische Übung" und ihr Ziel: die Wandlung des Menschen 
(Metanoia) durch Seins- und Wesenserfahrung, auch dem gläubigen Christen 
zu erschließen und für ihn annehmbar zu machen. Dazu mögen ihn wohl das 
starke Interesse, auf das er gerade bei Christen stieß, auch der Widerspruch, 
der von daher kam, seine Gespräche mit christlichen Gruppen und (als Therapeut) 
mit vielen Meditationsschülern und Patienten, vielleicht sogar sein persönliches 
Interesse veranlaßt haben. Auf dieser Linie ist es m. E. zu sehen, wenn man in 
seinem neuen Buch so oft zentralen Worten des christlichen Glaubensgutes be- 
gegnet: Dreifaltigkeit (37, 103, 106 u. ö.), Christus (•in Christus", •nicht mehr 
ich lebe . ..", •ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben", 84), •das neue Reich, 
das nicht von dieser Welt ist", der Heilige Geist (56, 103, 234), •Himmel und 
Hölle" (183), Kreuz (Christi) (179), Erbsünde (37) usw. Man muß allerdings gleich 
hinzufügen: Da für Dürckheim alle Glaubens/ormeZw sekundär sind - für sich 
(auch im Zusammenhang des christlichen Glaubenssystems) sind sie nichtssagend, 
sie kommen •von außen, sie sind Versuche, das unaussprechbare Geheimnis des 
all-einen Seins zu artikulieren -, nimmt er sie nur an, indem er sie im Licht der 
•initiatischen Erfahrung" interpretiert und neu zu erhellen sucht, ihren - nach 
seiner Ansicht - tieferen und eigentlichen Sinn herausstellt. Ob solche Interpre- 
tationen noch (oder: in welcher Weise, in welchem Maß •noch") christlich ge- 
nannt werden können, wird sich im Lauf dieser Untersuchung erweisen. 

Damit haben wir einstweilen einen ersten Überblick gegeben, worum es Graf 
Dürckheim geht, welche Zielvorstellung er hat, auf welchem Weg er sein Ziel 
zu verwirklichen glaubt und wen er ansprechen will. Wir wenden uns darum dem 
zentralen Punkt seiner •Lebenslehre" zu. 

Die initiatische Übung und die Erfahrung des überweltlichen, göttlichen Seins 

Was heißt Meditation als •initiatische Übung", in der Dürckheim das Entschei- 
dende des Weges zur Selbstverwirklichung des Menschen, zur Erfahrung seines 
•metaphysischen und metapsychischen Wesens" erblickt? •Initiare", so schreibt er, 
•meint: das Tor zum Geheimen öffnen. Das Geheime, das sind wir selbst im 
Wesen" (16). In einen universalen Horizont gestellt: Das Geheime ist •das 
überweltliche, göttliche Leben", das alles Seiende durchwest, in allem Seienden 
anwest. Darum begegnen wir in der •transzendenten Tiefe" unseres Selbst, im 
•Einswerden mit dem Wesen" auf einmalige, individuelle Weise der Fülle und 
dem Reichtum, dem Glanz und der Mächtigkeit dieses •all-einen" Lebens als 
dem Unbedingten und Absoluten. Solche Begegnung offenbart das in allem 
anwesende Geheime des überweltlichen Seins als etwas, das nicht verfügbar ist 

4 Der •Übung" ist im Buch der ganze zweite Teil: •meditieren - wie" (113-232) gewidmet, 
in dem von der Gesamteinstellung, von den Vorübungen (körperl. Haltung, Atem ...), 
der Grundübung, von Störungen, von der Übung der Sinne u. a. die Rede ist. 



Im Spiegel der Zeit 464 

und rational in Besitz genommen werden kann, sondern das geschenkt wird und, 
je tiefer es erfahren wird, in immer größere Weiten entrückt; es ist weder etwas 
Statisches, in sich Ruhendes, abgeschlossen und fertig Vorgegebenes, noch etwas 
Gestaltloses, Unkonturiertes, sondern etwas Dynamisches, das sich je von neuem 
und individuell zur Gestalt auszeugen will und ausgezeugt werden soll, am 
ureigensten und drängendsten im Menschen, dessen •weltbedingte Gestalt" in 
wachsendem Maße durchsichtig werden muß für das •transzendentale Inbild", auf 
das der Mensch sich •vom Weisen" angelegt spürt und in dem •das göttliche Sein 
in ihm selbst anwesend ist" (105). 

Um zur Erfahrung des überweltlichen, göttlichen Lebens im eigenen Grund, 
zur Erfahrung der •immanenten Transzendenz" zu kommen - ohne die eine 
letzte Selbstverwirklichung nach Dürckheim nicht möglich ist -, muß der Mensch 
die dichte Decke seines Welt-Bewußtseins, die ihn gegen seine überrationale 
Wesenstiefe abschirmt, durchstoßen. Das geschieht in der •initiatischen Übung", 
die dem Sich-Öffnen des ganzen Menschen, dem Sich-Einlassen auf seine Tiefe 
dient. Initiatisch üben kann und muß man schon dadurch, daß man seinen Leib 
neu entdecken lernt, im Leib und seinen Kräften lebt, seine Sinne schärft, das 
Schauen, Wahrnehmen, Tasten und Schmecken, und so das Organ für das 
Übersinnliche und Numinose weckt, es feinfühliger macht. Das alles aber ist noch 
Vorübung, wenn auch eine unerläßliche. Sie entspannt, löst Verkrampfungen, 
öffnet, macht durchlässig und schafft eine leib-seelische Gesamtverfassung, die 
für die •initiatische Übung" im engeren Sinn, für die Stille, das Schweigen und 
die meditative Versenkung, bereiter und fähiger macht. In dieser Übung wird 
das Loslassen und Sich-Auftun für die Erfahrung des in der Tiefe anwesenden 
göttlichen Lebens noch radikaler vollzogen: das Loslassen alles Welthaften, 
in das der Mensch im Alltag verstrickt ist, das Loslassen des eigenen Geschicks, 
der hiesigen Aufgaben und Pläne, der Not und der Angst, und in allem das 
Loslassen seiner selbst, des Welt-Ichs. Das muß so oft und so lange eingeübt 
werden5, bis die Lichter des Wachbewußtseins nach und nach verlöschen und 
sich eine Leere einstellt, die nicht das Nichts ist, sondern die dort, wo die ein- 
geborene Ahnung um das Geheimnis und die Sehnsucht danach geweckt sind, 
einen Horizont der Erwartung aufreißt. 

Wo diese Erwartung, deren Grundlagen Durchlässigkeit und Geöffnetsein sind, 
einen gewissen Grad von Zuständlichkeit erreicht hat, da entwickelt sich ein 
•Spürbewußtsein" für die •andere Dimension" - Dürckheim nennt es im Ver- 
gleich zu einer vorrationalen Naturbegabung das •große Spürbewußtsein". 
Innerhalb dieses •Spürbewußtseins" ereignen sich nach ihm auf dem •initiatischen 
Weg" die überrationalen und übergegenständlichen Erlebnisse, in denen das 
Geheimnis des ganz Anderen, des überweltlichen Lebens, als hier und jetzt an- 
wesend einen Menschen anrührt, ihn bis ins Innerste durchdringt, sich wie ver- 
schleiert oder offener zeigt. Die Intensität dieser Erlebnisse reicht von der 
•Seinsfühlung" bis zur (großen oder vollen) •Seinserfahrung". Ihre Bewußt- 

5 Das •Wie" der •initiatischen Übung", von dem in Anm. 4 schon die Rede war und 
das als unabdingbar für den Erfolg der Übung angesehen wird, kann in diesem Zusam- 
menhang übergangen werden. 



Im Spiegel der Zeit 465 

heitsqualität wird mit begeisterten Worten beschrieben (z. B. 22): Es geht mit 
einem Mal eine wundersame Veränderung mit dem Menschen vor sich. Licht 
und Wärme durchfluten ihn. Er fühlt sich befreit und entgrenzt von aller Enge. 
Ein großes Glücksgefühl kommt über ihn, oft mitten in der Ohnmacht, in Angst 
und Not. Das kann in der unverhüllten Seinserfahrung bis dahin gehen, daß die 
bisherige •Welt" eines Menschen und das entsprechende Daseinsgefühl zusam- 
menbrechen •und etwas Neues, das den ganzen Menschen angeht, aufbricht" 
(36). •Das sind Sternstunden, in denen der Mensch das Licht erfährt, das sich in 
der Finsternis seines Lebens verbarg, und diese (Finsternis) sich mit einem Schlag 
zu einem Leuchten verwandelt, in dem er in der Schwäche die Kraft, im Widersinn 
einen höheren Sinn und in der Verlassenheit eine Geborgenheit erfährt, die 
nicht von dieser Welt sind, ihn aber in dieser Welt von dieser Welt erlösen ... 
Das sind die Erlebnisse, die uns aus Erfahrung berechtigen, von unserem Wesen 
als Teilhabe an einem überweltlichen Sein zu sprechen" (37). 

Solche Erlebnisse im Überschreiten der Schwelle des Weltbewußtseins zu dem in 
der Tiefe anwesenden überweltlichen, all-einen göttlichen Sein hin können 
nicht nur in der Meditation gemacht werden, sondern auch im alltäglichen Le- 
ben, wenn der Mensch nur in der initiatischen Haltung, auf seinem •Inweg", auf 
der Suche nach seinem •Inbild", im ständigen Hören auf seine, aus dem Wesen 
kommende Stimme bleibt. Meist währen sie nur einige Augenblicke, auch wenn 
sie dem solches Erfahrenden wegen ihrer völligen Andersartigkeit und ihrer 
Intensität unendlich lang vorkommen mögen; er hat in der Berührung des Ande- 
ren, vor allem in der vollen Erfahrung das Zeitgefühl verloren. Darum die Mah- 
nung, mit dem einen oder anderen, mehr oder weniger tiefgreifenden Erlebnis 
initiatischer Art sei der •alles verwandelnde Durchbruch des Wesens" (37) noch 
nicht erreicht. Im Gegenteil: es bestehe die große Gefahr, daß der Anfänger 
und auch der schon Fortgeschrittene auf dem initiatischen Weg sich mit dem 
schon Erreichten - ein beseelteres Körpergefühl, eine stärkere Sensibilität für die 
Tiefe von Dingen und Ereignissen, oft auch nur täuschende Gefühle einer größeren 
Freiheit, Erfolge im Leben aufgrund von Gelöstheit und Wohlbefinden - sich 
zufrieden gibt. Dann fällt er allmählich wieder in sein weltbedingtes Dasein zu- 
rück; sein Welt-Ich wird wieder zum beherrschenden Mittelpunkt. Damit wächst 
zugleich der Widerstand gegen die mühevolle initiatische Übung; der Ruf und 
Appell aus dem Wesen wird leicht abgedrängt. Was hier zum Ausdruck kommt, 
ist nach Dürckheim das, was man im Christentum die •Erbsünde" nennt, die in 
nichts anderem bestehe als im Festhalten des Welt-Ichs an sich selbst, an seiner 
Abgrenzung von anderen und an seinen Positionen in der Welt (37). 

Die Erfahrung, die bei Dürckheim eine entscheidende Rolle spielt, darf dem- 
nach nicht isoliert, als etwas in sich Stehendes gesehen werden. Sie ist vielmehr 
nach vorn, auf Zukunft ausgerichtet; sie soll im Leben des initiatischen Menschen 
fruchtbar werden, über das Sterben des Welt-Ichs immer mehr seine Verwand- 
lung herbeiführen, bis zur vollen Selbstverwirklichung im Einssein mit dem 
überweltlichen Sein und Leben. Schon die Methode der meditativen •initiatischen 
Übung", die ihre Mitte im •Rhythmus von Einatem und Ausatem" hat (145), steht 
im Dienst dieser Verwandlung und wird transparent für ihre verschiedenen 



Im Spiegel der Zeit 466 

Stufen. Drei •Formeln der Verwandlung" werden aufgeführt, die aufeinander 
abgestimmt sind und von Mal zu Mal stärker ein •personales" Moment ins Spiel 
bringen, das aber an dieser Stelle noch nicht gedeutet werden kann, weil eine 
genauere Interpretation im Sinne Dürckheims äußerst schwierig ist. Die drei 
Grundformeln der Verwandlung (im Bild und als Ausdeutung des Atems) lauten 
(146): 

Sich loslassen 
Sich niederlassen 

Sich einswerdenlassen 
Sich neu kommenlassen 

Sich hergeben 
Sich hingeben 
Sich aufgeben 

Sich neu wiederfinden 

Weg von mir 
Hin zu Dir 
Ganz in Dir 
Neu aus Dir 

Die erste Stufe richtet die Voreinstellung und den inneren Blick auf den vorgefun- 
denen, erschrocken machenden Grad der •Abgewandtheit vom Wesen", der •Ver- 
lorenheit auf einem Abweg", der •Flachheit im Hinblick auf die in uns rufende 
Tiefe" (159). Die zweite Stufe ist durch das •aus der Wesenserfahrung aufbrechen- 
de Licht" hervorgerufene •Vertrauen" gekennzeichnet, das schließlich, nach langer 
Übung, zur •Erfahrung eines grundlosen Vertrauens" wird. Die dritte Stufe be- 
ginnt mit der •Vorahnung einer totalen Wende" und endigt in der •Erfahrung 
des mystischen Todes"; sie ist von Angst begleitet, •doch auch verbunden mit 
der Ahnung eines tragenden, aber noch unbekannten Grundes" (160). •Ohne die- 
sen Tod gibt es nicht die Auferstehung aus dem Wesen" (ebd.). Die vierte Stufe 
ist •das Erlebnis des großen ,Ich-Bin', das im Unterschied zum ,Ich-bin-Ich' des 
Welt-Ichs seine Wurzel im Grenzenlosen hat, in jenem Überpersönlichen, das 
nun im Hervorkommen der einmaligen, selbsteigenen Gestalt erfahren wird" 
(161). Aber alle vier Stufen oder Schritte bedürfen einer ständigen Wiederholung 
und kommen nie an ein Ende. Einmal vom Wesen gerufen, •vom Pfeil der lieben- 
den Macht aus der Tiefe getroffen" (161), bleibt der initiatisch sich übende 
Mensch immer auf dem Weg je neuer und tieferer Verwandlung. 

Damit stehen wir vor der vielleicht schwierigsten Frage in Dürckheims Werk. 
Was ist eigentlich das überweltliche Sein, das in allem Seienden anwest und in 
das der Mensch in seiner Einmaligkeit, mit seinem •tieferen Ich" (45), eingehen 
soll, um mit ihm eins zu werden, ohne in es anonym aufzugehen, von ihm ver- 
schlungen zu werden? (38) Was ist dieses All-Eine, Grenzenlose, Unfaßbare, 
Weiselose, das in ein schweigendes Geheimnis gehüllt ist und als solches erfah- 
ren wird und das dennoch zur einmaligen Gestaltwerdung im Menschen drängt, 



Im Spiegel der Zeit 467 

nur im unverwechselbaren •Inbild" des Menschen, also auf individuelle Weise an- 
wesend ist (23) und nur •in der individuellen Auszeugung des Wesenskernes" des 
Menschen für die Erfahrung •ins Innesein" tritt? (39) Was ist das für ein Leben, 
in dem der Mensch, wenn er sich in seine wesenhafte Tiefe hinein überschreitet, 
sich selbst begegnet? (101) Ist es ein Du, eine Person, die an ihrem Leben teil 
gibt? Ist es jenes Geheimnis, das wir Gott nennen? Dürckheim scheut sich, diese 
Begriffe zu gebrauchen, in der Sorge, das Geheimnis des Überweltlichen und Un- 
bedingten könne nach Menschenart gedacht und in welthafte Kategorien einge- 
fangen werden. Er spricht lieber vom Göttlichen, vom ganz Anderen und höch- 
stens von der Fülle und dem Reichtum göttlichen Lebens. Wenn er sich dennoch 
der Frage des Personalen in der Ausdeutung der transzendenten Erfahrung 
stellt, dann nur um der Christen willen, die mit seinen Vorstellungen von der 
Selbstverwirklichung des Menschen, vom Finden zu sich selbst und vom Weg 
dahin ihre Schwierigkeiten haben; dann nur, um ihnen zu ermöglichen, die 
Grundaussagen des christlichen Glaubens in seine •initiatische Übung" mit einzu- 
bringen, diese - nach seiner Überzeugung - auf tiefere Weise zu verstehen. 

Dürckheim widmet diesem Anliegen ein eigenes Kapitel: •Die Frage nach dem 
Du" (98-105). Darin trifft er gleich zu Beginn eine wichtige Unterscheidung. Er 
stellt die Frage, ob 1. in der Seinserfahrung ein Du erlebt wird, und ob uns 2. 
in diesem Du Person begegnet. Lassen wir diese Unterscheidung hier zunächst ein- 
mal auf sich beruhen und fragen einzig nach der gemeinten Sache. 

•Du" ist für Dürckheim eine Begegnungskategorie. Danach hat alles, was dem 
Menschen begegnet, was ihn anrührt, anmutet, anspricht, verlockt, bedroht oder 
bestätigt, worauf er antwortet, wozu er Stellung nimmt, Du-Charakter. Das gilt 
um so mehr, je tiefer die Begegnung ist und in je tieferen Schichten der Mensch 
angezogen oder eingefordert wird. •Das initiatische Bewußtsein bedeutet die An- 
sprechbarkeit des Menschen in seiner transzendenten Tiefe ... (Hier) spielt das 
gesamte Erleben, das Hin und Her von Ich und Du in einer Tiefendimension, in 
der im Klang der Begegnung das göttliche Sein widertönt. . ., (so daß) sich sowohl 
der Drang des Seins zu seiner Manifestation im Menschen als auch die Sehnsucht 
des Menschen zum Einswerden mit dem Sein erfüllt" (101). Aber all das wagt 
Dürckheim noch nicht personale Begegnung zu nennen, weil die damit verbun- 
denen gestalthaften Vorstellungen die Unfaßbarkeit und Unendlichkeit, das 
Nicht-und-durch-nichts-Eingegrenzte und -Eingrenzbare des göttlichen Seins und 
Lebens vermenschlichen könnten. Wenn er schließlich dennoch von einem •Person- 
werden" des initiatischen Menschen spricht, so bedeutet das für ihn nur, daß •die 
weltbedingte Gestalt für das unbedingte Inbild seines Wesens, darin das göttliche 
Sein in ihm selbst anwesend ist", immer durchlässiger, transparenter werden 
muß (105). Das Ergebnis solcher •Personwerdung" in der Dimension des transzen- 
denten Wesens wird dann •überpersönliche Person" (ebd.) oder •überpersönliche 
Vollperson" (46) genannt, •die als eigentlicher Kern der Person die Präsenz des 
göttlichen Seins verkörpert" (ebd. u. 145). Vorrangig und ausschlaggebend bleibt 
aber der Begriff der •Begegnung". In diesem Sinn ist auch das •überpersönlich- 
personale (göttliche) Du" (105) ein begegnendes Du, das den Menschen in der 
Unfaßbarkeit seines Geheimnisses liebend anruft und in dem der Mensch bei 



Im Spiegel der Zeit 468 

bleibender •Distanz" (ebd.) sich selbst, sein transzendentes Inbild erkennt. Im 
gleichen Sinn ist die letzte und unbedingte •Entscheidungsinstanz" (Gewissens- 
instanz, Handlungsinstanz) für den vom Wesen bestimmten Menschen zu verste- 
hen; für sie ist nicht mehr eine vorinitiatische moralische Norm maßgebend, son- 
dern eine aus der Seinserfahrung sprechende •übergeordnete Ganzheit" (45 f.). 

Mehr läßt sich darüber nicht sagen. Die Frage nach dem personalen Charakter 
des Göttlichen bleibt in der Schwebe. Das all-eine, strömende Leben zieht sich 
über die Erfahrung hinaus vor jedem weiteren Zugriff ins Geheimnis zurück. Aber 
sein Anruf verstummt nicht, selbst nicht mitten in der transzendenten Erfahrung, 
in der größten Nähe zu ihm, im Erleben des Einsseins. Ja, gerade hier wird der 
Mensch eingefordert. Die Erfahrung weist ihn in sein weltbedingtes Dasein zu- 
rück, nicht nur, um es fortan aus anderer Sicht zu leben, sondern auch um anderen 
den tieferen Sinn des Weltgeschehens, seiner Aufgaben und Geschicke, seiner 
Rätsel und Nöte zu erschließen und das überweltliche Leben zu bezeugen (38, 39, 
106 f. u. ö.). Wer das Göttliche erfahren hat, soll in der Welt sein Zeuge sein. 
Es klingt fast so wie im Evangelium. 

In der Tat glaubt Dürckheim, ein neues Evangelium zu verkünden. Mit der 
•Wende zum Initiatischen" ist nach ihm eine neue Zeit, eine neue Epoche angebro- 
chen, wie sie noch nie dagewesen ist. •Im Fortschreiten der initiatischen Entwick- 
lung vollzieht sich eine totale Wende im Wirklichkeitsbewußtsein des Menschen" 
(18). •Wird die zukunftsträchtige Zeit begreifen, was auf dem Spiel steht? Wird 
sie erkennen, daß ein neues Zeitalter anbricht, darin nach Jahrhunderten zuneh- 
mender Verdunklung die Morgendämmerung eines neuen Tages anbricht... Wird 
sie den Mut haben, dort wo das göttliche WESEN aller Dinge zur inneren Erfah- 
rung wird, ihm mehr zu vertrauen als Formen der Wahrheitsverkündigung, die 
sie nicht mehr versteht? Wird sie begreifen, daß es nicht nur um die Befreiung 
des Menschen zum Göttlichen hin, sondern um eine Befreiung des Göttlichen in 
den Menschen hinein geht?" (233) Wahrlich große Worte, ein hoher Anspruch. 
Wie gesagt, es klingt wie im Evangelium: •Die Zeit ist gekommen"! (18) Welche 
Antwort werden wir als Christen darauf geben? 

Friedrich Wulf SJ 

(Teil II dieses Diskussionsbeitrages erfolgt in Heft 1, 1977, dieser Zeitschrift.) 




