EINUBUNG UND WEISUNG

Trostbotschaft

Gedanken zu Jes 40, 1-8

Die adventlichen Lesungen der Liturgie verkiinden eine zweifache Botschaft: Ge-
richt und Trost. Die ermutigenden, tréstenden Texte sind meistens dem Buch
Deuterojesaja entnommen. Nun gehort zum prophetischen Wort ja immer die
bestimmte Situation, in die hinein es zu rufen ist. Nur so wird es lebendige, Not
wendende Botschaft. Wer in das Leben der Menschen von heute hineinhorcht,
wird leicht erkennen, wonach sie hungern und diirsten. Uberall zeigt sich als be-
sonderes Kennzeichen unserer Zeit (gewil nicht als einziges, aber doch als cin
sehr gewichtiges) eine schleichende, sich allenthalben breitmachende Resignation,
eine Entmutigung und Niedergeschlagenheit, bis hin zur voélligen Hoffnungs-
losigkeit und dem Gefiihl der Sinnlosigkeit. Kannte der Einzelne in seinem Le-
ben immer schon solche Zeiten lihmenden Niedergedriicktseins, in denen alles
nach Vergeblichkeit aussah, so scheint es sich heute dabei um eine Kollektivan-
fechtung zu handeln. Fiir diese Situation, nicht mehr fiir das Volk Israel im baby-
lonischen Exil, sondern fiir die heute Lebenden und nach Sinn, Kraft und Hoff-
nung Ausblickenden erklingt die Botschaft, dafl die Zeit des Trostes und des Tro-
stens gekommen sei. Gott trostet sein Volk, ,er ist der Gott allen Trostes” (2 Kor
1, 8); der erwartete Messias wird , Trost Israels® (Lk 2, 25-26) genannt, und der
Geist, den der Vater senden wird, ist nach den Worten der Pfingstsequenz der
»hochste Troster”.

Was ist damit gemeint? Was bedeutet , Trost”, wo er von Gott ausgesagt wird,
von ihm her kommt? Was tut Gott, wenn er sein Volk oder einen einzelnen Men-
schen tréstet? Trost im biblischen Sinn ist kein Verharmlosen von trostlosen Situa-
tionen, kein Ausweichen nach dem Spruch: ,Es ist doch nicht so schlimm®, kein
Wegschieben von Trostlosigkeit und Trostbediirftigkeit. Gottes Trost, sein Tro-
sten meint nach dem Alten und Neucn Testament vielmehr: mitten in der Trau-
rigkeit und Niedergeschlagenheit innere Festigkeit verleihen, Hoffnung wedken.,
so dafl der Mensch, wenn er sich im Grund seines trost-losen Herzens von Gott
anrithren 14t und seinen Zuspruch annimmt, getrost sein und gelassene Zuver-
sicht haben kann. Der biblische Trost ist ein helfendes, wiederherstellendes Ein-
greifen Gottes, oder mit einem Wort K. Rahners: ,Trost ist die von Gott ge-
schenkte Glaubenserfahrung des Getragenseins auch des scheinbar ausweglosen
und zerfallenden Daseins durch die Liebe Gottes in Christus®. Selbst menschliches
Trosten kann in diese Tiefe hinabreichen, vor allem dort, wo es seine Wurzeln im
Glauben hat. So schreibt etwa M. Horatczuk: , Jemanden trosten bedeutet nicht,
ihn zu beschwichtigen und seine Befiirchtungen wegzustreicheln, sondern es be-
deutet, ihm innere Festigkeit zu geben®.

All das ist mitzuhéren, wenn im Advent von Trost und trésten die Rede ist.



Einiibung und Weisung 470

Die Kapitel 40-55 des Buches Jesaja werden auch als Trostbuch Israels bezeichnet.
Das ist ihr Inhalt; eine Uberschrift trigt es nicht. Auch der Name des Propheten
ist ja nicht bekannt. Er tritt ganz zuriick hinter seiner Botschaft. Fines nur ist wich-
tig: sein Auftrag, dem darniederliegenden Volk im Namen Gottes Hoffnung zu-
zusprechen, Zuversicht zu wecken, innere Festigkeit zu geben.

Dieser namenlose Mensch, den Gott in seinen Dienst genommen hat, tragt viele
Namen. Sein Auftrag steht im Plural: ,Trostet, trostet mein Volk.“ Neben ihm
stehen alle, die in irgendeiner geschichtlichen Zeit an irgendeinem Ort von Gott
her Trost, Hoffnung und Licht in Traner, Verzweiflung und Dunkel getragen,
Verdorrtes wieder zum Aufblithen und Abgestorbenes wieder zum Leben erweckt
haben.

Gibt es sie auch heute, Menschen, die aus der Erfahrung mit Gott oder sogar
von ihm geschickt, Trost spenden, trosten? Es gibt sie, oft sehr verborgen, namenlos
wie der Trostprophet. Und dann wieder allen sichtbar als Zeichen der Hoffnung
und Zuversicht fiir viele, die an ihnen ablesen konnen, dafl es ,die Glaubens-
erfahrung des inneren Getragenseins durch Gott anch in scheinbar answeglosen
Situationen“ noch gibt, dafl Menschen aus ihr leben, Erstaunliches vollbringen
und sie weitertragen.

Der Trostprophet des Exils ist aber zunachst einer, der selbst noch des Trostes,
der Festigkeit bedarf. ,Er steht“, wie Westermann schreibt, ,in voller Solidaritat
mit seinem Volk. Nicht seine tiefere Erkenntnis der Lage, nicht sein vertranens-
volles Festhalten der Hoffnung anf eine Wende, nicht die Kraft seines Glaubens
sind es, die ihn zum Propheten machen. Er hat genauso gedacht und war genauso
mude und skeptisch wie seine Briider im Exil. Es war ein Wort von auflerhalb,
ein Befehl, der ihn zum Propheten machte wie die Propheten vor ihm auch. Alles,
was er zu sagen hat, hingt an diesem Wort und ist in ihm begriindet®. Auch er
mag die ganze Last und Spannung erfahren haben, die auf uns liegt, wenn uns
durch einen itbernommenen Dienst Worte und Taten aufgetragen sind, die durch
die Armut unseres Glanbens, die Diirre unseres Herzens, die Unreife unseres Le-
bens noch nicht gedeckt sind. Sollten wir dann schweigen? Nach dem Propheten-
buch nicht, sondern die Spannung aushalten, an ihr leiden, uns ihrer liuternden
Wirkung aussetzen und auf das Wort des Apostels vertrauen, dafl Gottes Kraft
auch und gerade in unserer Schwachheit am Werk ist. Eines allerdings ist wichtig.
daf} wir uns bewufit sind, in Dienst genommen zu sein und nicht im eigenen Na-
men zu sprechen.

Menschlicher Trost ist etwas sehr Briichiges; er driickt hdufig nur noch mehr
nieder, wie es etwa die Freunde Ijobs zur Geniige bewiesen haben. Gerade hier
erfahren wir Menschen unsere ganze Hilflosigkeit und Ratlosigkeit, mit der wir
bei allem guten Willen und aller Bereitschaft, zu horen und zu verstehen, vorein-
ander stehen. Es gibt eine Grenze, wo wir uns nicht mehr erreichen, nicht mehr
verstindlich machen konnen. Der wirksamste Trost ist dann ein schweigendes
Mit-Ausharren in der dem andern auferlegten Trostlosigkeit.

Damit stehen wir mitten in der Frage, wer kann trdsten? Sicher keiner, der sich
in eine heile Unangefochtenheit zuriickzieht, dem die Erfahrung des Dunkels, der
Not, der Hoffnungslosigkeit fehlt, der aus dieser Sicherheit herans vorschnell



Eindibung und Weisung 471

mit beschwichtigenden Trostworten bei der Hand ist. Ja, er wird damit zum
yheilen Verwunder® (Newell). Trosten, wahrhaft trosten kann nuar einer, der
selber das Dunkel und die Trostlosigkeit kennt und darin das Getragensein durch
die Liebe Gottes in Christus erfahren und innere Festigkeit gewonnen hat. Er ist
zum ,verwundeten Heiler“ geworden.

Aber nicht nur der Prophet des Trostbuchs trigt keinen Namen — und tragt
dadurch viele Namen —, auch der Rufende und Sendende bleibt in dieser Beru-
fungsgeschichte (V. 6-8) im Dunkel. ,Eine Stimme ruft. . . heifit es zweimal, und:
»Verkiinde!“ Es geht nur darum, daf} der Auftrag verstanden, aufgenommen und
weitergetragen wird. Der Rufende und der Horende und damit der Eingefor-
derte bleiben namenlos. Nur der Glaube erkennt in dem Anruf die Stimme Got-
tes, nur der Glaube baut auf die damit verbundene Ermichtigung, zu ermutigen
und Zuversicht zu wecken. Letztlich kann das nur Gott, aber er verfremdet sich
hinein in menschliche Worte und Schidksale, in alltigliche Situationen, in un-
scheinbare Begebenheiten.

All das erschopft sich nicht bei dem unbekannten Propheten der Exilszeit. In
derselben Verborgenheit ergeht der Auftrag weiter, solange wir Menschen auf
dem Weg sind, in die Irre gehen, schuldig werden und zu erliegen drohen. Im-
mer erfihrt dann einer die helfende, trostende Gegenwart Gottes und die damit
verbundene Sendung, weiterzutragen, was ithm zuteil warde — und dabei selbst
zuriickzutreten. ,Fiirwahr, du bist ein verborgener Gott, Gott Israels, ein Helfer!“
{Jes 45, 15). Die Verborgenheit und Unverstiandlichkeit seines Wirkens war nicht
nur eine alttestamentliche Eigenschaft Gottes, sie ist auch heute noch ein Kenn-
zeichen seiner Anrufe. Beim Trostpropheten hatte Gott sich hineinbegeben in die
Politik eines heidnischen Kdnigs. Heute verbirgt er sich anders in Kirche und
Welt wie im Leben des einzelnen Christen, aber er ruft und weckt nicht weniger
die Fihigkeit, in der Rat- und Trostlosigkeit schweigend mit-auszuharren und
neue Hoffnung zu wedken.

Die Botschaft des Propheten an das Volk in der Fremde, das sich von Gott ver-
lassen und vergessen glaubte, lautete: ,Zu Ende ist die Knechtschaft, gesiihnt die
Schuld . . .“ Von einer Wende ist also die Rede, vom Freiwerden, von Heimkehr.
Wie konnte diese Befreiung heute aussehen? Es geht nicht nur um eine Entlas-
sung aus duflerer Unfreiheit, es geht im tiefsten um ein Freiwerden von Abhin-
gigkeiten, von Zwingen und Verhaftungen, die in uns selber liegen oder die wir
anderen bewuft oder unbewufit auferlegen; es geht um das Durchtragen-Kénnen
von Konflikten und belastenden Situationen, ohne die Hoffnung zu verlieren, die
dem anderen und sich selbst eine Wandlung zutraut, auch wenn noch nichts dar-
auf hinweist; es handelt sich um die Heilung von innerer Zerrissenheit und Ge-
spaltenheit, von einem planlosen Sich-Treiben-Lassen durch die Anforderungen
des Tages, die wir dann doch nur halb erfiillen; es geht um die Uberwindung des
,Sich-nicht-Habens“ und darum ,,Sich-nicht-Gebens®, um die Kraft, anstehenden
Entscheidungen nicht auszuweichen, auch wenn sie Nachteile und Unannehmlich-
keiten bringen. Die Wende, von der die Trostbotschaft spricht, entbindet die ein-
geschlossenen Krifte, die uns vertrauen, lieben, vergeben, neu anfangen lassen.



Einibung und Weisung 472

»Zu Ende ist deine Unfreiheit, gesithnt deine Schuld .. .“ Hungern wir Men-
schen dieser Zeit nicht nach einer solchen Botschafi? Nach der Zusicherung, von
Gott angenommen zu sein, auch wenn wir schuldig geworden sind; nach der Er-
moglichung eines Neuanfangs, auch wo er nach menschlichem Ermessen zum Schei-
tern verurteilt ware und nur Vergeblichkeit und Verganglichkeit da ist: Gras,
das verdorrt, Blume, die verwelkt?

Worauf baut dieses Neue? Allein auf die Zusage Gottes, auf sein Verheiflungs-
wort. ,Aber das Wort unseres Gottes besteht in Ewigkeit.“ In dem Wort ,be-
stehen” klingt auch ,wirken”, ,leben®, ,erwecken® mit, das Schopferische des Got-
teswortes, ,das nicht leer zu mir zurlickkehrt, sondern wirkt, was ich will, und aus-
fihrt, wozu ich es sende” (Jes 55, 10-11).

»Wort Gottes“ war fir den Propheten das Wort der Schopfung, das Wort des
Bundes, das Wort der prophetischen Verheiflungen. Fir uns ist es das auch, aber
es ist noch mehr. Es ist das Wort, das Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt
hat, das in die Vergénglichkeit des Fleisches eingegangen ist, das mit-ausgeharrt
hat auch in der letzten Hinfalligkeit des menschlichen Daseins, im Tod, der fiir ilin
und auch fir uns zum Neuanfang wurde. Das menschgewordene Wort Gottes,
Jesus Christus, ist wirklich der , Trost ob allen Dingen®. Diese schopferische Kraft
ist eingestiftet und wirksam auch in unserem menschlichen Trost, wenn er wahrer
Trost ist.

Einer, der um dieses Ineinander von Trost und Trostlosigkeit, von Licht und
Dunkel, von Erfolglosigkeit und Neuanfang wufite, der wahrhaft ein ,verwunde-
ter Heiler” war, der es erfahren hat, inmitten aller Trilbsal von Gott getragen
zu sein, war Paulus. Er konnte darum wie kaum einer von seinen Mitaposteln
trosten. Sein Wort hat auch heute noch seinen tiberzeugenden Klang, als sei es
eben erst fiir uns gesprochen:

»~Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, der Vater
des Erbarmens und der Gott allen Trostes. Er trostet uns in all unserer Not,
damit auch wir die Kraft haben, alle zu trosten, die in Not leben, durch den
Trost, mit dem auch wir von Gott getrostet werden. Wie uns namlich die
Leiden Christi tiberreich zuteil geworden sind, so wird uns durch Christus
auch iiberreicher Trost zuteil. Sind wir aber in Not, so ist es zu eurem Trost
und Heil, und werden wir getrostet, so geschieht auch das zu eurem Trost;
er wird wirksam, wenn ihr die gleichen Leiden ertragt, die auch wir erdul-
den. Unsere Hoffnung fiir euch ist unerschiitterlich; wir sind sicher, daf} ihr
mit uns nicht nur an den Leiden, sondern auch am Trost teilhabt®.

2 Kor 1, 3-7

Marcella Welte OSB





