
EINÜBUNG UNDWEISUNG 

Trostbotschaft 

Gedanken zu Jes 40, 1-8 

Die adventlichen Lesungen der Liturgie verkünden eine zweifache Botschaft: Ge- 
richt und Trost. Die ermutigenden, tröstenden Texte sind meistens dem Buch 
Deuterojesaja entnommen. Nun gehört zum prophetischen Wort ja immer die 
bestimmte Situation, in die hinein es zu rufen ist. Nur so wird es lebendige, Not 
wendende Botschaft. Wer in das Leben der Menschen von heute hineinhorcht, 
wird leicht erkennen, wonach sie hungern und dürsten. Überall zeigt sich als be- 
sonderes Kennzeichen unserer Zeit (gewiß nicht als einziges, aber doch als ein 
sehr gewichtiges) eine schleichende, sich allenthalben breitmachende Resignation, 
eine Entmutigung und Niedergeschlagenheit, bis hin zur völligen Hoffnungs- 
losigkeit und dem Gefühl der Sinnlosigkeit. Kannte der Einzelne in seinem Le- 
ben immer schon solche Zeiten lähmenden Niedergedrücktseins, in denen alles 
nach Vergeblichkeit aussah, so scheint es sich heute dabei um eine Kollektivan- 
fechtung zu handeln. Für diese Situation, nicht mehr für das Volk Israel im baby- 
lonischen Exil, sondern für die heute Lebenden und nach Sinn, Kraft und Hoff- 
nung Ausblickenden erklingt die Botschaft, daß die Zeit des Trostes und des Trö- 
stens gekommen sei. Gott tröstet sein Volk, •er ist der Gott allen Trostes" (2 Kor 
1,3); der erwartete Messias wird •Trost Israels" (Lk 2, 25-26) genannt, und der 
Geist, den der Vater senden wird, ist nach den Worten der Pfingstsequenz der 
•höchste Tröster". 

Was ist damit gemeint? Was bedeutet •Trost", wo er von Gott ausgesagt wird, 
von ihm her kommt? Was tut Gott, wenn er sein Volk oder einen einzelnen Men- 
schen tröstet? Trost im biblischen Sinn ist kein Verharmlosen von trostlosen Situa- 
tionen, kein Ausweichen nach dem Spruch: •Es ist doch nicht so schlimm", kein 
Wegschieben von Trostlosigkeit und Trostbedürftigkeit. Gottes Trost, sein Trö- 
sten meint nach dem Alten und Neuen Testament vielmehr: mitten in der Trau- 
rigkeit und Niedergeschlagenheit innere Festigkeit verleihen, Hoffnung wecken, 
so daß der Mensch, wenn er sich im Grund seines trost-losen Herzens von Gott 
anrühren läßt und seinen Zuspruch annimmt, getrost sein und gelassene Zuver- 
sicht haben kann. Der biblische Trost ist ein helfendes, wiederherstellendes Ein- 
greifen Gottes, oder mit einem Wort K. Rahners: •Trost ist die von Gott ge- 
schenkte Glaubenserfahrung des Getragenseins auch des scheinbar ausweglosen 
und zerfallenden Daseins durch die Liebe Gottes in Christus". Selbst menschliches 
Trösten kann in diese Tiefe hinabreichen, vor allem dort, wo es seine Wurzeln im 
Glauben hat. So schreibt etwa M. Horatczuk: •Jemanden trösten bedeutet nicht, 
ihn zu beschwichtigen und seine Befürchtungen wegzustreichein, sondern es be- 
deutet, ihm innere Festigkeit zu geben". 

All das ist mitzuhören, wenn im Advent von Trost und trösten die Rede ist. 



Einübung und Weisung 470 

Die Kapitel 40-55 des Buches Jesaja werden auch als Trostbuch Israels bezeichnet. 
Das ist ihr Inhalt; eine Überschrift trägt es nicht. Auch der Name des Propheten 
ist ja nicht bekannt. Er tritt ganz zurück hinter seiner Botschaft. Eines nur ist wich- 
tig: sein Auftrag, dem darniederliegenden Volk im Namen Gottes Hoffnung zu- 
zusprechen, Zuversicht zu wecken, innere Festigkeit zu geben. 

Dieser namenlose Mensch, den Gott in seinen Dienst genommen hat, trägt viele 
Namen. Sein Auftrag steht im Plural: •Tröstet, tröstet mein Volk." Neben ihm 
stehen alle, die in irgendeiner geschichtlichen Zeit an irgendeinem Ort von Gott 
her Trost, Hoffnung und Licht in Trauer, Verzweiflung und Dunkel getragen, 
Verdorrtes wieder zum Aufblühen und Abgestorbenes wieder zum Leben erweckt 
haben. 

Gibt es sie auch heute, Menschen, die aus der Erfahrung mit Gott oder sogar 
von ihm geschickt, Trost spenden, trösten? Es gibt sie, oft sehr verborgen, namenlos 
wie der Trostprophet. Und dann wieder allen sichtbar als Zeichen der Hoffnung 
und Zuversicht für viele, die an ihnen ablesen können, daß es •die Glaubens- 
erfahrung des inneren Getragenseins durch Gott auch in scheinbar ausweglosen 
Situationen" noch gibt, daß Menschen aus ihr leben, Erstaunliches vollbringen 
und sie weitertragen. 

Der Trostprophet des Exils ist aber zunächst einer, der selbst noch des Trostes, 
der Festigkeit bedarf. •Er steht", wie Westermann schreibt, •in voller Solidarität 
mit seinem Volk. Nicht seine tiefere Erkenntnis der Lage, nicht sein vertrauens- 
volles Festhalten der Hoffnung auf eine Wende, nicht die Kraft seines Glaubens 
sind es, die ihn zum Propheten machen. Er hat genauso gedacht und war genauso 
müde und skeptisch wie seine Brüder im Exil. Es war ein Wort von außerhalb, 
ein Befehl, der ihn zum Propheten machte wie die Propheten vor ihm auch. Alles, 
was er zu sagen hat, hängt an diesem Wort und ist in ihm begründet". Auch er 
mag die ganze Last und Spannung erfahren haben, die auf uns liegt, wenn uns 
durch einen übernommenen Dienst Worte und Taten aufgetragen sind, die durch 
die Armut unseres Glaubens, die Dürre unseres Herzens, die Unreife unseres Le- 
bens noch nicht gedeckt sind. Sollten wir dann schweigen? Nach dem Propheten- 
buch nicht, sondern die Spannung aushalten, an ihr leiden, uns ihrer läuternden 
Wirkung aussetzen und auf das Wort des Apostels vertrauen, daß Gottes Kraft 
auch und gerade in unserer Schwachheit am Werk ist. Eines allerdings ist wichtig, 
daß wir uns bewußt sind, in Dienst genommen zu sein und nicht im eigenen Na- 
men zu sprechen. 

Menschlicher Trost ist etwas sehr Brüchiges; er drückt häufig nur noch mehr 
nieder, wie es etwa die Freunde Ijobs zur Genüge bewiesen haben. Gerade hier 
erfahren wir Menschen unsere ganze Hilflosigkeit und Ratlosigkeit, mit der wir 
bei allem guten Willen und aller Bereitschaft, zu hören und zu verstehen, vorein- 
ander stehen. Es gibt eine Grenze, wo wir uns nicht mehr erreichen, nicht mehr 
verständlich machen können. Der wirksamste Trost ist dann ein schweigendes 
Mit-Ausharren in der dem andern auferlegten Trostlosigkeit. 

Damit stehen wir mitten in der Frage, wer kann trösten? Sicher keiner, der sich 
in eine heile Unangefochtenheit zurückzieht, dem die Erfahrung des Dunkels, der 
Not, der Hoffnungslosigkeit fehlt, der aus dieser Sicherheit heraus vorschnell 



Einübung und Weisung 471 

mit beschwichtigenden Trostworten bei der Hand ist. Ja, er wird damit zum 
•heilen Verwunder" (Newell). Trösten, wahrhaft trösten kann nur einer, der 
selber das Dunkel und die Trostlosigkeit kennt und darin das Getragensein durch 
die Liebe Gottes in Christus erfahren und innere Festigkeit gewonnen hat. Er ist 
zum •verwundeten Heiler" geworden. 

Aber nicht nur der Prophet des Trostbuchs trägt keinen Namen • und trägt 
dadurch viele Namen -, auch der Rufende und Sendende bleibt in dieser Beru- 
fungsgeschichte (V. 6-8) im Dunkel. •Eine Stimme ruft..." heißt es zweimal, und: 
•Verkünde!" Es geht nur darum, daß der Auftrag verstanden, aufgenommen und 
weitergetragen wird. Der Rufende und der Hörende und damit der Eingefor- 
derte bleiben namenlos. Nur der Glaube erkennt in dem Anruf die Stimme Got- 
tes, nur der Glaube baut auf die damit verbundene Ermächtigung, zu ermutigen 
und Zuversicht zu wecken. Letztlich kann das nur Gott, aber er verfremdet sich 
hinein in menschliche Worte und Schicksale, in alltägliche Situationen, in un- 
scheinbare Begebenheiten. 

All das erschöpft sich nicht bei dem unbekannten Propheten der Exilszeit. In 
derselben Verborgenheit ergeht der Auftrag weiter, solange wir Menschen auf 
dem Weg sind, in die Irre gehen, schuldig werden und zu erliegen drohen. Im- 
mer erfährt dann einer die helfende, tröstende Gegenwart Gottes und die damit 
verbundene Sendung, weiterzutragen, was ihm zuteil wurde - und dabei selbst 
zurückzutreten. •Fürwahr, du bist ein verborgener Gott, Gott Israels, ein Helfer!" 
(Jes 45, 15). Die Verborgenheit und Unverständlichkeit seines Wirkens war nicht 
nur eine alttestamentliche Eigenschaft Gottes, sie ist auch heute noch ein Kenn- 
zeichen seiner Anrufe. Beim Trostpropheten hatte Gott sich hineinbegeben in die 
Politik eines heidnischen Königs. Heute verbirgt er sich anders in Kirche und 
Welt wie im Leben des einzelnen Christen, aber er ruft und weckt nicht weniger 
die Fähigkeit, in der Rat- und Trostlosigkeit schweigend mit-auszuharren und 
neue Hoffnung zu wecken. 

Die Botschaft des Propheten an das Volk in der Fremde, das sich von Gott ver- 
lassen und vergessen glaubte, lautete: •Zu Ende ist die Knechtschaft, gesühnt die 
Schuld ..." Von einer Wende ist also die Rede, vom Freiwerden, von Heimkehr. 
Wie könnte diese Befreiung heute aussehen? Es geht nicht nur um eine Entlas- 
sung aus äußerer Unfreiheit, es geht im tiefsten um ein Freiwerden von Abhän- 
gigkeiten, von Zwängen und Verhaftungen, die in uns selber liegen oder die wir 
anderen bewußt oder unbewußt auferlegen; es geht um das Durchtragen-Können 
von Konflikten und belastenden Situationen, ohne die Hoffnung zu verlieren, die 
dem anderen und sich selbst eine Wandlung zutraut, auch wenn noch nichts dar- 
auf hinweist; es handelt sich um die Heilung von innerer Zerrissenheit und Ge- 
spaltenheit, von einem planlosen Sich-Treiben-Lassen durch die Anforderungen 
des Tages, die wir dann doch nur halb erfüllen; es geht um die Überwindung des 
•Sich-nicht-Habens" und darum •Sich-nicht-Gebens", um die Kraft, anstehenden 
Entscheidungen nicht auszuweichen, auch wenn sie Nachteile und Unannehmlich- 
keiten bringen. Die Wende, von der die Trostbotschaft spricht, entbindet die ein- 
geschlossenen Kräfte, die uns vertrauen, lieben, vergeben, neu anfangen lassen. 



Einübung und Weisung 472 

•Zu Ende ist deine Unfreiheit, gesühnt deine Schuld ..." Hungern wir Men- 
schen dieser Zeit nicht nach einer solchen Botschaft? Nach der Zusicherung, von 
Gott angenommen zu sein, auch wenn wir schuldig geworden sind; nach der Er- 
möglichung eines Neuanfangs, auch wo er nach menschlichem Ermessen zum Schei- 
tern verurteilt wäre und nur Vergeblichkeit und Vergänglichkeit da ist: Gras, 
das verdorrt, Blume, die verwelkt? 

Worauf baut dieses Neue? Allein auf die Zusage Gottes, auf sein Verheißungs- 
wort. •Aber das Wort unseres Gottes besteht in Ewigkeit." In dem Wort •be- 
stehen" klingt auch •wirken", •leben", •erwecken" mit, das Schöpferische des Got- 
teswortes, •das nicht leer zu mir zurückkehrt, sondern wirkt, was ich will, und aus- 
führt, wozu ich es sende" (Jes 55, 10-11). 

•Wort Gottes" war für den Propheten das Wort der Schöpfung, das Wort des 
Bundes, das Wort der prophetischen Verheißungen. Für uns ist es das auch, aber 
es ist noch mehr. Es ist das Wort, das Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt 
hat, das in die Vergänglichkeit des Fleisches eingegangen ist, das mit-ausgeharrt 
hat auch in der letzten Hinfälligkeit des menschlichen Daseins, im Tod, der für ihn 
und auch für uns zum Neuanfang wurde. Das menschgewordene Wort Gottes, 
Jesus Christus, ist wirklich der •Trost ob allen Dingen". Diese schöpferische Kraft 
ist eingestiftet und wirksam auch in unserem menschlichen Trost, wenn er wahrer 
Trost ist. 

Einer, der um dieses Ineinander von Trost und Trostlosigkeit, von Licht und 
Dunkel, von Erfolglosigkeit und Neuanfang wußte, der wahrhaft ein •verwunde- 
ter Heiler" war, der es erfahren hat, inmitten aller Trübsal von Gott getragen 
zu sein, war Paulus. Er konnte darum wie kaum einer von seinen Mitaposteln 
trösten. Sein Wort hat auch heute noch seinen überzeugenden Klang, als sei es 
eben erst für uns gesprochen: 

•Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, der Vater 
des Erbarmens und der Gott allen Trostes. Er tröstet uns in all unserer Not, 
damit auch wir die Kraft haben, alle zu trösten, die in Not leben, durch den 
Trost, mit dem auch wir von Gott getröstet werden. Wie uns nämlich die 
Leiden Christi überreich zuteil geworden sind, so wird uns durch Christus 
auch überreicher Trost zuteil. Sind wir aber in Not, so ist es zu eurem Trost 
und Heil, und werden wir getröstet, so geschieht auch das zu eurem Trost; 
er wird wirksam, wenn ihr die gleichen Leiden ertragt, die auch wir erdul- 
den. Unsere Hoffnung für euch ist unerschütterlich; wir sind sicher, daß ihr 
mit uns nicht nur an den Leiden, sondern auch am Trost teilhabt". 

2 Kor 1, 3-7 

Marcella Weite OSB 




