
BUCHBESPRECHUNGEN 

Hl. Schrift 

Hengel, Martin: Juden, Griechen und 
Barbaren. Aspekte der Hellenisierung 
des Judentums in vorchristlicher Zeit. 
Stuttgart, Verlag Katholisches Bibel- 
werk 1976 (Stuttgarter Bibelstudien 
76). 187 S., kart. DM 18,-. 

Die Arbeiten des Tübinger evangelischen 
Theologen zeichnen sich immer aus durch 
ein fast beispielloses Fachwissen, durch eine 
klare Sprache und durch eine theologische 
Reife, die im modernen Denken und Arbei- 
ten ganz und gar den traditionellen dirist- 
lichen Glauben vertritt. Vorliegende Arbeit 
kann als eine Zusammenfassung (und Wei- 
terführung) seiner dickbändigen Studien 
über die •Zwischenzeit" (zwischen AT und 
NT) gelten. 

Das für uns wichtige Grundergebnis ist 
folgendes: Während Autoren aus zweiter 
Hand immer noch gegen eine •Hellenisie- 
rung des Christentums" zu Felde ziehen - 
als sei durch den griechisch-römischen Ein- 
fluß die Urbotschaft Jesu verfälscht worden 
-, zeigt Hengel an unzähligen Beispielen, 
daß das vorchristliche Judentum innerhalb 
und außerhalb Palästinas •aufs Ganze ge- 
sehen" •als hellenistisches Judentum be- 
zeichne^)" werden kann (174 f.) Hengel 
zeigt dies hauptsächlich am politischen, 
sozialen und kulturellen Hintergrund. Aber 
auch das Eindringen hellenistischer Geistig- 
keit in die literarischen, philosophischen, 
sprachlichen und religiösen Fragen wird an- 
gedeutet. 

Natürlich ist der Autor nicht so fixiert, 
nun eine Weiß-Zeichnung (die jüdische 
Welt zur Zeit Jesu war schon •hellenisiert") 
der umgekehrten Schwarz-malerei (Helle- 
nismus als Abfall) entgegenzusetzen. Be- 
griff und Vorgang •Hellenisierung" sind 
vielschichtig und kompliziert; man wird 
darum bei jedem Einzelfall neu hinschauen 
müssen, ob ein theologischer Begriff des NT 
aus einem nicht-hellenisierten hebräischen 
Denken stammt, oder ob in ihm die Welt 
des ganzen Mittelmeerraumes weiter- 
schwingt, oder ob darin gar eine Opposition 

gegen nicht-jüdisches Denken zum Aus- 
druck kommt. Um es an einem Zitat zu zei- 
gen. Hengel macht sich lustig über die Gno- 
sis-Forscher, die im Neuen Testament den 
Einfluß einer vorchristlichen Gnosis fest- 
stellen wollen: •Man hat zuweilen den 
Eindruck, daß manche Gnosisforscher 
durch eine allzu intensive Beschäftigung 
mit ihrer diffizilen Materie den Sinn 
für die Realitäten der Geschichte, zu denen 
vor allem die Chronologie der Quellen ge- 
hört, verloren haben. Dem Gnostiker ist es 
zu verzeihen, wenn er weder Zeit noch 
Stunde kennt, dem Historiker nicht (143, 
Anm. 66)". 

Wer sich etwas mit den heutigen Fragen 
der Spiritualität beschäftigt, wird wissen, 
welch fundamentale Einsichten aus einer 
solchen (und anderen) exakten Feststellung 
zu entnehmen sind. /• Sudbrack SJ 

Schneider, Gerhard: Parusiegleichnisse 
im Lukas-Evangelium (SBS 74). Stutt- 
gart, KBW-Verlag 1975. 106 S., kart. 
DM 14,80. 

Obwohl die Naherwartung Jesu bereits im 
19. Jahrhundert wiederentdeckt wurde und 
obwohl seitdem (nach einem Wort von H. 
U. v. Balthasar) das eschatologische Büro 
in der Theologie ständig Überstunden 
macht, geht die Diskussion über die so ent- 
standenen Probleme weiter. Neu umstritten 
ist dabei vor allem die besondere Form der 
Parusie-Erwartung, die der Evangelist Lu- 
kas geprägt hat. Conzelmann, Grässer, 
Bornkamm und andere sprechen von einer 
Preisgabe der Naherwartung durch Lukas: 
bei ihm trete der Heilsplan Gottes an ihre 
Stelle, der Geist mache die Terminfragen 
überflüssig, das apokalyptische Ende trete 
in die ferne Zukunft usw. Andere Exegeten 
hingegen, z. B. Bartsch, Hegermann, Küm- 
mel halten dies nicht für korrekt genug. 
Sie meinen, daß bei Lukas die Naher- 
wartung nicht völlig aufgegeben sei, sie ha- 
be aber ihren drängenden Charakter etwas 



Buchbesprechungen 474 

verloren und die Gegenwart werde stärker 
als Heilszeit betont (14). 

Der Autor gibt sich weder mit der Aus- 
kunft zufrieden, Lukas habe noch einige 
Texte übernommen, die eigentlich nicht in 
sein Gesamtkonzept paßten. Aber auch der 
Auffassung, das Nebeneinander von zu- 
rückgedrängter Naherwartung und betonter 
Nähe der Parusie liege gerade in der Ab- 
sicht des Evangelisten, begegnet er kritisch 
(16). Vers für Vers untersucht er nun die 
Parusie-Gleichnisse aus der •Logien"-Tra- 
dition, den lukanischen Markus-Stoff sowie 
das Sondergut des Evangelisten Lukas, ein- 
schließlich seiner Apostelgeschichte. Er 
kommt zu folgendem Ergebnis: Das Bild 
der lukanischen Parusie-Aussagen ist ein- 
heitlich. Es läßt sich zeigen, daß der Evan- 
gelist alle Zusagen über die Nähe der Pa- 
rusie, die ihm die Überlieferung vermittel- 
te, entweder durch Streichung getilgt oder 
aber durch Neuinterpretation abgeändert 
hat (91). Lukas bemüht sich vor allem, 
die Verzögerung der Parusie systematisch 
zu begründen sowie ihre Erwartung zu 
•individualisieren", wobei er jedoch an der 
allgemeinen und umfassenden Parusie als 
Tatsache festhält. 

Trotz aller Verteidigung der lukanischen 
Spiritualität sowie ihrer Aktualität gibt 
Seh. jedoch zu, die eigentliche Parusie müs- 
se - vielleicht über Lukas hinausgehend - 
neu ausgelegt und mit Inhalt gefüllt wer- 
den. Leider konnte er die neuesten Denk- 
Modelle und Spekulationen zu dieser Fra- 
ge, die von G. Greshake und G. Lohfink 
vorgelegt wurden, noch nicht berücksichti- 
gen (vgl. unsere Besprechung in dieser Zeit- 
schrift 49 [1976], 152). 

F. J. Steinmetz S] 

Werkstatt Bibelauslegung. Bilder - In- 
terpretationen • Texte. Stuttgart, Ka- 
tholisches Bibelwerk 1976. 136 S., geb. 
DM 24,-. 

Der modische Titel •Werkstatt" soll und 
wird nicht bloß die Neugier der Leser her- 
ausfordern. Er entspricht einfach der au- 
genblicklichen Situation der Bibelausle- 
gung, die auf viele den Eindruck einer 
Werkstatt macht, wo gesägt und zerschnit- 
ten wird, wo Späne herumfliegen und die 

Bruchstücke scheinbar ungeordnet herum- 
liegen. 

Wie aber kommt der Bibelwissenschaftler 
zu seinen Aussagen? Wie geht er eigentlich 
an den Bibeltext heran? Auf diese oft ge- 
stellten Fragen versucht dieses Buch mög- 
lichst anschauliche Antworten zu geben. Ei- 
ne ganze Reihe der heute üblichen exegeti- 
schen Methoden werden anhand von 22 be- 
deutungsvollen Texten aus dem Alten und 
Neuen Testament pädagogisch einprägsam 
vorgestellt. (Vom Urteil über die Schlange 
in Genesis 3 bis zur Jordan-Überschreitung 
in Josua 3 und 4, von der Geburt Jesu in 
Lukas 2 bis zum Pfingstbericht in Apg 2 
und zur vielumrätselten Aussage von 1 Kor 
4,6). Das Glossar im Anhang erläutert 
schließlich noch einmal die einschlägigen 
Fach-Ausdrücke, die bei der Auslegung der 
Texte eine Rolle spielten (wie z. B. Einzel- 
exegese, Formgeschichte, Gattung, Histori- 
sche Kritik, Religionsgeschichtlicher Ver- 
gleich, Sage usw.), wobei jeweils auf die 
entsprechenden biblischen Beispiele verwie- 
sen wird. Insgesamt gewiß ein interessan- 
ter Einblick in die Werkstatt eines moder- 
nen Bibelauslegers, der für Schulungen und 
Seminare geeignet ist. 

Allerdings gilt dies nicht ohne jeden Vor- 
behalt. •Die Beispiele behandeln nur Teil- 
aspekte. Sie wollen und können nicht die 
Gesamtaussage und die theologische Bot- 
schaft der angeführten Bibeltexte erheben", 
so heißt es aus gutem Grund schon im Vor- 
wort. Infolgedessen hat der Leser oft das 
Gefühl, vor der fleißigen Arbeit eines 
Fresken-Restaurators zu stehen. Er erfährt 
gewiß viel über literarische Schichten, Mo- 
tiv-Vergleiche und Kompositionstechniken 
der biblischen Autoren. Wie weit ihm dies 
allein jedoch hilft, ihre alten •Gemälde" zu 
bewundern und sich mit ihren Aussagen 
existenziell zu identifizieren, bleibt m. E. 
fragwürdig, zumal gelegentlich Fragen 
aufgeworfen werden, die keine befriedigen- 
de Antwort erhalten (wie z. B. die Publi- 
city-Show S. 93), oder wenn unglücklich 
formuliert wird, es gehe nicht um tatsäch- 
lich Geschehenes (wie z. B. S. 13). Sind die 
Herausgeber vor dieser gewiß schwierigsten 
(!), aber unbedingt notwendigen Aufgabe 
heutiger Bibelauslegung zurückgewichen 
oder zeigte sich hier •in der Beschrän- 
kung der Meister"? 

F. J. Steinmetz SJ 



Buchbesprechungen 

Theologie 

Brunner, August: Dreifaltigkeit. Perso- 
nale Zugänge zum Geheimnis. Einsie- 
deln, Johannes Verlag 1976. 139 S., 
kart. DM 19,-. 

Es ist eine Tatsache, daß das Geheimnis 
des dreifaltigen Gottes als solches in der 
gelebten christlichen Frömmigkeit eine 
nicht gerade sonderlich große und deutli- 
che Rolle spielt. Wohl stehen vom Ge- 
heimnis der Menschwerdung Gottes in 
Christus Jesus her die drei göttlichen Per- 
sonen je in ihrer Eigenart im Bewußtsein 
des Glaubenden: Der Vater hat seinen 
Sohn für uns dahingegeben, der Sohn hat 
uns durch sein Leiden und Sterben erlöst, 
der Heilige Geist führt im Getauften und 
aus dem Glauben Lebenden das Werk 
Christi fort. Aber diese heilsgeschichtliche 
(•ökonomische") Sicht der Dreifaltigkeit 
hat kaum Beziehung zur innergöttlichen 
(•immanenten") Dreifaltigkeit. Ober diese 
wird wenig nachgedacht. An ihre Stelle ist 
einfachhin der eine, einzige, im Grund in 
sich ungeschiedene •Gott" getreten. Vor 
allem heute. Nicht die Frage des dreifalti- 
gen Gottes, sondern die Gottesfrage über- 
haupt nimmt alles Bemühen und Suchen - 
auch des Christen - in Anspruch. Das 
hängt nicht zuletzt mit der theologischen 
Lehrüberlieferung zusammen. Der Trak- 
tat über die Dreifaltigkeit handelte bis- 
her isoliert über das innergöttliche Leben, 
d. h. über die Beziehung der drei göttli- 
chen Personen zueinander. Erst im Trak- 
tat über die Menschwerdung und Erlösung 
kam das heilsgeschichtliche Wirken des 
dreifaltigen Gottes, sein Wirken •nach 
außen", zur Sprache. Beide Traktate wa- 
ren kaum miteinander verbunden. 

Wo hat in dieser theologie- und fröm- 
migkeitsgeschichtlichen Situation das vor- 
liegende Buch seinen Ort? Es handelt pri- 
mär von der •immanenten Trinität", von 
den Beziehungen der drei göttlichen Per- 
sonen zueinander. Die Frage nach dem 
Verhältnis (oder sogar der Einheit) vom 
Geheimnis des innergöttlichen Lebens zum 
Wirken des dreifaltigen Gottes •nach 
außen" wird nur hin und wieder gestreift, 
ist aber nicht sein eigentliches Thema, dar- 
um auch nicht die heute die Theologie so be- 

475 

drängenden Fragen nach der •Veränder- 
lichkeit Gottes", •nach dem Schmerz" oder 
der •Reue Gottes" usw. Aber indem der 
Verfasser, entsprechend seinem ganzen 
schriftstellerischen Lebenswerk, vom ana- 
logen Begriff des personalen Seins - als 
Selbstsein und als Mitsein • ausgehend 
und in dessen Überstieg zum Absoluten 
neue Zugänge zum Verständnis der gött- 
lichen Personen untereinander, zur inner- 
göttlichen Gemeinschaft und Einheit 
schafft, erhält dieses Geheimnis wieder 
eine viel unmittelbarere Bedeutung für das 
Glaubensleben, zunächst für ein tieferes 
Verhältnis zu Gott, aber auch für das 
Wirklichkeitsverständnis im ganzen und 
speziell für den Ausgleich der Spannung 
zwischen dem Selbstsein und dem Mitsein 
der menschlichen Person und damit für die 
Selbstfindung und Selbstentfaltung des 
Menschen als Individuum und als gesell- 
schaftliches Wesen. - Ein Buch, das Mit- 
denken verlangt, aber eben so das reli- 
giöse und christliche Leben sehr bereichern 
kann. F. Wulf SJ 

Wiederkehr, Dietrich: Perspektiven der 
Eschatologie. Zürich-Einsiedeln-Köln, 
Benziger Verlag 1974. 315 S., kart. 
DM/Fr. 36,80. 

In Fortsetzung seiner christologischen Ent- 
würfe (z. B. in: Mysterium Salutis 3, 1: 
•Entwurf einer systematischen Christolo- 
gie"), die allgemein Beifall fanden, legt 
der Schweizer Kapuzinerprofessor eine 
•eschatologische Theologie" vor, womit er 
zugleich den gesamten christlichen Glau- 
ben neu zu formulieren versucht. Was in 
der liberalen Theologie (A. Schweitzer) be- 
gonnen hatte, was durch die Existenztheo- 
logie (R. Bultmann) als Aufgabe gestellt 
wurde, ist längst allgemein anerkannt 
worden: Die Eschatologie, die •Lehre von 
den letzten Dingen, Tod, Gericht, Ewig- 
keit", ist keine Schlußstrecke des theologi- 
schen Weges, sondern bestimmt die gesamte 
Theologie und den gesamten Glauben. 
Wiederkehr stellt dies in einer Art System- 
entwurf dar: die Fragestellung; das Chri- 
stusgeschehen; der Schritt vom Neuen Te- 
stament in die Zeit der Kirche hinein; das 



Buchbesprechungen 476 

Verhältnis von Gnade und Freiheit, und 
damit von Gott und Welt, von Auferste- 
hung und Kreuz; die Kirche; die Entschei- 
dung des einzelnen; das Verhältnis vom 
Individuum zur Gemeinschaft, zur Welt; 
und dann nochmal die Grundthese: Das 
Eschaton, das endgültige Heil ist ebenso 
schon Gegenwart, wie es die Gegenwart 
aufhebt. 

Wiederkehr beweist, daß man in der 
modernen Sprache klar und systematisch 
denken kann; er zeigt, daß es ganz und gar 
nicht um Überbordwerfen alter Wahrhei- 
ten geht, sondern um ein Neuerringen und 
Verlebendigen des Glaubens an Gott in Je- 
sus. Die Ausgewogenheit ist ein hervorste- 
chendes Merkmal seines Buches. Fast alle 
Kapitel versuchen von falschen Einseitig- 
keiten zur Mitte zu finden. Zeitverschiebung 
ist z. B. eine der wichtigsten Einsichten; daß 
nämlich die Zukunft schon Gegenwart ist, 
aber keine solche Gegenwart, die wir schon 
in Besitz hätten und die den Menschen ent- 
binden würde, an einer neuen, besseren Zu- 
kunft zu arbeiten. •Nur dann kann ja die 
absolute Zukunft ihre kritische Wirkung 
auf die bestehenden, erreichten oder noch 
erstrebten Ziele ausüben, wenn sie nicht 
einfach damit gleichgesetzt wird". In allen 
Ausführungen wird die Gestalt Jesu Chri- 
sti immer deutlicher zur Mitte der Theo- 
logie. 

Ein Sachregister fehlt, und das Inhalts- 
verzeichnis ist so abstrakt, daß man die gut 
gegliederten Kapitel studieren muß, um 
Auskunft über ihren Inhalt zu erhalten. 
Diese und die weitere Feststellung, daß die 
systematische Kraft des Autors gelegentlich 
die aktuelle Brisanz seiner Gedanken über- 
deckt, soll als eine Art Wunsch nach einer 
Fortführung und einem Ausbau dieser 
wichtigen •Perspektiven der Eschatologie" 
angemeldet sein. /. Sudbrack S] 

Altenähr, Albert: Dietrich Bonhoeffer 
- Lehrer des Gebets. Grundlagen für 
eine Theologie des Gebets bei Diet- 
rich Bonhoeffer. Würzburg, Echter 
Verlag 1976 (Studien zur Theologie des 
geistlichen Lebens, Bd. VII). 284 S., 

kart. DM 29,-. 

Erstaunt ist der Leser vor allem anderen, 
daß in der Flut der Bonhoeffer-Literatur 
dieses Buch erst jetzt - und überdies von 

einem Benediktiner - geschrieben wurde. 
Es ist, als habe man bisher die Seele die- 
ses evangelischen Theologen und Märty- 
rers vergessen und nur seinen Leib •anato- 
misiert", der unter Außerachtlassung des 
Betens nur Leichnam sein kann. Beten, im 
strengen christlichen Sinn, der Bitte und 
Fürbitte einschließt, war für Bonhoeffer 
selbstverständliche Voraussetzung seiner 
extrem klingenden Welttheologie. Beten 
war für Bonhoeffer auch lebendiges Tun, 
wie Altenähr im ersten Kapitel zeigt. Ge- 
rade die Tegeler Gefängnisbriefe, die man 
für ein atheistisches Christentum in An- 
spruch nahm, bezeugen eine kindliche 
Selbstverständlichkeit des Bittens und Für- 
bittens. Theologisch ist dies grundgelegt 
(2. Kap.) in der für Bonhoeffer typischen 
Christozentrik. Weil Christus - deshalb ist 
Gott in seiner Freiheit nicht im Je-Jetzt 
von existentieller oder dialektischer Will- 
kürlichkeit zu treffen, sondern hat in seiner 
Treue sich an sein Wort, an Jesus, ge- 
bunden. Weil Christus - deshalb ist 
auch der Christ in diese Welt hinein 
gebunden; die Ausflucht ins Ewige, die 
andere Religionen suchen, ist ihm verwehrt. 
Auch die Überlegungen über den betenden 
Menschen (3. Kap.) sind von der Christo- 
zentrik beherrscht. Bonhoeffer wehrt sich 
nicht nur gegen die Identifikation des Glau- 
bens mit •religiösem Erleben". In einer 
vorsichtigen Polemik gegen Karl Barth zeigt 
er auch, daß ein reflexives Zurückgehen in 
den Akt des Glaubens dem betenden 
Grundtun des Menschen nicht gerecht wer- 
den kann. Gerade Beten ist zuerst einmal 
Bei-Gott-Sein als dem Anderen, nicht als 
einem Objekt, sondern als dem freien Sub- 
jekt. Deshalb spricht Bonhoeffer auch ge- 
gen den Versuch, in der Erfahrung einen 
zweiten Kanon für Beten aufzustellen, ein 
bewußtes •Nein!, sondern der Herr der 
Schrift und das via Kirche: Predigt!" 

Jesus Christus, und nicht eine modische 
Geste, ist auch der Grund für die •Welt- 
haftigkeit" des Betens Bonhoeffers. Die Un- 
terscheidung von Letztem und Vorletztem 
(ähnlich der von actus directus und indi- 
rectus) zeigt, wie sehr die totale Transzen- 
denz Gottes und die totale Welthaftigkeit 
(etsi Deus non daretur - so als ob es kei- 
nen Gott gäbe) zusammengehören (4. Kap.). 
Im Gebet, als der Hinwendung zum Letz- 
ten, läßt der Mensch Gott völlige Freiheit 



Buchbesprechungen 477 

gegenüber der Welt; und deshalb ist aucli 
das Tun in der Welt, das Vorletzte, dem 
Menschen freigegeben. Aber die Tat in der 
Welt bewahrt umgekehrt das Gebet vor der 
Flucht in die Innerlichkeit und vor der 
magischen Gleichsetzung von Gott und 
Welt. - Das letzte Kapitel geht der •Ge- 
betsübung" nach: •Bibel und Zucht als Füh- 
rer in die Gebetsübung", und stellt die 
Rolle des Wortes (von außen her gesagt 
und deshalb diszipliniert zu hören) heraus. 

Diese erste umfassende Arbeit über das 
Gebet bei Bonhoeffer zeichnet als längst 
fällige Bestandsaufnahme das Bild eines 
Mannes, der wie nur wenige die Synthese 
des Christlichen zugleich gelebt und ge- 
lehrt hat. Das Buch läßt zwar manche Fra- 
gen offen. Wie verhält sich Bonhoeffers 
Drang nach indischer Religiosität zu seiner 
Christozentrik, zu seiner Worterfahrung 
in der Schrift, zu seiner, aus Musikali- 
tät geborenen Hinneigung zum evange- 
lischen Liedgut? Ist die Liebe zu den 
Tageslosungen nicht doch nur ein sentimen- 
tales Überbleibsel oder ein Ersatz für Bes- 
seres? Ist Bonhoeffer vom Verdacht der 
vorschnellen christlichen Vereinnahmung 
des Alten Testaments freizusprechen? Die 
Synthese von Weltlichkeit und Gebetsin- 
nigkeit muß auf ihre Tragfestigkeit befragt 
werden. Die Entwicklungsstufen in Bon- 
hoeffers Gebetsleben mit äußeren Einflüssen 
und inneren Entscheidungen lassen sich 
wohl noch deutlicher markieren und für 
die Gebetstheologie fruchtbar machen. 

Doch für alle Fragen hat Altenähr unse- 
rer Meinung nach einen sicheren Ausgangs- 
punkt geschaffen. Hoffentlich gelingt es ihm, 
dem Gespräch mit Bonhoeffer einen neuen 
(und sicher besseren) Impuls als den der 
•Theologie nach dem Tode Gottes" zu 
geben. Ein knappes, aber gutes Register, 
die breit aufgefächerten Stellennachweise 
im Opus Bonhoeffers und nicht zuletzt eine 
leicht lesbare Sprache machen es den Nach- 
folgern Altenährs leicht, das Gespräch fort- 
zusetzen. /. Sudbrack SJ 

Weite, Bernhard: Zeit und Geheimnis. 
Philosophische Abhandlungen zur Sa- 
che Gottes in der Zeit der Welt. Frei- 
burg-Basel-Wien, Herder 1975. 325 S., 

Ln. DM 58-. 

In Fortschreibung des 1965 erschienenen 
Sammelbandes •Auf der Spur des Ewigen" 

konnte Weite durch sein neues Werk dem 
dringend notwendigen Gespräch zwischen 
Philosophie und Theologie, von dem in 
seinem Interview mit H. G. Koch über 
•Atheismus oder verborgene Religion?" 
(Herderkorr., April 1976, S. 199) die Rede 
ist, neuen Auftrieb geben. Fortschreibung 
bedeutet zugleich Weiterentwicklung. Der 
Untertitel damals und jetzt kennzeichnet 
sie. Seit den •Philosophischen Abhandlun- 
gen über verschiedene Gegenstände der 
Religion und der Theologie" haben neue 
geistige Impulse und Strömungen, neue 
Formen des Positivismus und der analyti- 
schen Sprachphilosophie, nicht zuletzt die 
kritische Theorie der Frankfurter Schule 
den Theologen wie den Philosophen här- 
ter mit •der Zeit der Welt" konfrontiert. 
Weite, dessen ureigenes Terrain seit je 
die Grenzfragen zwischen Vernunft und 
Glaube, Philosophie und Theologie ist, be- 
kennt sein betroffenes Interesse an dieser 
unserer Gegenwart. Damit stellt sich ihm 
die neue Aufgabe: von den Fragehorizon- 
ten der Zeit aus in verschiedenen Denkan- 
läufen auf das Geheimnis hinzuweisen, 
•den tief gestörten Beziehungen der Zeit 
zum Geheimnis Gottes und zur Gottesoffen- 
barung in Jesus nachzugehen" (7). 

Eingeleitet wird das Werk mit 4 Unter- 
suchungen des grundlegenden Verhältnis- 
ses von Zeit und Geschichte zum mensch- 
lich personalen Leben. Der 2. Teil versucht 
eine Gegenwartsanalyse, bei der über die 
behutsam-sensible Diagnose hinaus Hin- 
weise gegeben werden auf mögliche The- 
rapien (unter ihnen eine Neuentdeckung 
des Kultes). Dabei bleibt die Sache der Re- 
ligion Hintergrund oder auch Fluchtpunkt 
für das Befragen der Zeit. Zum eigentli- 
chen Thema werden Gott und Religion im 
3. Teil, wo sich W. so aktuellen Themen 
wie dem Atheismus und der Selbstentfrem- 
dung bzw. Befreiung des Menschen stellt, 
wo er neue Ansätze sucht für die Gottes- 
frage (so in dem wichtigen Beitrag •Ver- 
such zur Frage nach Gott", 124-139), aber 
auch neue Wege für eine religiöse Sprache, 
•die womöglich den neuen Fragestellun- 
gen besser entsprechen könnten" (8). 

Dabei bleibt der ältere Grund mit dem 
bewährten Gedanken der •Teilnahme" le- 
bendig, wenn er auch streckenweise über- 
lagert wird von der •Denkfigur der Aus- 
einandersetzung". Wie sehr damit fortge- 



Buchbesprechungen 478 

setzte Bemühung um das Erbe verlangt ist, 
um die Vergangenheit, die in Verwand- 
lung weiter zu uns spricht, zeigt namentlich 
der 4. Teil. Hier zeigt sich W. als der mei- 
sterhafte Interpret, der wie wenige in das 
Verständnis der großen Denker von der 
Antike bis zur Moderne einzuführen ver- 
steht. Thomas von Aquin, Hegel und Hei- 
degger tauchen als •Väter" seines Denkens 
auf, gedeutet im Licht des Heute und - 
über das Thema Gott - ins Gespräch ge- 
bracht mit uns Heutigen. Wenn dieser Teil 
als Herzstück des Bandes gelten darf, so 
als dessen vielleicht bedeutsamster Bei- 
trag der hier erstmals veröffentlichte Auf- 
satz über Heideggers Gottsuche. - Der 5. 
Teil endlich rückt die Sache der christlichen 
Theologie unmittelbar in den Blick. Wel- 
ches ist der Sinn der Wahrheit im Bereich 
des christlichen Glaubens? Was macht die 
Krisis der Christologie aus? (eine Fortset- 
zung des entsprechenden Beitrags in •Auf 
der Spur des Ewigen"). Damit schließt W. 
den Bogen, der sich in jeder Einzelanalyse 
über die wechselseitige Herausforderung 
philosophischen Denkens und christlichen 
Glaubens spannt und von allgemeinen Fra- 
gen der Philosophie bis in den Kern des 
Christlichen reicht. 

Das Faszinierende und Kostbare an die- 
sem bedeutenden Werk scheint mir nicht 
nur W.'s ungewöhnliche Spürkraft, mit 
der er in allem geschichtlichen Wandel un- 
verkürzt das Bleibende aufdeckt, nicht nur 
die in langem, stillen Nachdenken gereifte 
Sprache, die es versteht, schwierigste Gedan- 
kengänge zu entflechten und ohne Substanz- 
verlust weiterzureichen, sondern die Glut 
und Kraft des Geistes, der in den vielfälti- 
gen Spannungen das Sein selbst aushält. 
Das vielleicht macht ihn zu einem der be- 
rufensten Deuter Heideggers. Das auch 
setzt ihn instand, in unserer so kurzatmi- 
gen Zeit Brücken zu bauen vom •alten 
Gott" zu einem •nach-metaphysischen 
Gott", den heute unzählige suchen und nur 
wenige benennen können. 

C. Bamberg OSB 

Peters, Tiemo Rainer: Die Präsenz des 
Politischen in der Theologie Dietrich 
Bonhoeffers. Eine historische Untersu- 
chung in systematischer Absicht. Mün- 
chen, Chr. Kaiser Verlag; Mainz, Mat- 
thias-Grünewald-Verlag 1976 (Abtig.: 

Systematische Beiträge Nr. 18), 224 S., 
Snolin DM 25,-. 

Diese Dissertation eines Dominikaners bei 
J. B. Metz zeichnet sich durch eine überaus 
breite Belesenheit im Umkreis Bonhoeffers 
und in der entsprechenden modernen Li- 
teratur aus. Peters findet in den drei Epo- 
chen der Entwicklung (Sanctorum Com- 
munio, Akt und Sein; ab 1933: Nachfolge 
und Ethik; die Gefängnisbriefe) eine Hin- 
bewegung zur •lebensgeschichtlichen" Ver- 
mittlung der theologischen Reflexion: •ei- 
ne Erkenntnis (kann) nicht getrennt wer- 
den ... von der Existenz, in der sie gewon- 
nen wurde". Dies zwang Bonhoeffer zu ei- 
ner immer deutlicheren Auseinandersetzung 
(kritische Bejahung und Verneinung) mit 
den gesellschaftlichen und •politischen" 
Verhältnissen: Mit der dialogischen (K. 
Barth) und existentialen (R. Bultmann) 
Theologie die Bejahung der radikalen 
Transzendenz Gottes, und zugleich mit 
dem anderen Flügel, der liberalen Theolo- 
gie (A. v. Harnack), die Bejahung der 
Welt, des Politischen. 

Im wohl wichtigsten zweiten Teil stellt 
Peters das Denken Bonhoeffers in die Gei- 
stesströmungen der Zeit. Hier schält sich 
immer deutlicher die Abwendung von idea- 
listischen Gedankenflügen (Spekulation 
über Gott und Welt) und das Ernstneh- 
men des geschichtlich Konkreten (Jesus 
Christus) heraus. Ein dritter Teil zieht Kon- 
sequenzen für heute, deren Auswahl viel- 
leicht zu sehr auf die Situation des Verfas- 
sers der Dissertation abgestimmt ist. Gegen 
die nivellierenden religionssoziologischen 
Untersuchungen von J. Matthes müsse sich 
die christliche Transzendenz im Politischen 
daran beweisen, ob eine Theologie des 
Christentums •mehr sein darf denn Theolo- 
gie des gesellschaftlich bereits rezipierten, 
festgelegten und entsprechend soziologisch 
standardisierten Christentums". Gegen ei- 
ne reine Gewissens- und eine reine Man- 
dats-Ethik steht die •theologisch-politische 
Verantwortungsethik". Und zuletzt glaubt 
Peters, daß Bonhoeffer unterwegs war zu 
einer •nachliberalen" (als Wahrung der 
Offenbarungstranszendenz) und •nachdia- 
lektischen" (also Ernstnehmen der Welt) 
und deshalb •nicht dualistische(n) Ausein- 
andersetzung mit der mündig gewordenen 
Welt". Was in einer Besprechung nur all- 



Buchbesprechungen 479 

gemein (und deshalb fast nichtssagend) 
aufgezeigt werden kann, gewinnt im 
Text des Buches durch die reiche Orche- 
strierung aus Bonhoeffers Werken, aufge- 
stellt auf der Bühne der Geistesgeschichte, 
Fleisch und Blut. 

Die dichte, nicht leicht zu lesende Arbeit 
ist aufschlußreicher als manche dickleibigen 
und weitschweifigen Untersuchungen. Die 
klaren Stellungnahmen des Verfassers for- 
dern das Nachdenken heraus./. Sudbrack SJ 

Gebet und Meditation 

Merton, Thomas: Meditationen eines 
Einsiedlers. Über den Sinn von Medita- 
tion und Einsamkeit. Zürich-Einsie- 
deln-Köln, Benziger Verlag, 1976 (Rei- 
he Klassiker der Meditation). 142 S., 
brosch. DM 8,80. 

Die schlichten Hinweise des Trappisten- 
mönchs zu Sinn und Übung der Meditation 
heben sich wohltuend ab von manchen 
hochtrabenden Meditationsanpreisungen. 
Der erste, mehr theoretische Teil - leider 
um seine kluge erste Hälfte, •Spiritual Di- 
rection", gekürzt - bringt die klassische 
christliche Lehre: •Eine gute Meditation 
kann sehr wohl dürr, kalt und dunkel 
sein ... Und doch erfüllt diese Dürre in der 
Meditation die Seele mit Demut, Ruhe, 
Tapferkeit...". •Das kontemplative Gebet 
begreift Gott nicht so sehr an der positiven 
Erkenntnis, sondern an der Liebe!". •Un- 
sere Liebe zu Gott bleibt kalt und ab- 
strakt, wenn es uns nicht gelingt, das zen- 
trale Merkmal ihres Anspruches auf eine 
ganz starke Ich-Du-Beziehung zu begrei- 
fen". - Der zweite Teil, Gedanken eines 
Einsiedlers, enthält überaus persönliche 
Reflexionen. Hier zeigt sich die sprachliche 
Differenz von Original und Übersetzung 
am deutlichsten; hier stellen sich auch Fra- 
gen, die mit der persönlichen Erfahrung 
Mertons, und mehr noch mit deren Allge- 
meingültigkeit zu tun haben: •Das Einsied- 
lerleben ist letztlich die einfachste Lebens- 
form. Das Gemeinschaftsleben bereitet uns 
insofern darauf vor, als wir Gott in der 
Einfachheit des gemeinsamen Lebens fin- 
den. Darauf suchen wir ihn inniger, und es 
fällt uns leichter, ihn in der größeren Ein- 
fadiheit der Einsamkeit zu finden". In die- 
sen Sätzen spiegelt sich das Problem Mer- 
tons: Ein Genie an Kommunikation mit 
einer ungeheuren Erlebnisfähigkeit gerade 
für die Stille der Natur. Merton hat die 
beiden Seelen in seiner Brust wohl niemals 

vereinen können, die eine, die ihn in die 
Eremitei führte, und die andere, die ihn - 
mit Hilfe eines Sekretärs! auch in der Ere- 
mitei - zu einem der fruchtbarsten moder- 
nen geistlichen Schriftsteller werden ließ. 
Aber vielleicht hat gerade dieser innere 
Kampf das Werk des amerikanischen 
Trappisten so aktuell und so weiterführend 
gemacht. /. Sudbrack SJ 

Merlon, Thomas: Wie der Mond stirbt. 
Das letzte Tagebuch des Thomas Mer- 
ton (Asian Journal), hrsg. u. übertra- 
gen v. Heinz G. Schmidt. Wuppertal, 
Peter-Hammer-Verlag 1976, 231 S., 
Br. DM 18,-. 

Wer Thomas Merton schätzt, wird mit der 
vorliegenden Ausgabe des •The Asian 
Journal" - wie der nüchterne Original- 
titel lautet - schwer zurechtkommen. Um 
das zu verstehen, muß man den Original- 
text (jetzt auch als Taschenbuch erhältlich) 
kennen. 

Da sind zunächst die Übersetzungsfehler. 
Manche stammen aus Unkenntnis des reli- 
giösen Hintergrundes: Auf einer Seite 
heißt •Father" Vater, und Fr. (= Father) 
Bruder (11); die liturgische •nocturne" 
wird zu Nachtwache (183/95). Anders ist 
sprachlich unkorrekt: •anxious to obtain" 
besagt nicht ängstlich, sondern einfach be- 
gierig (9/193); die •graffiti" von 27 sind 
keine Wandmalereien, sondern Schmiere- 
reien und Kritzeleien. Gelegentlich steht 
auch das Gegenteil im deutschen Text 33: 
•Neben der täglichen Erfahrung gibt es 
religiöses Leben" für •Apart from the dai- 
ly experience there is no religious life"; 
oder 61: •Zwar macht mich die Idee unbe- 
dingt wild" für •I am not exactly dizzy 
with the idea", und: •Das beinhaltet nicht 
Zen", für •This does not exclude Zen". 
Unbekannte Worte werden einfach stehen 
gelassen: 26:  •Wat"?  128:  •Stranklang"? 



Bucfibesprechungen 480 

oder erraten; 20: •a lei of colored plastic" 
wird zum •Hauch von farbigem Plastik"; 
es sind die •Blumengirlanden", die die 
Mädchen von Hawai dem Touristen umle- 
gen! Merton beschreibt die Atmosphäre 
einer Jesuitenschule (110): •... crests, bla- 
zers, scarves, and all sorts of exhortations 
(sursum corda)"; herauskommt ein Kau- 
derwelsch: •.. . Schöpfe, Blazer, Narben 
und Ermahnungen (sursum corda)", will 
heißen: •... Mützenzieren wie auf alten 
Helmen, heraldischer Krimskrams, Halstü- 
cher und alle möglichen Mahnungen (sur- 
sum corda)". 

Schlimmer aber ist, daß die deutsche 
Ausgabe den Charakter des amerikani- 
schen Originals verstellt. Dort geben Vor- 
wort und Herausgeberhinweise (VII-XIX) 
Auskunft über den Sinn des Buches: Mer- 
ton machte sich Notizen für späteres Ar- 
beiten; da der Tod ihm die Feder aus der 
Hand nahm, hat man dieses Tohuwabohu 
von allem Möglichen sorgfältigst ediert. 
Im Deutschen fehlt jeder Hinweis auf die 
Entstehung. Im Englischen hat man die 
Tagebuchnotizen mit einer Fülle von ge- 
nauen, hilfreichen Anmerkungen versehen; 
(z. B. Text 54-70 hat etwa sechs Seiten An- 
merkungen); im Deutschen bleiben für das 
ganze Buch lächerliche 33 Zeilen Anmer- 
kungen übrig. Bei Merton wimmelt es von 
indischen und anderen religösen Fachwor- 
ten; deshalb gibt es ein 55 Seiten starkes 
•Glossary"; im Deutschen fällt es aus. 

Es bleibt einem kaum noch Kraft, sich mit 
Merton selbst auseinanderzusetzen. In die- 
ser Zeitschrift geschah es schon ausführlich 
anhand des Originaltextes (vgl. 49 [1976], 
105-117). Nur eines. Der Schock von Elend 
und Armut, den er im Rundbrief an seine 
Freunde beschreibt (200), fehlt im Tage- 
buch fast völlig; dort geht er in Ästhetik 
auf. Aber was hätte Merton selbst aus sei- 
nen •Graffiti" gemacht?       /. Sudbrack Sf 

Willms, Wilhelm: Roter Faden Glück. 
Lichtblicke. Kevelaer, Verlag Butzon & 
Bercker, 1974. 240 S., Snolin DM 26,-. 

Der Name des katholischen Pfarrers aus 
Heinsberg ging mit der Diskussion über 
das Sacro-Musical Ave-Eva durch die 
Presse. Vorliegende Textsammlung (vgl. 
Der geerdete Himmel, GuL 47 [1974] 
399 f) gibt einen guten Überblick über die 
Art seines Arbeitens: Es ist die Kunst der 

kleinsten Gedanken- und Sprech-Einhei- 
ten; z. B.: •ich habe / einen engel / im vor- 
beigehen /gestreift // im nu / stand ich / 
in flammen // ...". Manchmal kommt 
Willms in die Nähe der konkreten Poesie, 
die Satz- und Wort-Gebilde aus ihrer ty- 
pographischen Gestalt heraus sprechen las- 
sen will: •der himmel geht / über allen auf 
/ auf alle über / über allen auf (als Kanon, 
der endlos fortläuft)". Manchmal wird an- 
schaulich, mit vielen Wiederholungen und 
Betonung der Einzelzüge geschildert; so als 
Schluß des Songs von der Witwe aus Sa- 
repta mit Elija: •da sagte die witwe / die 
erst sprachlos war / gott / zum erstenmal / 
seit undenklichen Zeiten / sagte sie GOTT". 

Willms möchte meditative Nachdenklich- 
keit und aufrüttelnde Mahnung verbin- 
den, indem er die Heilswahrheiten in die 
Aktualität des Heute hineinstellt, entweder 
poetisch z. B. zum Tod Mariens: •und als 
sie / nach drei tagen / zum grab kamen / 
sie zu salben / mit kostbarkeiten / da / war / 
das / grab / ein blumenbeet / das duftete / 
nach blumen / die es auf der erde / nicht 
gibt", oder politisch: •die erde / machte 
protest / sie gebar IHN / neu / sie ließ 
IHN / auferstehen // was nun // die kir- 
che / die mutter // nimmt IHN / in ihren 
schoß // gibt IHM räum // . . . macht mit // 
IHM // Jesus von nazaret / aufstand / für 
das leben". 

Die Texte, die zwischen Lyrik und Prosa 
stehen, möchten aktualisieren. Sie sind nicht 
dazu geschaffen, die Sprache der Liturgie 
zu ersetzen; aber sie können die großen In- 
halte von Glauben und Beten nahe brin- 
gen und neu erleben lassen. So kann man 
das Buch mit dem guten •buch-schlüssel" 
benutzen, um kleine Gottesdienste zu ge- 
stalten, um die alten, geheiligten Texte 
von Bibel und Liturgie zu umkreisen, um 
sich meditativ in die Wirklichkeit Gottes 
hinein zu vertiefen. Man sollte sich auch 
schöpferisch anregen lassen; die Texte um- 
gestalten, fortführen, ergänzen. Ähnliches 
- wenn auch nicht so meisterhaft wie bei 
einigen Stücken von Willms - wird auch 
anderen gelingen. Man sollte aber die dop- 
pelte Grenze der Texte nicht übersehen; sie 
wollen nur hinführen und erläutern; sie 
sind deshalb aktuell, in einer Sprache, die 
viele Menschen von heute direkt angeht, 
die aber deshalb wohl auch an das Heute 
gebunden bleibt. J. Sudbrack SJ 




