Das eschatologische Heil Gottes
und die Weltverantwortung des Menschen
Ein Gesprichsbeitrag

Heinz Schiirmann, Erfurt

Die nachfolgende Skizze kam — in gekiirzter Form — in einem Rundgesprich iiber
Fragen der stidamerikanischen , Theologie der Befreiung® zum Vortrag. Ans diesem
Kontext erklart sich die distinguierende ,literarische Art“ der Ausfiihrungen. — Fs
handelt sich um den Vorabdruck aus einer Sammlung von Beitrigen jenes Ge-
sprachskreises, der erweitert sowie mit Belegen und Verweisen im Herbst dieses
Jahres (im Johannes Verlag, Einsiedeln) erscheinen wird.

Das II. Vatikanische Konzil hat in der Pastoralkonstitution , Gaudium et
spes® die Frage nach dem Verhaltnis von ,Eschatologie“ und , Futurolo-
gie®, ndherhin: nach dem In-, Mit- und Zueinander von eschatologischem
Werk Gottes und der Weltaufgabe des Menschen bewuft offen gehalten
und uns als Frage hinterlassen. Nicht wenig von den nachkonzilidren
»Fragwiirdigkeiten“ in der Kirche sind durch die hier verbleibende Offen-
heit verursacht. Wir mochten im Folgenden die Neutestamentlichen
Schriften auf unsere Frage hin abtasten (was hier freilich nur sehr zusam-
menfassend moglich ist). Wir fragen: Bezeugen die Schriften des Alten und
Neuen Testaments — positiv formuliert — eine Verpflichtung der Kirche und
der Christen, am Fortschritt der Menschheit mitzuarbeiten, oder — negativ
formuliert —bei der ,Befreiung“ (Emanzipation) der leidenden (und unter-
driickten) Menschheit zu helfen?

Wenn die epochale Geschichtsstunde, die wir durchleben, durch das
Stichwort ,Befreiung®, allumfassende ,Emanzipation“, charakterisiert
werden kann, liegt es nahe, unsere Frage nach dem Verhiltnis von , Escha-
tologie® und , Futurologie“ besonders im biblischen Wortspiel der ,, Befrei-
ung® (Emanzipation) zu durchdenken, was dann auch fiir die ,politische
Theologie® jeglicher Spielart, besonders fiir eine , Theologie der Revolu-
tion“ und die slidamerikanische ,, Theologie der Befreiung“ verfiihrerisch
geworden ist. Dabei wird haufig die neutestamentliche Befreiungstheologie
aus ihrem neutestamentlichen (eschatologischen) Kontext gelést und von
den alttestamentlichen (innerweltlichen) Befreiungsaussagen her inter-
pretiert. Im Folgenden konnen wir uns nicht auf die bei all diesen Ver-
suchen vorgetragenen — recht unterschiedlichen — exegetischen Begriindun-
gen einlassen; vielmehr méchten wir das Problem grundsétzlicher — niher-
hin hermeneutisch — hinterfragen.

Um unsere These vorwegzunehmen: Wir mochten (I.) das Schweigen der
Urkirche in unserer Frage als ein beredtes Schweigen aufweisen — als ein



Eschatologisches Heil und Weltverantwortung des Menschen 19

Schweigen, das nicht schlechthin als Absage gedeutet werden darf, aus dem
vielmehr — bei sachgerechter Befragung — (IL.) doch durchaus eine Zusage
herausgehort werden kann (eine Zusage freilich, die weiterhin in einer
grundtiefen , Absage“ griindet); ein Sic im Non, will uns scheinen.

I. Das zuriickhaltende Schweigen des Neuen Testaments
zu den Fragen christlicher Weltverantwortung

Nadch der Lektiire der Alttestamentlichen Schriften ist die Schweigsamkeit,
die uns aus den Neutestamentlichen Schriften — was unsere Frage betrifft -
entgegenschligt, zunichst auerordentlich iiberraschend; sie gleicht einem
plétzlichen, anscheinend vélligen Verstummen. Dieses Verstummen ist fiir
das Neue Testament aber so charakteristisch, dafl wir als Christen wohl
auch die Alttestamentlichen Schriften in den Fragen des Weltengagements
nur aus der Tiefe dieser Schweigsamkeit heraus horen diirfen. Es ware
jedenfalls grundlegend falsch, die in dieser Beziehung laute Beredsamkeit
der Alttestamentlichen Schriften in die Stille des Neuen Bundes hinein-
zutragen. '

Die neutestamentliche Botschaft kommt aus ihrer eigenen Tiefe, wird
aber doch auch — und das in erstaunlich einfiigsamer Weise — von den
Adressaten und ihrer Umwelt her bestimmt. So konnen wir fir das
Schweigen in unserer Frage (B) zwar auch duflere, situations- und umwelt-
bedingte Griinde angeben; zunichst aber sind (A) innere, sachliche, zu nen-
nen, die sich alle zuriickfiihren lassen auf die einleitend angegebene neu-
testamentliche Urerfahrung, auf den Anbruch des Eschaton, des (in stren-
gem Sinn eschatologisch verstandenen) ,Neuen Bundes®.

A Die durch die eschatologische Zeitenwende bedingten inneren Griinde

Die urchristliche Grunderfahrung des Eschaton gibt sich — wenn wir etwas
systematisieren diirfen — ,triadisch“: (1.) als eschatologisches Heilshandeln
Gottes (2.) in der Auferweckung des Gekreuzigten (3.) durch die Erfahrung
des Geistes. E. Peterson hat uns sehen gelehrt, wie der ,Monotheismus als
politisches Problem“ wirksam geworden ist. Es scheint, daf auch ein trini-
tarisches Gottesverstindnis — siche jeweils unter a) — seine Konsequenzen
fitr das christliche Weltverhalten hat, wobei — jeweils unter b) — eine Frage
offen bleiben wird.

1. Die gespannte Erwartung des eschatologischen Eingreifens Gottes

Wir wiesen einleitend schon darauf hin, wie sehr die neutestamentliche
Urerfahrung bestimmt ist von dem zeitenwendenden Einschnitt in der



Heinz Schitrmann 20

Heilsgeschichte, der die Erfiilllungszeit von der Verheiflungszeit trennt.
Dieser heilsgeschichtliche ,Umschlag® ist schon darum das ausschliefilichie
Werk Gottes, weil er allumfassend gedacht werden muf.

a) Fir Jesus und die werdende Kirche ist diese Zeitenwende aber schon
keimhaft Gegenwart; die Totalvollendung wird in angespannter Nah-
erwartung von der nicht allzu fern geglaubten Zukunft erwartet. Jedenfalls
rechnete man jederzeit lebendig mit ihrem moglichen Eintreffen in naher
»otetserwartung“. Dieses , Erfiillungsbewufitsein“, eng verbunden mit der
genannten Nah- und Stetserwartung, verdunkelte aber den Blick der er-
sten Christen fiir alle innerweltliche Futurologie, die mit Christus ans
Kreuz geschlagen schien, und fir die christliche Verantwortung fiir eine
Welt, deren ,,Gestalt im Vergehen“ (1 Kor 7, 31) geglaubt wurde. Jeden-
falls lie} diese gedrdngt bedringende Zeiterfahrung innergeschichtliche
Utopien, programmierende Ideologien und engagierte gesellschaftliche
Aktionen zunachst nicht hochkommen.

b) Es erhebt sich die Frage, ob solch intensive Erfalirung des anhebenden
eschatologischen Eingreifens Gottes ein weltverantwortliches Handeln des
Menschen wirklich von seinem Wesen her ausschliefen mufl. Eine Re-
flexion, die als tiefsten Grund der ,Naherwartung® die hereingekommene
» Wesensnihe“ Gottes sieht, konnte sich jedenfalls den Anbruch des escha-
tologischen Heils gewifl auch umgekehrt als Stimulans des menschlichen
Handelns denken ~ falls dieses menschliche Handeln vom eschatologischen
Heilshandeln Gottes getragen ist, thm konform geht und mit ihm harmo-
niert. Es kann auch nicht tibersehen werden, dafl ein konsequent eschato-
logisches Verstindnis die Welt ,entsakralisiert” und in die Profanitat ent-
148 und ihr damit ihre Autonomie gibt und technischen Fortschritt erst er-
moglicht. Eine Berufung und ein Riickgriff auf die Befreiungsaktionen
Israels (im Rahmen der grundlegenden Befreiungstaten Jahwes), ein Riick-
fall also in ein alttestamentliches Verhalten nach Anbruch des Neuen Bun-
des, der die eschatologische Diastase iibersieht, wiirde dagegen eine Ver-
absolutierung des weltlichen, des gesellschaftlichen und personlichen Le-
bens zur Folge haben, die notwendig die Erde verdirbt — ein Fehlverhal-
ten, das einem nicht mehr an das eschatologische Handeln Gottes glauben-
den Judentum und Christentum nahe liegt. Ein derartig pervertiertes
Judentum und Christentum (wie immer es sich nennen mag) hat das Gericht
schon in sich; die Welt kann an ihm zugrunde gehen.

2. Die Relativierung der menschlichen Néte
im Lichte des Christusgeschehens

Das urchristliche Kerygma sieht das eschatologische Heil bereits gegenwar-
tig in der Auferweckung und Erhéhung des Gekreuzigten (vgl. nur Rom



Eschatologisches Heil und Weltverantwortung des Menschen 21

4,95), in der die passive ,Dahingabe“ des Sohnes (vgl. nur Rém 8, 32) ak-
tiv in dienende ,Hingabe“ ,fiir die Vielen“ (vgl. nur Mk 10, 25; 14, 24)
transponiert ist.
a) Der personale und soteriologische Bezug zu Jesus als dem Heilbringer
und Retter (s6tér) — der sehr unterschiedliche Gestalt annehmen kann -
wurde in der Anfangszeit nach Ausweis der Neutestamentlichen Schriften
so iibermichtig erfahren — und kann allezeit so iberméchtig erfahren wer-
den —, daf} darin alles irdische Geschehen gar sehr relativiert wird: dafl
»durchihn mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt®, (Gal 6, 14 u. 4. oft).
In solchem personalen Bezug werden auch unrealistische Utopien, Ideo-
logien und Programme ,entkrampft”. Die Gefolgschaft des geschlachteten
Lammes ,betet das Bild des Tieres nicht an“ (Offb 138, 15), bleibt ,jung-
fraulich® und ,in ithrem Mund wird keine Liige gefunden® (14, 4 f). Vom
auferweckten Gekreuzigten her kann zudem alles kreatirlich, gesellschaft-
lich oder personlich verursachte Leid werthaft gesehen werden: , Freut euch,
daf ihr an den Leiden Christi Anteil habt“ (1 Petr 4, 13).
b) Wieder erhebt sich die Frage, ob nicht ein intensiver Christusbezug, ein
Mitschwingen in der ,proexistenten“ Liebe Gottes und im Liebesdienst
Jesu ,fir das Leben der Welt® (Joh 6, 51) zu proexistentem Einsatz ermu-
tigen kann — auch mit Hilfe von innerweltlichen Zukunftsbildern, ideologi-
schen Konzeptionen und Aktionsprogrammen —, wenn diese nur dem in
Christi Kreuz ansichtig gewordenen Liebeseinsatz konform sind. Wenn
die Kreuzeserfahrung Paulus zum missionarischen Aktivismus anspornte --

kann sie nicht andere Geisttrager zu sozialem und politischem Finsatz sti-
mulieren?

3. Die iibermiachtige Erfahrung des Geistes in der werdenden Kirche

a) Schon im neutestamentlichen Zeitalter war die Kirche von ihrem inneren
Wesen her auf Universalitdt und Offentlichkeit hin angelegt. Ihrer sozio-
logischen Struktur nach hatte sie von Anfang an ein grofies dynamisches
Einfiigungsvermogen. Obgleich die ,werdende Kirche® — in ihrem ,em-
bryonalen“ Anfangsstadium — noch die Gestalt einer ,introvertierten®
Bruderschaft hatte, war sie keine Sekte. Ohne groflere Kommunikations-
und Funktionsfihigkeit nach auflen — die einem ,Embryo® naturgemaf
noch abgeht — und weithin in einer ,uteralen Introvertiertheit® lebte sie
aus ihrer fibermichtigen Anfangserfahrung. Ihre Ethik war noch weithin
,Gemeindeethik“. Das noch schutzbediirftige neue Leben bedurfte wohl
auch noch einer gewissen Absonderung von der Welt.

b) Es entsteht die Frage, inwieweit der pneumatisch introvertierte Uber-
schwang des Anfangs fiir alle Zeiten vorbildlich sein mufl. Wenn wir be-
denken, was wir einleitend iiber den Unterschied zwischen werdender und



Heinz Schiirmann 22

gewordener Kirche gesagt haben, werden wir nicht unbesehen und unre-
flektiert die urchristliche Introvertiertheit zur Mafigestalt fiir alle Epochen
der Kirchengeschichte machen wollen (zumal diese auch umweltbedingt er-
kldrt werden muf; s. u.). Kann, so mochten wir fragen, ein pneumatischer
Neuvaufbruch nicht gerade auch stimulierend sein fiir einen proexistenten
Einsatz in weltlichen, gesellschaftlichen und persénlichen Bereichen? Die
Kirchengeschichte 1aflt daran keinen Zweifel, und die Zukunft der Kirche
und der Welt — so dirfen wir hinzufiigen — wartet auf solche Aufbriiche.
Wir haben vorstehend drei innere Griinde genannt fiir das Schweigen des
Neuen Testaments zu den Fragen der christlichen Weltverantwortung. Wir
haben allen drei Griinden (jeweils unter b) ein Fragezeichen beifiigen miis-
sen: ob namlich der hier sichtbar werdende introvertiert-innerliche An-
fangselan sich nicht auch legitim extravertiert-aktiv duflern kénne. Unser
diesbeziigliches Fragen wird sich im Folgenden noch verstirken, wenn wir
sehen werden, wie sehr es zeitbedingte Umweltfaktoren waren, die die
urchristliche Introvertiertheit mitbestimmt haben.

B Die situations- und umweltbedingten auleren Griinde

Vom geist-leiblichen Wesen des Menschen her ist die Umwelt und Ge-
schichte der Menschheit doppelt geprigt: Es gibt — in lebendigem Ineinan-
der — gesellschaftliche Verleiblichungen und (sich verobjektivierende) gei-
stige Stromungen, die immer wieder widerspriichlich auseinanderfallen
kénnen. Nicht selten sind die politisch-wirtschaftlichen Verhiltnisse einer
Epoche in einer Weise etabliert, die im ,objektiven Geist* der Zeit — we-
nigstens bei den tiefer lebenden Gliedern der Gesellschaft, schon tiberwun-
den, oft ins Gegenteil gekehrt sind. Auch im neutestamentlichen Zeitalter
stiel die christliche Botschaft gleichzeitig (1.) auf geistige Tiefenstromungen
und (2.) auf duflere Machtetablierungen, die antagonistisch waren und das
Leben der ersten Christen unterschiedlich bestimmten. Beide Faktoren be-
wirkten aber — je in ihrer Weise — das gleiche: dafl nimlich die Christen
zunichst von dufleren Weltaufgaben abgedringt wurden.

1. Die Sehnsucht der Umwelt nach transzendenten, personalen
und humanen Werten

a) Die hellenistisch-romische Umwelt des Neuen Testaments schickte sich
nach einer Epoche naturhafter Extravertiertheit (in der griechischen und
romischen Klassik) und einer Zeit eines grofien politischen und technisch-
wirtschaftlichen Fortschritt (im hellenisierten Romischen Imperium) in
ihren besten Geistern immer mehr an, in einer bis dahin in der antiken
Welt nicht erfahrenen Weise die inneren personalen Werte des Selbst
und damit die personliche und geschichtliche Freiheit zu entdecken — in



Eschatologisches Heil und Weltverantwortung des Menschen 23

ménchischen Bewegungen, mystischen Erfahrungen, philosophischen Di-
stanzierungen, in Mysterienkulten, im Neuplatonismus und weltweit in der
Gnosis. So geartet war die Welt, in der und fiir die die Christushotschaft
zundchst zur Sprache gebracht werden mufite und in der sie Gehér finden
wollte. Vor Hérern, die in solcher Weise ihre personale Tiefe suchten,
muflte aber die eschatologische Heilsbotschaft entsprechend artikuliert wer-
den. So formulierte sie sich wie von selbst in einer Sprache personaler In-
nerlichkeit aus, fiir die alles Weltengagement zumindest zweitrangig war.

b) Mancherlei Anzeichen — besonders wenn man gewisse Phdnomene der
,neuen Jugendbewegung“ der letzten Jahre ,seismographisch® registriert
und zu deuten versucht — erlauben diese Vermutung: Die Kirche, ihre Ge-
meinden und Gemeinschaften, sowie einzelne Christen miifiten heute in
proexistent durchgehaltener Passion oder selbstverlorener Kontemplation
(nicht in sich selbst suchender ,Meditation!) in einer Tiefenschicht leben,
in der sie wieder fiir die suchendsten Geister und tiefsten Sehnsiichte der
Zeit ansprechend, damit zugleich ein bitter notwendiges gesellschaftliches
Korrektiv und so Zukunft eroffnend wiirden. Manches, was oberflichliche
Urteile von der Kirche und den Christen erwarten und was sie selbst ent-
sprechend dann tun zu miissen urteilen, wird schon ein Fehlurteil sein, zu-
mal weltliche Institutionen und Funktionire das oft in unvergleichlich bes-
serer Weise vermogen. Vermutlich wird sich die Kirche innerhalb der sich
ihr immer mehr entfremdenden abendldndischen Menschheit selbstver-
fremden miissen, um in solch wortloser ,Kontestation“ die Anfragen wie-
der beantworten zu konnen — worin nebenher auch ihr wirksamster Dienst
fiir das Uberleben der Menschheit im aufdimmernden néchsten Jahrtau-
send bestehen konnte.

2. Der duflere und innere Totalitarismus des Romischen Imperiums
als Hindernis fiir ein christliches Weltengagement

a) Im neutestamentlichen Zeitalter war die Okumene in einem tibermachti-
gen Imperium politisch-wirtschaftlich geeint. Als einigende Weltanschau-
ung desselben bildete sich zunehmend ideologisch, kulturell und religiés —
durch Hellenismus und aus dem Orient gespeist — eine Staatsapotheose
heraus. Es ist einsichtig, daf} es in einer derartigen geistigen Umwelt ein
reformierendes oder gar revolutionierendes Aktivwerden iiberhaupt nicht
geben konnte, hichstens hellsichtige Wachheit sowie apokalyptisch ver-
schliisselte Trost- und Drohrede (vgl. z. B. Lk 4, 5 {f; die Johannes-Apoka-
lypse) — freilich auch ein kluges Taktieren, um unnétige Zusammenstofle zu
vermeiden (z. B. in den lukanischen Schriften, in Rom 13 und 1 Petr 2, 11
bis 17). Ware in solcher Situation doch jedes politische oder gesellschaft-
liche Engagement unrealistisch, inopportun, somit auch unmoralisch gewe-



Heinz Schiirmann 24

sen. Jesus und die urchristlichen Pneumatiker erkannten das um so fein-
fithliger, als sie von unerleuchteten religios-fanatisierten Sikariern und Ze-
loten umgeben waren.

Jesus 148t sich nach dem Johannes-Evangelium nicht in die Rolle eines
kéniglichen Messias ben David dringen (Joh 6, 14; 12, 12-19) und fiihlt
sich keineswegs berufen, irdischen Hunger zu stillen (Joh 6, 26 f; s. auch o.
unter A2a). Die Johannes-Apokalypse ,resigniert” vor den antichristlichen
— im Rémischen Imperium heraufkommenden — Méchten, besser: ringt sich
durch zur Tiefe einer recht aktiven Ge-lassenheit: , Wer kann mit ihm
kampfen?“ (18, 4).

»Wenn einem Gefangenschaft bestimmt ist — er geht in die Gefangen-
schaft; wenn einer mit dem Schwert getitet werden soll — er wird mit dem
Schwert getotet werden® (13, 9f).

Wenn die endzeitlichen Bosheitsmachte auf ihren Hohepunkt kommen

werden (und von dieser Zeit ist hier die Rede), sind sie nur noch durch die
~Rettungstat und die Macht und die Herrschaft . . . Gottes und die Voll-
macht seines Gesalbten“ zu iiberwinden (12, 10).
b) Nur ein erleuchteter prophetischer Geist kann jeweils in seiner Zeit er-
kennen, ob und wie weit die eigene Umwelt hier und je von totalitiren
Establishments geprégt ist, die das liebende Erleiden mehr zum Gebot der
Stunde machen als ein aufbegehrendes Agieren. Das hingt von dem ratio-
nal nicht auslotbaren Urteil ab, wie weit es in einer Zeit und Situation
»letzte Stunde ist“, weil ,schon viele Antichristen gekommen sind“ (1 Joh
2, 18). In der antagonistischen Welt von heute wird das Urteil diesbeziig-
lich sehr unterschiedlich ausfallen miissen. Man darf nicht vergessen, dafl
die Johannes-Apokalypse Zukunftsvisionen gibt fiir die Zeit des kommen-
den Antichristen und des falschen Propheten, dafi es schon zur Zeit ihrer
Niederschrift den dort geschilderten dufleren und inneren Totalitarismus in
reiner Wirklichkeit nicht gab. Das Rémische Imperium des ausgehenden 1.
Jahrhunderts nach Christus kannte trotz aller seiner politisch-wirtschaftli-
chen Establishments und ideologischen Verabsolutierungen doch noch hier
und da in seiner uniibersehbaren Weite ein pluralistisches Leben, das kei-
neswegs nur nach einer verinnerlichten und verinnerlichenden Christusbot-
schaft rief und das etwa nur ein introvertiertes Weltverhalten zugelassen
hitte. Es wird in dieser Welt wohl pluralistisch zugehen, bis das Ende der
Zeiten gekommen ist und ,der® Antichrist da sein wird. Von daher ist der
prophetische Geist in der Kirche zu jeder Zeit und in jeder Situation ge-
fragt, ob er mehr zu innerlicher Vertiefung oder zu Auferer Betiti-
gung aufgerufen ist und wie die Akzente hier und jetzt zu setzen sind. Und
zu jeder Zeit wird es berufene Einzelne, Gruppen oder Bewegungen geben,
die gesandt sind, jeweils ihren eigenen Akzent zu setzen.



Eschatologisches Heil und Weltverantwortung des Menschen 25

I1. Das Schweigen des Neuen Testaments zu den Fragen
christlicher Weltverantwortung als ein beredtes Schweigen

Wir diirfen uns mit obigem Ergebnis (unter I) nicht zufrieden geben, dafl
die Neutestamentlichen Schriften keinen Blick fir Fragen menschlicher
Weltaufgaben gehabt und dafl sie die Verpflichtung zur Befreiung aus
kreatiirlichen, gesellschaftlichen und privaten Noten nicht thematisch ge-
macht haben. Wir sahen schon: sowohl von seinem Wesen her (o. unter L.
A) wie situationsbedingt (0. unter I. B) bleiben Moglichkeiten und Fragen
zu bedenken. Solches Fragen muff nunmehr (II.) versucht werden. Eine
»politische Theologie“ kann auf Verhaltensweisen und Weisungen Jesu
sowie des alt- und neutestamentlichen Gottesvolkes, auch auf ,politische®
Dimensionen des alt- und neutestamentlichen Verkiindigungsgehaltes hin-
weisen, die durchaus theologische Relevanz haben, und zwar (A) als Ver-
haltensmodelle und (B) als auswertbare Impulse oder Implikationen.

A Die Relevanz alt- und neutestamentlicher Verhaltensmodelle

Die Heiligen Schriften erzdhlen zunichst von Verhaltensweisen und Wei-
sungen Jesu sowohl wie des neu- und alttestamentlichen Gottesvolkes, die
auf ihre bleibende Auswertbarkeit als Verhaltensmodelle befragt werden
miissen — und zwar je in unterschiedlicher Weise: (1.) Die Schriften des
Alten Testaments erzihlen in mannigfacher Weise vom welthaften Han-
deln Israels, hineingebunden in das Bundeshandeln Jahwes, in — so will
uns scheinen — ,parabolischer Weise; (2.) die Schriften des Neuen Testa-
ments erziahlen von Verhalten und Weisungen Jesu sowie der Urkirche,
die — so méchten wir meinen — paradigmatische Giiltigkeit beanspruchen
konnen. Beide Weisen sind fiir unsere Fragestellungen auswertbar wie
Gleichnisse und Symbolhandlungen einerseits, wie Beispielerzihlungen
und vorbildliches Tun andererseits. Diese These bedarf der Erkldrung.

1. Die parabolische Auswertbarkeit alttestamentlicher Verhaltensweisen

a) Die ,politische Theologie“ aller Richtungen beruft sich — was hier nicht
belegt werden kann — besonders gern auf alttestamentliche Verhaltenswei-
sen und Weisungen. Tatsdchlich behalten sie ihre (relative) Verbindlich-
keit, da sie aufgeschrieben sind ,uns zur Mahnung, die das Ende der Zei-
ten erreicht hat® (1 Kor 10, 11). Grundsitzlich kénnen diese aber nicht
mehr unmittelbar nomistisch, sondern immer nur als ,, Verhaltensmodelle®
auf ihre sittliche Auswertbarkeit hin befragt werden, weil durch die , escha-
tologische Wende“ alles sittliche Verhalten in einen eschatologischen Seins-
und Motivhorizont gestellt ist, weil damit alles irdische Geschehen profa-
nisiert und zugleich zum ,Gleichnis“ fiir das eschatologische Geschehen ge-
worden ist. Das kann hier nicht weiter ausgefiihrt werden.



Heinz Schiirmann 26

b) Weil es vor der . frithjiidischen Apokalyptik keine echte Jenseitsescha-
tologie gibt, lassen sich nach dieser Wende, die bei Jesus und im Urchri-
stentum radikal da ist, alttestamentliche Aussagen Gber kreatiirliche bzw.
gesellschaftliche Befreiung nicht ungebrochen in neutestamentliche Situatio-
nen hineinheben. Es mufl in jedem Fall gefragt werden, ob und inwiefern
solche innergeschichtliche Befreiungsaussagen fiir uns noch — in ,parabo-
lischer® Weise — einen gewissen Aussagewert haben. Meistens haben sie
nur diesen: Gott will und wirkt das totale Heil, welches das kreatiirliche
Heil und das gesellschaftliche Heil einschliefit. Er verwirklicht es aber in
vollendeter Weise erst im kommenden Aon, noch nicht auf dieser Erde und
im Verlauf der Geschichte. Das Agieren und Verhalten Israels, das schon
im Alten Testament dabei keinen besonderen Akzent tragt, kann nur mit
grofler Vorsicht als ,vorbildlich“ hingestellt werden, weil thm der oben-
genannte eschatologische Seins- und Motivhorizont abgeht. Ist doch inzwi-
schen die Kontinuitat der Heilsgeschichte in die Diskontinuitdt von Ver-
heiflungs- und Erfiillungszeit auseinandergebrochen.

2. Die paradigmatische Bedeutsamkeit des Verhaltens Jesu
und der Urkirche

Von gesellschaftskritischen Gruppen wird weiter gern Jesu und der Ur-
kirche Verhalten als sittliches Verhaltensmodell herausgestellt. Génzlich
falsch gewifl dort, wo Jesus zum Sozialrevolutionir nach Art eines zeitge-
nossischen ,Zeloten“ verstanden wird; richtig dort, wo sein (génzlich un-
zelotisches) Verhalten ,paradigmatisch®, als immer ernst zu nehmendes
Beispiel, auf seine ethische Relevanz hin befragt wird. Dafiir gibt es — wir
diirfen hier auf Beispiele aus den frithen Gemeinden verzichten — verschie-
dene Ansitze:

a) Jesu Reich Gottes-Botschafl ist eine eschatologisch-transzendente Real-
utopie, die nicht nur in der jiidischen Apokalyptik, sondern auch noch bei
Jesus kosmische sowie gesellschaftlich-politische Aspekte hat. (So sehr diese
Botschaft bei ihm auch auf Gottes Heil zentriert und damit , personalisiert®
ist, inspirierte und stimulierte sie doch im Lauf der Geschichte immer er-
neut gesellschaftliche Zukunftsentwiirfe und Aktionsprogramme.) Sie 148}t
sich aber nicht ungebrochen in solche transponieren. Im Gegenteil: eben
indem Jesu Verkiindigung die ,eschatologische Differenz“ offen hilt, ver-
mag sie innerweltliche Utopien, Ideologien und Aktionsprogramme zu
.entkrampfen®, zu entetablieren, positiv: zu personalisieren und gar sehr
zu humanisieren.

b) Jesu Krankenheilungen und Exorzismen sind als eschatologische Zei-
chen zu verstehen (vgl. Lk 10, 23 f; 11, 20): Gott will das kreatiirliche Leid
der Welt nicht und er wird es eschatologisch beseitigen, sagen diese Zei-



Eschatologisches Heil und Weltverantwortung des Menschen 27

chen. Sie sind verba sensibilia (Augustinus). Gewiff mufl dieses paradig-
matische Verhalten Jesu fiir uns ein aufrittelnder Appell sein, Hunger,
Krankheit und Tod zu Leibe zu gehen, wo immer wir nur kénnen. Letzt-
lich verweist Jesus aber auch hier auf das eschatologische Werk Gottes, da
keine menschliche Anstrengung alles kreatiirlich bedingte Leid dieser Welt
je wird iiberwinden konnen. Er brachte die Botschaft von der eschatologi-
schen Beseitigung aller kreatiirlichen Not, eine Botschaft, die freilich alle
Nothelfer im Sinne von Mt 25 aufs hochste stimulieren sollte.

GewiR soll, so diirfen wir abschliefiend sagen, aus der Zeitenwende eine
Lebenswende werden (vgl. Mk 1, 14 f). Jesus versteht das hereinbrechende
Heil zwar auch als kosmisch-kreatiirliches und gesellschaftlich-wirtschaft-
liches Heil, zentriert aber als Heil Gottes ,fiir uns®, als existentiell-per-
sonliche Rettung und Beseligung. Das kreatiirliche und gesellschaftliche
Heil signalisiert sich in seinem Verhalten zwar schon zeichenhaft — damit
freilich auch als sittlich verbindliches Paradigma. Seine Verkiindigung weist
aber mit einseitiger Vehemenz auf das personliche Heil, das es zu ergreifen
gilt. Nur durch die Bundeszuwendung Jahwes zu Israel in Jesu Heilswirken
und dessen Zuwendung zum einzelnen in Israel, damit dann durch eine
personliche Bekehrung des Einzelnen, wird Israel zum Reichsvolk, wird
dann mit Israel auch die Menschheitsgeschichte und der Kosmos
zum eschatologischen Heil gefithrt. Jesu Basileiaverkiindigung ist und
bleibt Aufruf zur Umkehr hin zu dem Vater, dessen Liebe und Erbarmen
Jesus verkiindet.

B Die Relevanz alt- und neutestamentlicher Weisungen und
Implikationen

Schon oben mufiten wir jeweils fragen, ob die drei inneren Griinde (s. o.
zu I. A), die die ,werdende“ Kirche ,blind“ machte fiir Weltaufgaben,
und wie weit die beiden aufleren Grinde (s. 0. zu I. B) auch fir die ,ge-
wordene®, speziell fiir die heutige Kirche noch Relevanz haben. Wenn
der triadische“ Einbruch des Eschaton auf seine trinitarische Tiefe -
auf das personliche ,Hyper“ der drei gottlichen Personen zueinander
und nach auflen hin reflektiert wird, ist eine gesellschaftliche bzw. gesell-
schaftskritische Relevanz dieses Hyper grundsatzlich denkbar, ja wahr-
scheinlich. Gottes eschatologisches Heilshandeln, der kenotische Liebes-
einsatz des Sohnes und der Impuls des Geistes (1.) aktivieren jeweils die
Liebe des Christen und sind eine entscheidende gesellschaftliche und ge-
sellschaftskritische Kraft. Dabei kann der christliche Einsatz (2.) auch mit
gesellschaftlichen Utopien, ideologischen Konzeptionen und Aktionspro-
grammen arbeiten, wenn dabei ~ im Ziel und in den Mitteln — seine
personale Liebesstruktur gewahrt bleibt.



Heinz Schiirmann 28

1. Liebe und Gerechtigkeit als gesellschaftliche und gesellschaftskritische
Impulse

a) Die politischen und sozialen Weisungen der Alttestamentlichen Schriften
in Richtung auf Fortschritt und Befreiung des Volkes (und spater auch der
Volkerwelt) sind bis hin zu Deutero- Jesaja und dariiber hinaus haufig zur
Darstellung gebracht worden. Sie werden von der ,politischen Theolo-
gie“ aller Richtungen mit vollem Recht immer wieder angefiihrt. Es
braucht hier nur darauf verwiesen zu werden.

b) Die Tora des Mose und die Zukunftsbilder und Mahnungen der Pro-
pheten gipfeln auf in dem Weisungstitel, den Paulus (Gal 6, 2) paradox
~das Gesetz des Christus“ nennen kann, das im Hyper des Verhaltens
und besonders des Todesdienstes Jesu (vgl. Mk 10, 45) ansichtig wird. Das
Liebesgebot des Alten Testaments (vgl. Lev 19, 18) wird zudem im Wort
Jesu und der urchristlichen Parinese ausgeweitet und in der Gottesliebe
verankert (vgl. Mk 12, 29 ff. 32 f parr).

Vom Liebesgebot her wird die Pardnese Jesu sowie die der urchrist-
lichen Apostel, Propheten und Lehrer hiufig scharf gesellschaftskritisch;
man achte nur auf die immer erneute Mahnung und Drohrede gegen die
Reichen und Etablierten (z. B. Lk 6, 24 ff, vgl. Lk 10, 30-35; Mt 6, 24;
1 Kor 11, 20 ff. 28-34; Lk 12, 16-21; Jak 2, 1-26; 5, 1-6), auf die Partei-
nahme fiir die Armen und Schwachen (z. B. Lk 6, 20; 1 Kor 12, 22 ff. 26)
und die Aufforderung an alle zum Helfen und Geben (Mk 10, 21; Lk
12, 33; 14, 33). Es liegt unmittelbar in der Konsequenz solcher Parénese,
wenn nicht nur bei den angesprochenen Reichen und in den christlichen
Gemeinden durch solche Predigt eine Bewufitseinsdnderung bewirkt wird,
sondern wenn auch die gesellschaftlichen Strukturen sich im Laufe der
Zeit andern.

2. Die kritische Offenheit der Liebe fir gesellschaftlich-institutionelle
Aktionen, Funktionen und Dienste

a) Keineswegs ist der urchristliche Liebeswille institutionsfeindlich. Viel-
mehr dringt er aus sich zu etablierten Formen und Hilfsmitteln — wenn
das im Neuen Testament verstindlicherweise (s. o. unter 1.) auch zunachst
nur erst gemeindeinstitutionell bezeugt sein kann. Aber wie die ,Bruder-
liebe“ von Anfang an Nichstenliebe und Menschheitsliebe (= philan-
thropia) einschlof} (s. 0.), so muflte sie, sobald die Zeit reif war und die
Umstinde es erlaubten, auch (1.) zu offentlichen Aktionen dridngen: zu-
nichst innerkirchlich (z. B. 2 Kor 8, 1-15 u. 6.: die Kollekte fiirr Jerusa-
lem), (2.) zu etablierten Funktionen (vgl. 1 Kor 12, 28: ,Hilfeleistungen®
und ,Liebesgaben®; vgl. 1 Kor 16, 15; Rém 16, 1 u. 6.) und (3.) zu aus-
gepragten ,Diensten® (vgl. Rém 12, 7; 1 Petr 4,11), z. B. Rom 12, 8:



Eschatologisches Heil und Weltverantwortung des Menschen 29

»(Gaben-)Verteiler, ,Barmherzigkeit Ubende®, ,Diakone® (Phil 1,1; 1
Tim 3, 8.12).

b) In einer Zeit, in der etablierte ,Es-Machte“: Establishments und mensch-
liche Gemaichte, gesellschaftliche, 6konomische und politische Institutionen
national und ibernational bedrohlich werden, den Menschen erschreckend
als ,zweite Natur“ gegeniibertreten und das personliche Ich, personliche
Ich-Du-Beziehungen und Wir-Rdume bedrohen, in einer Zeit, in der die
Emanzipation (im modern ausgeweiteten Verstindnis dieses Begriffes) von
verfremdenden Es-Michten weltweit als universale Aufgabe empfunden
wird, kann die realutopische, ideologiekritische und unprogrammatische
personale Licbe der ersten Christen wieder vorbildlich und zu einer vor-
dringlichen Aufgabe werden. Die personale Durchdringung und ,,Unter-
wanderung® aller Establishments diirfte der ,Nachsten-Liebe“ ,von Natur
her“ nahe liegen, sie wird immer dann kritisch gegeniiber einer Arbeit mit
gesellschaftlichen Programmen in gesellschaftlichen Formen zu gesellschaft-
lichen Aktionen, wenn diese letztlich nur etablierte Institutionen durch
sich etablierende Institutionen ersetzen und einem humanem bonum com-
mune (das ja keineswegs nur als funktionierende Produktions- und Kon-
sumgesellschaft verstanden werden darf) mehr schadet als niitzt. — Dabei
gibt sich die Kirche, sofern sie wahrhaft ,Bruderschaft” ist, schon durch ihr
Dasein als ein ,sacramentum et instrumentum unitatis“ der Menschheit,
die sich in unseren Tagen zur Einheit formieren mochte. Eine Kirche, die
als Bruderschaft personale und humane Werte schiitzt und dabei sich ver-
absolutierende Establishments und Ideologien entmythologisiert und ent-
sakralisiert, wird zu einem gesellschaftlichen Heilfaktor ersten Ranges, von
dem einigende und heilende Krifte ausgehen.

Die beiden vorstehend (unter a und b) vorgetragenen kontraren Aussa-
gen miissen komplementér bedacht werden: Wenn die Liebe ihrem Wesen
nach offen ist auch fuir 6ffentliche Aufgaben und Institutionalisierungen, so
muf} diese Erkenntnis doch zusammengehalten werden mit ithrer pneuma-
tischen Ursprungsnahe zu personal-briiderlichem Einsatz. Sie steht von da-
her immer in der Dialektik von institutionellen und personalen Einsatz-
méglichkeiten — heute mehr denn je. Die Entscheidung fiir den einen oder
anderen Weg wird rein rational und grundsétzlich kaum zu finden sein. Es
bedarf dazu einer geistmachtigen Zeitanalyse ~ eine Erkenntnis, die sich
uns oben schon gebieterisch aufdréngte.

Abschliefende Auswertung

1. Das Schweigen der Neutestamentlichen (und alttestamentlichen) Schrif-
ten zu den Weltaufgaben (I.), das seine inneren (I, A) und duBeren Griinde
(I, B) hatte, erwies sich als ein beredtes Schweigen (IL.) Es liefert einer , po-



Heinz Schiirmann 30

litischen Theologie® durchaus answertbare , Verhaltensmodelle* (II, A),
aber keine konkreten politischen, sozialen und wirtschaftlichen Programme;
dariiber hinaus wohl aber (explizit und implizit) starke Impulse zu gesell-
schaftlichem und gesellschaftskritischem Einsatz (II B) — freilich Impulse zu
liecbendem Handeln und zu liebendem Ertragen in einem — das eine oder
das andere je nach Situation und Stunde.

2. Die , Verschwiegenheit” in dem ,beredten Schweigen® darf nicht nur
zeit- und situationsbedingt erklidrt werden. Sie hat ihren tieferen Grund
darin, daf} alle wahrhaft christlichen Einsitze und Institutionen geistge-
wirkt der personalen Liebe entspringen. Daraus ergeben sich positive und
negative Konsequenzen: Die Liebe 148t sich nur auf Weisen der Wirksam-
keit ein und arbeitet nur mit Mitteln, die einerseits vertikal den Transzen-
denzbezug des Menschen, andererseits horizontal den Wir-Raum in der
Welt, den Raum personaler Ich-Du-Bezichungen offen halten und die sich
angstlich vor ,bosen” Establishments hiiten. Damit ist ein sehr allgemei-
nes aber doch fundamentales Grundprinzip gewonnen fiir alle Weltein-
sdtze von Christen, das scine Implikationen hat. Sozialethische Uberlegun-
gen missen aus ihnen und aus schopfungsgemiafier Sachgerechtheit politi-
sche bzw. sozio-Gkonomische Normen ans Licht fordern. Solche kénnen den
ntl. (und atl.) Schriften unmittelbar nicht entnommen werden.

3. Der eschatologische Einbruch Gottes in Christus, sein proexistentes
Heilshandeln im Heiligen Geist, das liebend ertragen, das sich aber auch
liebend einsetzen kann, hat geistgewirkt das Wissen in sich, wann und wo
die Stunde ,revolutiondren“ Liebeseinsatzes und wann und wo die Stunde
proexistenten Erleidens bzw. kontemplativer Verlorenheit ist. Es gehort
zur Situation der Zwischenzeit, zum eschatologischen Schon und Noch-nicht,
dafl die Kirche und die Christen sich fiir beide Auf-Gaben offen halten
missen. Wie die Kirche hente weltweit aufgerufen und angefordert ist,
wird sehr verschieden zu beurteilen sein, was von christlichen Gemeinschaf-
ten und vom Einzelchristen nach Situation und Berufung je und je einge-
fordert wird, ebenfalls.

4. Was fiir die Kirche wie fir die Einzelchristen allgemein nicht zweifel-
haft sein diirfte, ist — wie bereits oben vermutet — die Aufgabe der Verfrem-
dung in der heutigen Entfremdung. Kirche und Christen mogen aktiv zu
liebend-kontemplativer Passion oder passiv zu proexistent-liebender Ak-
tion aufgerufen sein — der aus geistlicher Tiefe kommende Verfremdungs-
effekt diirfte ihnen grundséitzlich vom Kreuze Christi her immer besser an-
stehen und gerade heute fir die Welt nitzlicher sein als alle méoglichen
»zeitgemdfen® Versuche einer falschen Anpassung und einer sich anbie-
dernden ,Mitarbeit®. , Aggiornamento aus Verfremdung“ diirfte also die
Aufgabe der Stunde sein.





