
Das eschatologische Heil Gottes 
und die Weltverantwortung des Menschen 
Ein Gesprädisbeitrag 

Heinz Schürmann, Erfurt 

Die nachfolgende Skizze kam - in gekürzter Form - in einem Rundgespräch über 
Fragen der südamerikanischen •Theologie der Befreiung" zum Vortrag. Aus diesem 
Kontext erklärt sich die distinguierende •literarische Art" der Ausführungen. - Es 
handelt sich um den Vorabdruck aus einer Sammlung von Beiträgen jenes Ge- 
sprächskreises, der erweitert sowie mit Belegen und Verweisen im Herbst dieses 
Jahres (im Johannes Verlag, Einsiedeln) erscheinen wird. 

Das II. Vatikanische Konzil hat in der Pastoralkonstitution •Gaudium et 
spes" die Frage nach dem Verhältnis von •Eschatologie" und •Futurolo- 
gie", näherhin: nach dem In-, Mit- und Zueinander von eschatologischem 
Werk Gottes und der Weltaufgabe des Menschen bewußt offen gehalten 
und uns als Frage hinterlassen. Nicht wenig von den nachkonziliären 
•Fragwürdigkeiten" in der Kirche sind durch die hier verbleibende Offen- 
heit verursacht. Wir möchten im Folgenden die Neutestamentlichen 
Schriften auf unsere Frage hin abtasten (was hier freilich nur sehr zusam- 
menfassend möglich ist). Wir fragen: Bezeugen die Schriften des Alten und 
Neuen Testaments - positiv formuliert - eine Verpflichtung der Kirche und 
der Christen, am Fortschritt der Menschheit mitzuarbeiten, oder - negativ 
formuliert-bei der •Befreiung" (Emanzipation) der leidenden (und unter- 
drückten) Menschheit zu helfen? 

Wenn die epochale Geschichtsstunde, die wir durchleben, durch das 
Stichwort •Befreiung", allumfassende •Emanzipation", charakterisiert 
werden kann, liegt es nahe, unsere Frage nach dem Verhältnis von •Escha- 
tologie" und •Futurologie" besonders im biblischen Wortspiel der •Befrei- 
ung" (Emanzipation) zu durchdenken, was dann auch für die •politische 
Theologie" jeglicher Spielart, besonders für eine •Theologie der Revolu- 
tion" und die südamerikanische •Theologie der Befreiung" verführerisch 
geworden ist. Dabei wird häufig die neutestamentliche Befreiungstheologie 
aus ihrem neutestamentlichen (eschatologischen) Kontext gelöst und von 
den alttestamentlichen (innerweltlichen) Befreiungsaussagen her inter- 
pretiert. Im Folgenden können wir uns nicht auf die bei all diesen Ver- 
suchen vorgetragenen - recht unterschiedlichen - exegetischen Begründun- 
gen einlassen; vielmehr möchten wir das Problem grundsätzlicher - näher- 
hin hermeneutisch - hinterfragen. 

Um unsere These vorwegzunehmen: Wir möchten (I.) das Schweigen der 
Urkirche in unserer Frage als ein beredtes Schweigen aufweisen - als ein 



Eschatologisdies Heil und Weltverantwortung des Menschen 19 

Schweigen, das nicht schlechthin als Absage gedeutet werden darf, aus dem 
vielmehr - bei sachgerechter Befragung - (II.) doch durchaus eine Zusage 
herausgehört werden kann (eine Zusage freilich, die weiterhin in einer 
grundtiefen •Absage" gründet); ein Sie im Non, will uns scheinen. 

I. Das zurückhaltende Schweigen des Neuen Testaments 
zu den Fragen christlicher Weltverantwortung 

Nach der Lektüre der Alttestamentlichen Schriften ist die Schweigsamkeit, 
die uns aus den Neutestamentlichen Schriften - was unsere Frage betrifft - 
entgegenschlägt, zunächst außerordentlich überraschend; sie gleicht einem 
plötzlichen, anscheinend völligen Verstummen. Dieses Verstummen ist für 
das Neue Testament aber so charakteristisch, daß wir als Christen wohl 
auch die Alttestamentlichen Schriften in den Fragen des Weltengagements 
nur aus der Tiefe dieser Schweigsamkeit heraus hören dürfen. Es wäre 
jedenfalls grundlegend falsch, die in dieser Beziehung laute Beredsamkeit 
der Alttestamentlichen Schriften in die Stille des Neuen Bundes hinein- 

zutragen. 
Die neutestamentliche Botschaft kommt aus ihrer eigenen Tiefe, wird 

aber doch auch - und das in erstaunlich einfügsamer Weise - von den 
Adressaten und ihrer Umwelt her bestimmt. So können wir für das 
Schweigen in unserer Frage (B) zwar auch äußere, situations- und umwelt- 
bedingte Gründe angeben; zunächst aber sind (A) innere, sachliche, zu nen- 
nen, die sich alle zurückführen lassen auf die einleitend angegebene neu- 
testamentliche Urerfahrung, auf den Anbruch des Eschaton, des (in stren- 
gem Sinn eschatologisch verstandenen) •NeuenBundes". 

A Die durch die eschatologische Zeitenwende bedingten inneren Gründe 

Die urchristliche Grunderfahrung des Eschaton gibt sich - wenn wir etwas 
systematisieren dürfen - •triadisch": (1.) als eschatologisdies Heilshandeln 
Gottes (2.) in der Auf erweckung des Gekreuzigten (3.) durch die Erfahrung 
des Geistes. E. Peterson hat uns sehen gelehrt, wie der •Monotheismus als 
politisches Problem" wirksam geworden ist. Es scheint, daß auch ein trini- 
tarisches Gottesverständnis - siehe jeweils unter a) - seine Konsequenzen 
für das christliche Weltverhalten hat, wobei - jeweils unter b) - eine Frage 
offen bleiben wird. 

1. Die gespannte Erwartung des eschatologischen Eingreifens Gottes 

Wir wiesen einleitend schon darauf hin, wie sehr die neutestamentliche 
Urerfahrung bestimmt ist von dem zeitenwendenden Einschnitt in der 



Heinz Schürmann 20 

Heilsgeschichte, der die Erfüllungszeit von der Verheißungszeit trennt. 
Dieser heilsgeschichtliche •Umschlag" ist schon darum das ausschließliche 
Werk Gottes, weil er allumfassend gedacht werden muß. 

a) Für Jesus und die werdende Kirche ist diese Zeitenwende aber schon 
keimhaft Gegenwart; die Total Vollendung wird in angespannter Nah- 
erwartung von der nicht allzu fern geglaubten Zukunft erwartet. Jedenfalls 
rechnete man jederzeit lebendig mit ihrem möglichen Eintreffen in naher 
•Stetserwartung". Dieses •Erfüllungsbewußtsein", eng verbunden mit der 
genannten Nah- und Stetserwartung, verdunkelte aber den Blick der er- 
sten Christen für alle innerweltliche Futurologie, die mit Christus ans 
Kreuz geschlagen schien, und für die christliche Verantwortung für eine 
Welt, deren •Gestalt im Vergehen" (1 Kor 7,31) geglaubt wurde. Jeden- 
falls ließ diese gedrängt bedrängende Zeiterfahrung innergeschichtliche 
Utopien, programmierende Ideologien und engagierte gesellschaftliche 
Aktionen zunächst nicht hochkommen. 

b) Es erhebt sich die Frage, ob solch intensive Erfahrung des anhebenden 
eschatologischen Eingreifens Gottes ein weltverantwortliches Handeln des 
Menschen wirklich von seinem Wesen her ausschließen muß. Eine Re- 
flexion, die als tiefsten Grund der •Naherwartung" die hereingekommene 
•Wesensnähe" Gottes sieht, könnte sich jedenfalls den Anbruch des escha- 
tologischen Heils gewiß auch umgekehrt als Stimulans des menschlichen 
Handelns denken - falls dieses menschliche Handeln vom eschatologischen 
Heilshandeln Gottes getragen ist, ihm konform geht und mit ihm harmo- 
niert. Es kann auch nicht übersehen werden, daß ein konsequent eschato- 
logisches Verständnis die Welt •entsakralisiert" und in die Profanität ent- 
läßt und ihr damit ihre Autonomie gibt und technischen Fortschritt erst er- 
möglicht. Eine Berufung und ein Rückgriff auf die Befreiungsaktionen 
Israels (im Rahmen der grundlegenden Befreiungstaten Jahwes), ein Rück- 
fall also in ein alttestamentliches Verhalten nach Anbruch des Neuen Bun- 
des, der die eschatologische Diastase übersieht, würde dagegen eine Ver- 
absolutierung des weltlichen, des gesellschaftlichen und persönlichen Le- 
bens zur Folge haben, die notwendig die Erde verdirbt - ein Fehlverhal- 
ten, das einem nicht mehr an das eschatologische Handeln Gottes glauben- 
den Judentum und Christentum nahe liegt. Ein derartig pervertiertes 
Judentum und Christentum (wie immer es sich nennen mag) hat das Gericht 
schon in sich; die Welt kann an ihm zugrunde gehen. 

2. Die Relativierung der menschlichen Nöte 
im Lichte des Christusgeschehens 

Das urchristliche Kerygma sieht das eschatologische Heil bereits gegenwär- 
tig in der Auferweckung und Erhöhung des Gekreuzigten (vgl. nur Rom 



Eschatologisdies Heil und Weltverantwortung des Menschen 21 

4, 25), in der die passive •Dahingabe" des Sohnes (vgl. nur Rom 8, 32) ak- 
tiv in dienende •Hingabe" •für die Vielen" (vgl. nur Mk 10, 25; 14, 24) 
transponiert ist. 
a) Der personale und soteriologische Bezug zu Jesus als dem Heilbringer 
und Retter (söter) - der sehr unterschiedliche Gestalt annehmen kann - 
wurde in der Anfangszeit nach Ausweis der Neutestamentlichen Schriften 
so übermächtig erfahren - und kann allezeit so übermächtig erfahren wer- 
den -, daß darin alles irdische Geschehen gar sehr relativiert wird: daß 
• durch ihn mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt", (Gal 6,14 u. ä. oft). 

In solchem personalen Bezug werden auch unrealistische Utopien, Ideo- 
logien und Programme •entkrampft". Die Gefolgschaft des geschlachteten 
Lammes •betet das Bild des Tieres nicht an" (Offb 13,15), bleibt •jung- 
fräulich" und •in ihrem Mund wird keine Lüge gefunden" (14, 4 f). Vom 
auferweckten Gekreuzigten her kann zudem alles kreatürlich, gesellschaft- 
lich oder persönlich verursachte Leid werthaft gesehen werden: •Freut euch, 
daß ihr an den Leiden Christi Anteil habt" (1 Petr 4, 13). 

b) Wieder erhebt sich die Frage, ob nicht ein intensiver Christusbezug, ein 
Mitschwingen in der •proexistenten" Liebe Gottes und im Liebesdienst 
Jesu •für das Leben der Welt" (Joh 6, 51) zu proexistentem Einsatz ermu- 
tigen kann - auch mit Hilfe von innerweltlichen Zukunftsbildern, ideologi- 
schen Konzeptionen und Aktionsprogrammen -, wenn diese nur dem in 
Christi Kreuz ansichtig gewordenen Liebeseinsatz konform sind. Wenn 
die Kreuzeserfahrung Paulus zum missionarischen Aktivismus anspornte - 
kann sie nicht andere Geistträger zu sozialem und politischem Einsatz sti- 
mulieren? 

3. Die übermächtige Erfahrung des Geistes in der werdenden Kirche 

a) Schon im neutestamentlichen Zeitalter war die Kirche von ihrem inneren 
Wesen her auf Universalität und Öffentlichkeit hin angelegt. Ihrer sozio- 
logischen Struktur nach hatte sie von Anfang an ein großes dynamisches 
Einfügungsvermögen. Obgleich die •werdende Kirche" - in ihrem •em- 
bryonalen" Anfangsstadium - noch die Gestalt einer •introvertierten" 
Bruderschaft hatte, war sie keine Sekte. Ohne größere Kommunikations- 
und Funktionsfähigkeit nach außen - die einem •Embryo" naturgemäß 
noch abgeht - und weithin in einer •uteralen Introvertiertheit" lebte sie 
aus ihrer übermächtigen Anfangserfahrung. Ihre Ethik war noch weithin 
•Gemeindeethik". Das noch schutzbedürftige neue Leben bedurfte wohl 
auch noch einer gewissen Absonderung von der Welt. 

b) Es entsteht die Frage, inwieweit der pneumatisch introvertierte Über- 
schwang des Anfangs für alle Zeiten vorbildlich sein muß. Wenn wir be- 
denken, was wir einleitend über den Unterschied zwischen werdender und 



Heinz Schürmann 22 

gewordener Kirche gesagt haben, werden wir nicht unbesehen und unre- 
flektiert die urchristliche Introvertiertheit zur Maßgestalt für alle Epochen 
der Kirchengeschichte machen wollen (zumal diese auch umweltbedingt er- 
klärt werden muß; s. u.). Kann, so möchten wir fragen, ein pneumatischer 
Neuaufbruch nicht gerade auch stimulierend sein für einen proexistenten 
Einsatz in weltlichen, gesellschaftlichen und persönlichen Bereichen? Die 
Kirchengeschichte läßt daran keinen Zweifel, und die Zukunft der Kirche 
und der Welt - so dürfen wir hinzufügen - wartet auf solche Aufbrüche. 
Wir haben vorstehend drei innere Gründe genannt für das Schweigen des 
Neuen Testaments zu den Fragen der christlichen Weltverantwortung. Wir 
haben allen drei Gründen (jeweils unter b) ein Fragezeichen beifügen müs- 
sen: ob nämlich der hier sichtbar werdende introvertiert-innerliche An- 
fangselan sich nicht auch legitim extravertiert-aktiv äußern könne. Unser 
diesbezügliches Fragen wird sich im Folgenden noch verstärken, wenn wir 
sehen werden, wie sehr es zeitbedingte Umweltfaktoren waren, die die 
urchristliche Introvertiertheit mitbestimmt haben. 

B Die situations- und umweltbedingten äußeren Gründe 

Vom geist-leiblichen Wesen des Menschen her ist die Umwelt und Ge- 
schichte der Menschheit doppelt geprägt: Es gibt - in lebendigem Ineinan- 
der - gesellschaftliche Verleiblichungen und (sich verobjektivierende) gei- 
stige Strömungen, die immer wieder widersprüchlich auseinanderfallen 
können. Nicht selten sind die politisch-wirtschaftlichen Verhältnisse einer 
Epoche in einer Weise etabliert, die im •objektiven Geist" der Zeit - we- 
nigstens bei den tiefer lebenden Gliedern der Gesellschaft, schon überwun- 
den, oft ins Gegenteil gekehrt sind. Auch im neutestamentlichen Zeitalter 
stieß die christliche Botschaft gleichzeitig (1.) auf geistige Tiefenströmungen 
und (2.) auf äußere Machtetablierungen, die antagonistisch waren und das 
Leben der ersten Christen unterschiedlich bestimmten. Beide Faktoren be- 
wirkten aber - je in ihrer Weise - das gleiche: daß nämlich die Christen 
zunächst von äußeren Weltaufgaben abgedrängt wurden. 

1. Die Sehnsucht der Umwelt nach transzendenten, personalen 
und humanen Werten 

a) Die hellenistisch-römische Umwelt des Neuen Testaments schickte sich 
nach einer Epoche naturhafter Extravertiertheit (in der griechischen und 
römischen Klassik) und einer Zeit eines großen politischen und technisch- 
wirtschaftlichen Fortschritt (im hellenisierten Römischen Imperium) in 
ihren besten Geistern immer mehr an, in einer bis dahin in der antiken 
Welt nicht erfahrenen Weise die inneren personalen Werte des Selbst 
und damit die persönliche und geschichtliche Freiheit zu entdecken - in 



Escliatologisches Heil und Weltverantwortung des Menschen 23 

mönchischen Bewegungen, mystischen Erfahrungen, philosophischen Di- 
stanzierungen, in Mysterienkulten, im Neuplatonismus und weltweit in der 
Gnosis. So geartet war die Welt, in der und für die die Christusbotschaft 
zunächst zur Sprache gebracht werden mußte und in der sie Gehör finden 
wollte. Vor Hörern, die in solcher Weise ihre personale Tiefe suchten, 
mußte aber die eschatologische Heilsbotschaft entsprechend artikuliert wer- 
den. So formulierte sie sich wie von selbst in einer Sprache personaler In- 
nerlichkeit aus, für die alles Weltengagement zumindest zweitrangig war. 

b) Mancherlei Anzeichen - besonders wenn man gewisse Phänomene der 
•neuen Jugendbewegung" der letzten Jahre •seismographisch" registriert 
und zu deuten versucht - erlauben diese Vermutung: Die Kirche, ihre Ge- 
meinden und Gemeinschaften, sowie einzelne Christen müßten heute in 
proexistent durchgehaltener Passion oder selbstverlorener Kontemplation 
(nicht in sich selbst suchender •Meditation"!) in einer Tiefenschicht leben, 
in der sie wieder für die suchendsten Geister und tiefsten Sehnsüchte der 
Zeit ansprechend, damit zugleich ein bitter notwendiges gesellschaftliches 
Korrektiv und so Zukunft eröffnend würden. Manches, was oberflächliche 
Urteile von der Kirche und den Christen erwarten und was sie selbst ent- 
sprechend dann tun zu müssen urteilen, wird schon ein Fehlurteil sein, zu- 
mal weltliche Institutionen und Funktionäre das oft in unvergleichlich bes- 
serer Weise vermögen. Vermutlich wird sich die Kirche innerhalb der sich 
ihr immer mehr entfremdenden abendländischen Menschheit selbstver- 
fremden müssen, um in solch wortloser •Kontestation" die Anfragen wie- 
der beantworten zu können - worin nebenher auch ihr wirksamster Dienst 
für das Überleben der Menschheit im aufdämmernden nächsten Jahrtau- 
send bestehen könnte. 

2. Der äußere und innere Totalitarismus des Römischen Imperiums 
als Hindernis für ein christliches Weltengagement 

a) Im neutestamentlichen Zeitalter war die Ökumene in einem übermächti- 
gen Imperium politisch-wirtschaftlich geeint. Als einigende Weltanschau- 
ung desselben bildete sich zunehmend ideologisch, kulturell und religiös - 
durch Hellenismus und aus dem Orient gespeist - eine Staatsapotheose 
heraus. Es ist einsichtig, daß es in einer derartigen geistigen Umwelt ein 
reformierendes oder gar revolutionierendes Aktivwerden überhaupt nicht 
geben konnte, höchstens hellsichtige Wachheit sowie apokalyptisch ver- 
schlüsselte Trost- und Drohrede (vgl. z. B. Lk 4, 5 ff; die Johannes-Apoka- 
lypse) - freilich auch ein kluges Taktieren, um unnötige Zusammenstöße zu 
vermeiden (z. B. in den lukanischen Schriften, in Rom 13 und 1 Petr 2, 11 
bis 17). Wäre in solcher Situation doch jedes politische oder gesellschaft- 
liche Engagement unrealistisch, inopportun, somit auch unmoralisch gewe- 



Heinz Schürmann 24 

sen. Jesus und die urchristlichen Pneumatiker erkannten das um so fein- 
fühliger, als sie von unerleuchteten religiös-f anatisierten Sikariern und Ze- 
loten umgeben waren. 

Jesus läßt sich nach dem Johannes-Evangelium nicht in die Rolle eines 
königlichen Messias ben David drängen (Joh 6, 14; 12, 12-19) und fühlt 
sich keineswegs berufen, irdischen Hunger zu stillen (Joh 6, 26 f; s. auch o. 
unter A2a). Die Johannes-Apokalypse •resigniert" vor den antichristlichen 
- im Römischen Imperium heraufkommenden - Mächten, besser: ringt sich 
durch zur Tiefe einer recht aktiven Ge-lassenheit: •Wer kann mit ihm 
kämpfen?" (13, 4). 

•Wenn einem Gefangenschaft bestimmt ist - er geht in die Gefangen- 
schaft; wenn einer mit dem Schwert getötet werden soll - er wird mit dem 
Schwert getötet werden" (13, 9f). 

Wenn die endzeitlichen Bosheitsmächte auf ihren Höhepunkt kommen 
werden (und von dieser Zeit ist hier die Rede), sind sie nur noch durch die 
•Rettungstat und die Macht und die Herrschaft... Gottes und die Voll- 
macht seines Gesalbten" zu überwinden (12, 10). 

b) Nur ein erleuchteter prophetischer Geist kann jeweils in seiner Zeit er- 
kennen, ob und wie weit die eigene Umwelt hier und je von totalitären 
Establishments geprägt ist, die das liebende Erleiden mehr zum Gebot der 
Stunde machen als ein aufbegehrendes Agieren. Das hängt von dem ratio- 
nal nicht auslotbaren Urteil ab, wie weit es in einer Zeit und Situation 
•letzte Stunde ist", weil •schon viele Antichristen gekommen sind" (1 Joh 
2, 18). In der antagonistischen Welt von heute wird das Urteil diesbezüg- 
lich sehr unterschiedlich ausfallen müssen. Man darf nicht vergessen, daß 
die Johannes-Apokalypse Zukunftsvisionen gibt für die Zeit des kommen- 
den Antichristen und des falschen Propheten, daß es schon zur Zeit ihrer 
Niederschrift den dort geschilderten äußeren und inneren Totalitarismus in 
reiner Wirklichkeit nicht gab. Das Römische Imperium des ausgehenden 1. 
Jahrhunderts nach Christus kannte trotz aller seiner politisch-wirtschaftli- 
chen Establishments und ideologischen Verabsolutierungen doch noch hier 
und da in seiner unübersehbaren Weite ein pluralistisches Leben, das kei- 
neswegs nur nach einer verinnerlichten und verinnerlichenden Christusbot- 
schaft rief und das etwa nur ein introvertiertes Weltverhalten zugelassen 
hätte. Es wird in dieser Welt wohl pluralistisch zugehen, bis das Ende der 
Zeiten gekommen ist und •der" Antichrist da sein wird. Von daher ist der 
prophetische Geist in der Kirche zu jeder Zeit und in jeder Situation ge- 
fragt, ob er mehr zu innerlicher Vertiefung oder zu äußerer Betäti- 
gung aufgerufen ist und wie die Akzente hier und jetzt zu setzen sind. Und 
zu jeder Zeit wird es berufene Einzelne, Gruppen oder Bewegungen geben, 
die gesandt sind, jeweils ihren eigenen Akzent zu setzen. 



Esckatologisches Heil und Weltveranlwortung des Menschen 25 

II. Das Schweigen des Neuen Testaments zu den Fragen 
christlicher Weltverantwortung als ein beredtes Schweigen 

Wir dürfen uns mit obigem Ergebnis (unter I) nicht zufrieden geben, daß 
die Neutestamentlichen Schriften keinen Blick für Fragen menschlicher 
Weltaufgaben gehabt und daß sie die Verpflichtung zur Befreiung aus 
kreatürlichen, gesellschaftlichen und privaten Nöten nicht thematisch ge- 
macht haben. Wir sahen schon: sowohl von seinem Wesen her (o. unter I. 
A) wie situationsbedingt (o. unter I. B) bleiben Möglichkeiten und Fragen 
zu bedenken. Solches Fragen muß nunmehr (II.) versucht werden. Eine 
•politische Theologie" kann auf Verhaltensweisen und Weisungen Jesu 
sowie des alt- und neutestamentlichen Gottesvolkes, auch auf •politische" 
Dimensionen des alt- und neutestamentlichen Verkündigungsgehaltes hin- 
weisen, die durchaus theologische Relevanz haben, und zwar (A) als Ver- 
haltensmodelle und (B) als auswertbare Impulse oder Implikationen. 

A Die Relevanz alt- und neutestamentlicher Verhaltensmodelle 

Die Heiligen Schriften erzählen zunächst von Verhaltensweisen und Wei- 
sungen Jesu sowohl wie des neu- und alttestamentlichen Gottesvolkes, die 
auf ihre bleibende Auswertbarkeit als Verhaltensmodelle befragt werden 
müssen - und zwar je in unterschiedlicher Weise: (1.) Die Schriften des 
Alten Testaments erzählen in mannigfacher Weise vom welthaften Han- 
deln Israels, hineingebunden in das Bundeshandeln Jahwes, in - so will 
uns scheinen - •parabolischer" Weise; (2.) die Schriften des Neuen Testa- 
ments erzählen von Verhalten und Weisungen Jesu sowie der Urkirche, 
die - so möchten wir meinen - paradigmatische Gültigkeit beanspruchen 
können. Beide Weisen sind für unsere Fragestellungen auswertbar wie 
Gleichnisse und Symbolhandlungen einerseits, wie Beispielerzählungen 
und vorbildliches Tun andererseits. Diese These bedarf der Erklärung. 

1. Die parabolische Auswertbarkeit alttestamentlicher Verhaltensweisen 

a) Die •politische Theologie" aller Richtungen beruft sich - was hier nicht 
belegt werden kann - besonders gern auf alttestamentliche Verhaltenswei- 
sen und Weisungen. Tatsächlich behalten sie ihre (relative) Verbindlich- 
keit, da sie aufgeschrieben sind •uns zur Mahnung, die das Ende der Zei- 
ten erreicht hat" (1 Kor 10, 11). Grundsätzlich können diese aber nicht 
mehr unmittelbar nomistisch, sondern immer nur als •Verhaltensmodelle" 
auf ihre sittliche Auswertbarkeit hin befragt werden, weil durch die •escha- 
tologische Wende" alles sittliche Verhalten in einen eschatologischen Seins- 
und Motivhorizont gestellt ist, weil damit alles irdische Geschehen profa- 
nisiert und zugleich zum •Gleichnis" für das eschatologische Geschehen ge- 
worden ist. Das kann hier nicht weiter ausgeführt werden. 



Heinz Schürmann 26 

b) Weil es vor der •frühjüdischen" Apokalyptik keine echte Jenseitsescha- 
tologie gibt, lassen sich nach dieser Wende, die bei Jesus und im Urchri- 
stentum radikal da ist, alttestamentliche Aussagen über kreatürliche bzw. 
gesellschaftliche Befreiung nicht ungebrochen in neutestamentliche Situatio- 
nen hineinheben. Es muß in jedem Fall gefragt werden, ob und inwiefern 
solche innergeschichtliche Befreiungsaussagen für uns noch - in •parabo- 
lischer" Weise - einen gewissen Aussagewert haben. Meistens haben sie 
nur diesen: Gott will und wirkt das totale Heil, welches das kreatürliche 
Heil und das gesellschaftliche Heil einschließt. Er verwirklicht es aber in 
vollendeter Weise erst im kommenden Äon, noch nicht auf dieser Erde und 
im Verlauf der Geschichte. Das Agieren und Verhalten Israels, das schon 
im Alten Testament dabei keinen besonderen Akzent trägt, kann nur mit 
großer Vorsicht als •vorbildlich" hingestellt werden, weil ihm der oben- 
genannte eschatologische Seins- und Motivhorizont abgeht. Ist doch inzwi- 
schen die Kontinuität der Heilsgeschichte in die Diskontinuität von Ver- 
heißungs- und Erfüllungszeit auseinandergebrochen. 

2. Die paradigmatische Bedeutsamkeit des Verhaltens Jesu 
und der Urkirche 

Von gesellschaftskritischen Gruppen wird weiter gern Jesu und der Ur- 
kirche Verhalten als sittliches Verhaltensmodell herausgestellt. Gänzlich 
falsch gewiß dort, wo Jesus zum Sozialrevolutionär nach Art eines zeitge- 
nössischen •Zeloten" verstanden wird; richtig dort, wo sein (gänzlich un- 
zelotisches) Verhalten •paradigmatisch", als immer ernst zu nehmendes 
Beispiel, auf seine ethische Relevanz hin befragt wird. Dafür gibt es - wir 
dürfen hier auf Beispiele aus den frühen Gemeinden verzichten • verschie- 
dene Ansätze: 

a) Jesu Reich Gottes-Botschaft ist eine eschatologisch-transzendente Real- 
utopie, die nicht nur in der jüdischen Apokalyptik, sondern auch noch bei 
Jesus kosmische sowie gesellschaftlich-politische Aspekte hat. (So sehr diese 
Botschaft bei ihm auch auf Gottes Heil zentriert und damit •personalisiert" 
ist, inspirierte und stimulierte sie doch im Lauf der Geschichte immer er- 
neut gesellschaftliche Zukunftsentwürfe und Aktionsprogramme.) Sie läßt 
sich aber nicht ungebrochen in solche transponieren. Im Gegenteil: eben 
indem Jesu Verkündigung die •eschatologische Differenz" offen hält, ver- 
mag sie innerweltliche Utopien, Ideologien und Aktionsprogramme zu 
•entkrampfen", zu entetablieren, positiv: zu personalisieren und gar sehr 
zu humanisieren. 

b) Jesu Krankenheilungen und Exorzismen sind als eschatologische Zei- 
chen zu verstehen (vgl. Lk 10, 23 f; 11, 20): Gott will das kreatürliche Leid 
der Welt nicht und er wird es eschatologisch beseitigen, sagen diese Zei- 



Eschatologischcs Heil und Weltverantwortung des Menschen 27 

chen. Sie sind verba sensibilia (Augustinus). Gewiß muß dieses paradig- 
matische Verhalten Jesu für uns ein aufrüttelnder Appell sein, Hunger, 
Krankheit und Tod zu Leibe zu gehen, wo immer wir nur können. Letzt- 
lich verweist Jesus aber auch hier auf das eschatologische Werk Gottes, da 
keine menschliche Anstrengung alles kreatürlich bedingte Leid dieser Welt 
je wird überwinden können. Er brachte die Botschaft von der eschatologi- 
schen Beseitigung aller kreatürlichen Not, eine Botschaft, die freilich alle 
Nothelfer im Sinne von Mt 25 aufs höchste stimulieren sollte. 

Gewiß soll, so dürfen wir abschließend sagen, aus der Zeitenwende eine 
Lebenswende werden (vgl. Mk 1, 14 f). Jesus versteht das hereinbrechende 
Heil zwar auch als kosmisch-kreatürliches und gesellschaftlich-wirtschaft- 
liches Heil, zentriert aber als Heil Gottes •für uns", als existentiell-per- 
sönliche Rettung und Beseligung. Das kreatürliche und gesellschaftliche 
Heil signalisiert sich in seinem Verhalten zwar schon zeichenhaft - damit 
freilich auch als sittlich verbindliches Paradigma. Seine Verkündigung weist 
aber mit einseitiger Vehemenz auf das persönliche Heil, das es zu ergreifen 
gilt. Nur durch die Bundeszuwendung Jahwes zu Israel in Jesu Heilswirken 
und dessen Zuwendung zum einzelnen in Israel, damit dann durch eine 
persönliche Bekehrung des Einzelnen, wird Israel zum Reichsvolk, wird 
dann mit Israel auch die Menschheitsgeschichte und der Kosmos 
zum eschatologischen Heil geführt. Jesu Basileiaverkündigung ist und 
bleibt Aufruf zur Umkehr hin zu dem Vater, dessen Liebe und Erbarmen 
Jesus verkündet. 

B Die Relevanz alt- und neutestamentlicher Weisungen und 
Implikationen 

Schon oben mußten wir jeweils fragen, ob die drei inneren Gründe (s. o. 
zu I. A), die die •werdende" Kirche •blind" machte für Weltaufgaben, 
und wie weit die beiden äußeren Gründe (s. o. zu I. B) auch für die •ge- 
wordene", speziell für die heutige Kirche noch Relevanz haben. Wenn 
der •triadische" Einbruch des Eschaton auf seine trinitarische Tiefe - 
auf das persönliche •Hyper" der drei göttlichen Personen zueinander 
und nach außen hin reflektiert wird, ist eine gesellschaftliche bzw. gesell- 
schaftskritische Relevanz dieses Hyper grundsätzlich denkbar, ja wahr- 
scheinlich. Gottes eschatologisches Heilshandeln, der kenotische Liebes- 
einsatz des Sohnes und der Impuls des Geistes (1.) aktivieren jeweils die 
Liebe des Christen und sind eine entscheidende gesellschaftliche und ge- 
sellschaftskritische Kraft. Dabei kann der christliche Einsatz (2.) auch mit 
gesellschaftlichen Utopien, ideologischen Konzeptionen und Aktionspro- 
grammen arbeiten, wenn dabei - im Ziel und in den Mitteln - seine 
personale Liebesstruktur gewahrt bleibt. 



Heinz Schürmann 28 

1. Liebe und Gerechtigkeit als gesellschaftliche und gesellschaftskritische 
Impulse 

a) Die politischen und sozialen Weisungen der Alttestamentlichen Schriften 
in Richtung auf Fortschritt und Befreiung des Volkes (und später auch der 
Völkerwelt) sind bis hin zu Deutero-Jesaja und darüber hinaus häufig zur 
Darstellung gebracht worden. Sie werden von der •politischen Theolo- 
gie" aller Richtungen mit vollem Recht immer wieder angeführt. Es 
braucht hier nur darauf verwiesen zu werden. 
b) Die Tora des Mose und die Zukunftsbilder und Mahnungen der Pro- 
pheten gipfeln auf in dem Weisungstitel, den Paulus (Gal 6, 2) paradox 
•das Gesetz des Christus" nennen kann, das im Hyper des Verhaltens 
und besonders des Todesdienstes Jesu (vgl. Mk 10, 45) ansichtig wird. Das 
Liebesgebot des Alten Testaments (vgl. Lev 19,18) wird zudem im Wort 
Jesu und der urchristlichen Paränese ausgeweitet und in der Gottesliebe 
verankert (vgl. Mk 12, 29 ff. 32 f parr). 

Vom Liebesgebot her wird die Paränese Jesu sowie die der urchrist- 
lichen Apostel, Propheten und Lehrer häufig scharf gesellschaftskritisch; 
man achte nur auf die immer erneute Mahnung und Drohrede gegen die 
Reichen und Etablierten (z. B. Lk 6, 24 ff, vgl. Lk 10, 30-35; Mt 6, 24; 
1 Kor 11, 20 ff. 23-34; Lk 12, 16-21; Jak 2, 1-26; 5, 1-6), auf die Partei- 
nahme für die Armen und Schwachen (z. B. Lk 6, 20; 1 Kor 12, 22 ff. 26) 
und die Aufforderung an alle zum Helfen und Geben (Mk 10,21; Lk 
12, 33; 14, 33). Es liegt unmittelbar in der Konsequenz solcher Paränese, 
wenn nicht nur bei den angesprochenen Reichen und in den christlichen 
Gemeinden durch solche Predigt eine Bewußtseinsänderung bewirkt wird, 
sondern wenn auch die gesellschaftlichen Strukturen sich im Laufe der 
Zeit ändern. 

2. Die kritische Offenheit der Liebe für gesellschaftlich-institutionelle 
Aktionen, Funktionen und Dienste 

a) Keineswegs ist der urchristliche Liebeswille institutionsfeindlich. Viel- 
mehr drängt er aus sich zu etablierten Formen und Hilfsmitteln - wenn 
das im Neuen Testament verständlicherweise (s. o. unter I.) auch zunächst 
nur erst gemeindeinstitutionell bezeugt sein kann. Aber wie die •Bruder- 
liebe" von Anfang an Nächstenliebe und Menschheitsliebe (= philan- 
thropia) einschloß (s. o.), so mußte sie, sobald die Zeit reif war und die 
Umstände es erlaubten, auch (1.) zu öffentlichen Aktionen drängen: zu- 
nächst innerkirchlich (z. B. 2 Kor 8, 1-15 u. ö.: die Kollekte für Jerusa- 
lem), (2.) zu etablierten Funktionen (vgl. 1 Kor 12, 28: •Hilfeleistungen" 
und •Liebesgaben"; vgl. 1 Kor 16, 15; Rom 16, 1 u. ö.) und (3.) zu aus- 
geprägten •Diensten" (vgl. Rom 12, 7; 1 Petr 4,11), z. B. Rom 12,8: 



Esdiatologisdies Heil und Weltverantwortung des Mensclien 29 

•(Gaben-)Verteiler", •Barmherzigkeit Übende", •Diakone" (Phil 1,1; 1 
Tim 3, 8. 12). 

b) In einer Zeit, in der etablierte •Es-Mächte": Establishments und mensch- 
liche Gemachte, gesellschaftliche, ökonomische und politische Institutionen 
national und übernational bedrohlich werden, den Menschen erschreckend 
als •zweite Natur" gegenübertreten und das persönliche Ich, persönliche 
Ich-Du-Beziehungen und Wir-Räume bedrohen, in einer Zeit, in der die 
Emanzipation (im modern ausgeweiteten Verständnis dieses Begriffes) von 
verfremdenden Es-Mächten weltweit als universale Aufgabe empfunden 
wird, kann die realutopische, ideologiekritische und unprogrammatische 
personale Liebe der ersten Christen wieder vorbildlich und zu einer vor- 
dringlichen Aufgabe werden. Die personale Durchdringung und •Unter- 
wanderung" aller Establishments dürfte der •Nächsten-Liebe" •von Natur 
her" nahe liegen, sie wird immer dann kritisch gegenüber einer Arbeit mit 
gesellschaftlichen Programmen in gesellschaftlichen Formen zu gesellschaft- 
lichen Aktionen, wenn diese letztlich nur etablierte Institutionen durch 
sich etablierende Institutionen ersetzen und einem humanem bonum com- 
mune (das ja keineswegs nur als funktionierende Produktions- und Kon- 
sumgesellschaft verstanden werden darf) mehr schadet als nützt. - Dabei 
gibt sich die Kirche, sofern sie wahrhaft •Bruderschaft" ist, schon durch ihr 
Dasein als ein •sacramentum et instrumentum unitatis" der Menschheit, 
die sich in unseren Tagen zur Einheit formieren möchte. Eine Kirche, die 
als Bruderschaft personale und humane Werte schützt und dabei sich ver- 
absolutierende Establishments und Ideologien entmythologisiert und ent- 
sakralisiert, wird zu einem gesellschaftlichen Heilfaktor ersten Ranges, von 
dem einigende und heilende Kräfte ausgehen. 

Die beiden vorstehend (unter a und b) vorgetragenen konträren Aussa- 
gen müssen komplementär bedacht werden: Wenn die Liebe ihrem Wesen 
nach offen ist auch für öffentliche Aufgaben und Institutionalisierungen, so 
muß diese Erkenntnis doch zusammengehalten werden mit ihrer pneuma- 
tischen Ursprungsnähe zu personal-brüderlichem Einsatz. Sie steht von da- 
her immer in der Dialektik von institutionellen und personalen Einsatz- 
möglichkeiten - heute mehr denn je. Die Entscheidung für den einen oder 
anderen Weg wird rein rational und grundsätzlich kaum zu finden sein. Es 
bedarf dazu einer geistmächtigen Zeitanalyse - eine Erkenntnis, die sich 
uns oben schon gebieterisch aufdrängte. 

Abschließende Auswertung 

1. Das Schweigen der Neutestamentlichen (und alttestamentlichen) Schrif- 
ten zu den Weltaufgaben (I.), das seine inneren (I, A) und äußeren Gründe 
(I, B) hatte, erwies sich als ein beredtes Schweigen (II.) Es liefert einer •po- 



Heinz Schürmann 30 

litischen Theologie" durchaus auswertbare •Verhaltensmodelle" (II, A), 
aber keine konkreten politischen, sozialen und wirtschaftlichen Programme; 
darüber hinaus wohl aber (explizit und implizit) starke Impulse zu gesell- 
schaftlichem und gesellschaftskritischem Einsatz (II B) - freilich Impulse zu 
liebendem Handeln und zu liebendem Ertragen in einem - das eine oder 
das andere je nach Situation und Stunde. 

2. Die •Verschwiegenheit" in dem •beredten Schweigen" darf nicht nur 
zeit- und situationsbedingt erklärt werden. Sie hat ihren tieferen Grund 
darin, daß alle wahrhaft christlichen Einsätze und Institutionen geistge- 
wirkt der personalen Liebe entspringen. Daraus ergeben sich positive und 
negative Konsequenzen: Die Liebe läßt sich nur auf Weisen der Wirksam- 
keit ein und arbeitet nur mit Mitteln, die einerseits vertikal den Transzen- 
denzbezug des Menschen, andererseits horizontal den Wir-Raum in der 
Welt, den Raum personaler Ich-Du-Beziehungen offen halten und die sich 
ängstlich vor •bösen" Establishments hüten. Damit ist ein sehr allgemei- 
nes aber doch fundamentales Grundprinzip gewonnen für alle Weltein- 
sätze von Christen, das seine Implikationen hat. Sozialethische Überlegun- 
gen müssen aus ihnen und aus schöpfungsgemäßer Sachgerechtheit politi- 
sche bzw. sozio-ökonomische Normen ans Licht fördern. Solche können den 
ntl. (und atl.) Schriften unmittelbar nicht entnommen werden. 

3. Der eschatologische Einbruch Gottes in Christus, sein proexistentes 
Heilshandeln im Heiligen Geist, das liebend ertragen, das sich aber auch 
liebend einsetzen kann, hat geistgewirkt das Wissen in sich, wann und wo 
die Stunde •revolutionären" Liebeseinsatzes und wann und wo die Stunde 
proexistenten Erleidens bzw. kontemplativer Verlorenheit ist. Es gehört 
zur Situation der Zwischenzeit, zum eschatologischen Schon und Noch-nicht, 
daß die Kirche und die Christen sich für beide Auf-Gaben offen halten 
müssen. Wie die Kirche heute weltweit aufgerufen und angefordert ist, 
wird sehr verschieden zu beurteilen sein, was von christlichen Gemeinschaf- 
ten und vom Einzelchristen nach Situation und Berufung je und je einge- 
fordert wird, ebenfalls. 

4. Was für die Kirche wie für die Einzelchristen allgemein nicht zweifel- 
haft sein dürfte, ist - wie bereits oben vermutet - die Aufgabe der Verfrem- 
dung in der heutigen Entfremdung. Kirche und Christen mögen aktiv zu 
liebend-kontemplativer Passion oder passiv zu proexistent-liebender Ak- 
tion aufgerufen sein - der aus geistlicher Tiefe kommende Verfremdungs- 
effekt dürfte ihnen grundsätzlich vom Kreuze Christi her immer besser an- 
stehen und gerade heute für die Welt nützlicher sein als alle möglichen 
•zeitgemäßen" Versuche einer falschen Anpassung und einer sich anbie- 
dernden •Mitarbeit". •Aggiornamento aus Verfremdung" dürfte also die 
Aufgabe der Stunde sein. 




