Der Gang der Gottesfrage

Vom spekulativen Kern der Meditation

Eugen Biser, Miinchen

Einstieg

Wenn es einen Preis fir den kithnsten Gedanken gébe, den der Menschen-
geist jemals fafite, miifite er dem Gottesgedanken zugesprochen werden.
Man weifl wirklich nicht, woriiber man mehr staunen soll: Gber die Kiihn-
heit, mit der das Denken hier, im Erdenken Gottes, das Schwergewicht
aller Dinge aus dem Erfahrungsbereich dorthin verlegt, wohin keine sicht-
bare Briicke fithrt, oder iiber das Wagnis, auf das sich der Denkende ein-
1ift, wenn er von der Endlichkeit, die ihn umringt und die er ist, auf ein
Unendliches und Absolutes schlieft. Versprengt in einen abliegenden
Winkel dieser Welt, wie Pascal (in Fragment 72) sagt, und zugleich von
innen her in Frage gestellt, ist der Mensch aber darauf angewiesen, einen
Halt von absoluter Grofienordnung zu gewinnen. Mit andern Griinden
zusammen mag ihn das veranlafit haben, das zunichst als , Tiefe im Antlitz
der Welt® (Weischedel) erfahrene Géttliche zu verselbstindigen und der
Welt als Ursprung und Krone gegeniiberzustellen. So wurde der an-
finglich als blofes Weltattribut gedachte Gott in einem Akt radikaler Um-
gewichtung zum Urheber dessen, was er zuvor nur ausgezeichnet und
mit der Gloriole des Numinosen umgeben hatte. So sehr er aber jetzt, zu-
sammen mit der Welt, auch den Menschen iiberstieg, kam er ihm in seiner
Ferne zugleich niher, als er es als Weltattribut jemals gewesen war. In
seiner Ferne war er zugleich tiefster Grund und héchstes Ziel des Men-
schen, einzig zulingliche Antwort auf die Sinnfrage scines Lebens. Alles
lag deshalb daran, zu kliren, ob die Antwort tatséichlich die eines Le-
benden und Wirklichen und nicht nur das Echo der eigenen Stimme war.
Nicht weniger aber kam es darauf an, die rechte Form der Anndherung
zu finden. Wurde sie verfehlt, so lief der Suchende Gefahr, anstatt des
Letzten nur ein Vorletztes zu erreichen und den lebendigen Gott, zu dem
er unterwegs war, mit der bloflen Idee von ihm zu verwechseln.

Als warnendes Signal ist in diesem Zusammenhang die Glosse zu be-
achten, die Jean Paul seiner Schattenbeschwérung des Atheismus, betitelt
,Rede des toten Christus vom Weltgebdude herab, daf kein Gott sei* (von
1796, voranstellte. Nachdem er zunidchst auf die Gefahr hinwies, daf§
»das ganze geistige Universum ... durch die Hand des Atheismus zer-
sprengt und zerschlagen“ werden konne, fahrt er fort:



Eugen Biser 32

auch hab’ ich die Absicht, mit meiner Dichtung einige lesende oder
gelesene Magister in Furcht zu setzen, da wahrlich diese Leute jetzo,
seitdem sie als Baugefangene beim Wasserbau und der Grubenzim-
merung der kritischen Philosophie in Tagelohn genommen worden,
das Dasein Gottes so kaltbliitig und kaltherzig erwédgen, als ob vom
Dasein des Kraken und Einhorns die Rede wére!.
Danach kann die Anndherung nicht auf dem Weg der durchschnittlichen
Welterfahrung erfolgen. Gott ist nicht Gegenstand unter Gegenstinden,
die man notfalls auch auf sich beruhen lassen kann. An ihm entscheidet
sich, wenn es ihn gibt, das Dasein von Grund auf. Deshalb kann die Frage
seiner Existenz auch nicht Jkaltbliitig und kaltherzig’, also wertneutral,
diskutiert werden. Das aber wire schon der Fall, wenn man das Gottes-
problem nach Art einer ,Denkaufgabe‘ angehen wiirde. Dann ginge es dem,
der die Gottesfrage stellt, nicht um ,Sein oder Nichtsein, sondern nm
eine Gelegenheit, die Leistungskraft seiner Vernunft und der von ihr ge-
steuerten Denkoperationen unter Beweis zu stellen. Doch damit wiirde
das Problem schon beim Versuch der Anndherung verfehlt. Aber gibt es,
so ist nun zu fragen, ein engagiertes — und das besagt doch: auf die Exi-
stenzfrage zuriickbezogenes — Denken, das den Bereich der welthaften
Gegebenheiten und der Gravitationskraft des eigenen Daseins auf Uber-
weltliches hin durchbricht? Und gibt es tiberdies ein engagiertes Denken,
das trotz seines Engagements die Treue zu sich selbst, zur Strenge ratio-
naler Beweisfithrung, wahrt?

Was die Tore zur Welt betrifft, so sind sie nach Hans-Dieter Bastians
,Theologie der Frage’ (von 1969) ,nur zeitweilig gedffnet, und zwar je-
weils dann, wenn Fragen sie aufstoflen“2. Und was die Frage nach der
Einheit von engagiertem und zugleich strengem Denken anlangt, so ant-
wortet Martin Heidegger darauf mit dem Satz: ,das Fragen ist die
Frommigkeit des Denkens“3. Wo zwei Bahnen zu erwarten waren, ver-
weisen die gefundenen Auskiinfte statt dessen auf einen einzigen Weg,
den Weg der Frage. Fragend vollzieht das Denken, wie nun angenom-
men werden darf, jene Anndherung, in der sich echtes Engagement mit
rationaler Strenge verbindet und zudem die volle Offenheit zum Uber-
weltlichen gewonnen wird. Wie kommt diese iiberraschende Einheit zu-
stande? Oder anders gewendet: was geschieht, wenn wir fragen?

t Siebenkds 11, Erstes Blumenstiick. Dazu die Studie von Walther Rehm. Experimentum
medietatis. Studien zur Geistes- und Literaturgeschichic des 19. Jh., Minchen 1947, 20-55.
2 Theologie der Frage, Miinchen 1969, 146.

3 Schlufiwort der Abhandlung ,Die Frage nach der Technik’, in: Voririge und Aufsdtze,
Plullingen 1954, 44.



Der Gang der Gottesfrage 33

Der Vorgang des Fragens

In Abwandlung des Heidegger-Satzes konnte man sagen: Das Fragen ist
der zur Sprache gebrachte Hunger des Geistes. Nun gibt es bekanntlich
einen Hunger, der auf normale Sattigung zielt, und einen andern, der
nach dem Wort aus der Versuchungsgeschichte nicht durch Brot, sondern
nur durch das gottliche Wort gestillt werden kann, in dem sich also die
radikale Bediirftigkeit des Menschseins bekundet. Demgemif gibt es zwei
Grundformen des Fragens. Bei der ersten, ,kategorialen’, stoit die Frage
in eine ,Bildungsliicke’, und das besagt, sie zielt darauf ab, ein Informa-
tionsdefizit zu beseitigen. Weil sie sich auf einzelnes richtet, wird sie in
der Regel voll drangender Unruhe gestellt. Doch ist die Beunruhigung nur
oberflichlicher Natur, so daf} sie alsbald wieder zum Stillstand kommt,
wenn die gesuchte Auskunft gefunden wurde. Ganz anders das Gegenstiick
in Gestalt der ,transzendentalen’ Frage, die buchstiblich aufs Ganze geht.
Sie nimmt einen weniger erregten Verlauf; dafir kommt sie lange nicht
zur Ruhe, so wie sie umgekehrt einer umfassenden Beunruhigung des gan-
zen Daseins entspringt. Wenn sie sich stellt, ging dem eine umfassende
Verunsicherung des ganzen Welt- und Selbstverstindnisses voraus. Zwar
bleiben die Einzelpositionen davon anfinglich unberiihrt, da der Verlust
nicht das Detail, sondern das Ganze und seine Zusammenhénge betrifft.
Das 14fit sich in etwa mit dem Bewufitseinsstand eines Paranoikers ver-
gleichen, der zwar noch angeben kann, von wo er stammt und wie sein
Lebensweg verlief, dabei aber nicht mehr weil, wer er ist. Aus diesem
Grund hat die transzendentale Frage in der Regel auch eine lange Vor-
geschichte. In ihr kommt schlieflich zum Durchbruch, was sich in einem
Prozef allmidhlicher Aufstauung angesammelt hatte. Am eindringlich-
sten vermag das der ungliicklich-schuldige Mann in Kafkas Legende ,Vor
dem Gesetz’ (von 1925) zu verdeutlichen, der sich lebenslang, wenn auch
vergeblich, um den , Eintritt in das Gesetz“ bemiihte:

Vor seinem Tode sammeln sich in seinem Kopfe alle Erfahrungen der
ganzen Zeit zu einer Frage, die er bisher an den Tirhiter noch nicht
gestellt hat. Er winkt ihm zu, da er seinen erstarrenden Korper nicht
mehr aufrichten kann. Der Tirhiiter muff sich tief zu ihm hinunter-
neigen, denn die Groflenunterschiede haben sich sehr zuungunsten
des Mannes verdndert. , Was willst du denn jetzt noch wissen?“ fragt
der Tiirhiiter, ,Du bist unersattlich®. ,,Alle streben doch nach dem
Gesetz“, sagt der Mann, ,wie kommt es, daf in den vielen Jahren
niemand aufler mir Einlaf verlangt hat?“ Der Tiirhiiter erkennt, daf§
der Mann schon am Ende ist, und um sein vergehendes Gehor noch
zu erreichen, brullt er thn an: ,Hier konnte niemand sonst Einlaf}



Eugen Biser 34

erhalten, denn dieser Eingang war nur fir dich bestimmt. Ich gehe

jetzt und schliefle ihn.“
Ganz so wird man sich das Zustandekommen transzendentaler Fragen
vorzustellen haben. Nach Art einer Kettenreaktion zieht eine Verunsi-
cherung die nichste nach sich, bis sich der entstehende Problemdruck
schlieflich zu ausdricklichen Fragen verfaft. Auch wenn man sie nicht
ausdriicklich stellt, liegen sie, wie die folgenden, doch geradezu in der
Luft:

Hat das alles einen Sinn? Wozu denn die ganze Miihe, Sorge und

Hetze? Lohnt denn das Ergebnis den Aufwand? Wo will es mit

alledem noch hinaus? Warum gerade ich?
Oder nun, mit der berithmt gewordenen Schluwendung von Heideggers
Freiburger Antrittsvorlesung ,Was ist Metaphysik? (von 1929) gefragt:

Warum ist tiberhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?*
Der Vergleich mit dem Hunger, der zur Unterscheidung der beiden Grund-
formen des Fragens fuhrte, hilft aber auch noch in anderer Richtung wei-
ter. Wie der Hunger das (wenigstens potentielle) Vorhandensein von
Brot beweist, so lebt die Frage von einem wenn auch noch so diffusen
Vorwissen um das, wonach sie fragt. Nur deswegen konnen wir im Fall
des kategorialen Fragens so genau in die Liicken zielen, auf deren Schlie-
Bung es fur uns ankommt. Im Fall der transzendentalen Fragen ,beweist’
dieser Hunger das, worin alle Sinnfrage ausmindet, wo jedes Warum
Antwort findet, wohin die Verunsicherung dringt, um darin zur Ruhe
zu kommen. Weil es sich dabei um ein blofles Vorwissen handelt, ist damit
noch nichts tiber den Ausgang dieser Bewegung entschieden. Wohl aber
kommt es dazu, dafl die unterschiedlichen Fassungen des transzendentalen
Fragens schlieflich in eine einzige Fragestellung zusammenlaufen, in die
Frage nach Gott. Sie ist, mit Hermann Cohen gesprochen, der ,Hebel des
Ursprungs®, ,der Anfang der Erkenntnifl“5. Wenn das aber zutrifft, kommt
alles darauf an, diesen Hebel in Bewegung zu sctzen und sich von dem,
was dann in Bewegung gerit, mitbewegen zu lassen.

Option und Krise

Was es mit der radikal gestellten Gottesfrage auf sich hat, sagt mit
grofler Eindringlichkeit die Erklarung, die Heidegger der Toterklarung
Gottes durch Nietzsches ,tollen Menschen® gab:
Der tolle Mensch . . . ist eindeutig derjenige, der Gott sucht, indem
er nach Gott schreit. Vielleicht hat da ein Denkender wirklich de pro-

4 M. Heidegger, Was ist Metaphysik? Frankfurt/M. 1960, 42.
5 H. Cohen, Logik der reiner Erkenntnifi, Berlin, 1902, 69.



Der Gang der Gottesfrage 35

fundis geschrien? Und das Ohr unseres Denkens? Hort es den Schrei
noch immer nicht?®
Wie mit dem Hinweis auf das De profundis gesagt sein soll, bricht die
Gottesfrage nicht nur ein Tor in die Umgrenzung der Welt; sie reifit viel-
mehr den Weltkontext von seinen Wurzeln her auf, um aus der erlittenen
Bedrangnis Zuflucht zum ewig Unverbriichlichen zu nehmen. Wer nach
Gott — und wire es mit noch so leiser und zuriickhaltender Stimme — fragt,
schreit in Wirklichkeit nach ihm. Oder anders ausgedriickt: die Gottes-
frage hat von ihrer innersten Signatur her den Charakter eines dufiersten
Not- und Hilferufs. Deswegen kann man sie, wie Jean Paul den Transzen-
dentalphilosophen seiner Zeit vorhielt, nicht wertneutral stellen. Mit
grofler Schiarfe bringt das der durch eine ,fast zynische Rationalitat®
(Guardini) gekennzeichnete Gedankengang Pascals zum Ausdruck, der
unter dem Titel ,Argument der Wette® bekannt wurde und seinen lite-
rarischen Ort in dem mit den Worten ,Unendlich (Infini) — nichts (rien)*
iiberschriebenen Fragment 233 der ,Pensées’ gefunden hat’. Dem Kern-
gedanken dieses Textes zufolge fihrt die Frage nach dem Dasein Gottes
in ein nur dezisionistisch zu behebendes Dilemma:
Priifen wir also, nehmen wir an: Gott ist oder er ist nicht. Wofiir
werden wir uns entscheiden? Die Vernunft kann hier nichts bestim-
men: ein unendlicher Abgrund trennt uns. Am duflersten Rand dieser
unendlichen Entfernung spielt man ein Spiel, wo Kreuz oder Schrift
fallen werden. Worauf soll man setzen? Aus Griinden der Ver-
nunft kann man weder dies noch jenes tun, aus Griinden der Ver-
nunft kann man aber auch weder dies noch jenes abtun.
An und fiir sich spricht ebensoviel fiir wie gegen die Annahme, daff Gott
ist; da es dabei aber, wie Pascal mehr voraussetzt als nachweist, zugleich
um die Sinnfrage des Menschen geht, kann sich dieser des Urteils nicht
enthalten. Sofern er sich mit allen andern zusammen ,an Bord® des Le-
bensschiffs, condition humaine genannt, befindet, mufl er sich so oder
so entscheiden. Der Glaube setzt, wie es der Vernunft des Spielverhaltens
entspricht, fir die Existenz Gottes. Das ist sein gutes, wenn freilich auch
durch nichts zu beweisendes Recht. Nur eine futurisch-jenseitige Verifi-
kation kommt in Betracht. Wenn sich in einer jenseitigen Welt heraus-
stellt, dafl Gott existiert, hat der auf ithn Setzende eine unendliche Ver-
vielfachung seines Einsatzes gewonnen. Stellt sich das Gegenteil heraus,
so ist nicht mehr verloren, als ohnehin verloren war. In dieser Kalkulation

¢ M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt/M. 1950, 246 {.

7 R. Guardini, Christliches Bewuftscin. Versuche iiber Pascal, Minchen 1962, 133; ferner
E. Wasmuth, Der unbekannte Pascal. Versuch einer Deutung seines Lebens und seiner
Lehre, Regensburg 1962, 177.



Eugen Biser 36

liegt der von Guardini beanstandete Zynismus des Arguments, das sich
tatsachlich zu dem Rat versteigt:
Wigen wir Gewinn und Verlust fir den Fall, daf wir auf Kreuz
setzen, also darauf, dafl Gott ist. Schitzen wir diese beiden Moglich-
keiten ab. Wenn man gewinnt, gewinnt man alles, wenn man ver-
liert, verliert man nichts. Darum darf man getrost darauf setzen, dafl
er ist.
Dem Zynismus-Vorwuf brach neuerdings der marxistische Pascalinter-
pret Lucien Goldmann dadurch die Spitze ab, dafl er unter Hinweis auf
den synonymen Gebrauch von ,wetten’ und ,glauben’ Pascal selbst in
die Rolle des Wettenden verwies®. Das entspricht durchaus dem Epilog
des Fragments, in welchem Pascal seinem Adressaten versichert, dafl er
vor und nach der Niederschrift des Textes ,auf den Knien lag, um zu dem
Wesen, das unendlich und ungeteilt ist und dem er alles iibergeben hat,
zu beten, daf} er auch Sie zu Threm eigenen Nutzen und zu seinem Ruhm
unterwerfen mdge und so die Macht sich mit der Niedrigkeit verbiinde®.

Weniger als jede andere Frage ist die Gottesfrage ein Angelwurf ins
Leere. Man stellt sie auch nicht nur in der Erwartung, daf} sie ,zu etwas
fithrt* und schliefllich sogar von dem gefundenen Ziel her beantwortet
wird. Mit ihr kommt vielmehr, wie Pascals ,Wette® verdeutlicht, ein gei-
stiges Drama in Gang. Wer sie stellt, setzt sich mit ihr, ob er sich dessen
bewuft ist oder nicht, selbst aufs Spiel. Das von ihr geforderte Risiko be-
steht somit darin, dafi man, um itberhaupt voranzukommen, den Boden
der .festen Tatsachen® aufgeben und sich auf Gott begrinden mufi, bevor
man tliber ihn absolute Gewiflheit erlangte. Denn wer auch nur einmal
ernsthaft nach Gott fragte, kann sich nie mehr so auf seine Weltlichkeit
zuriickziehen, als ob es Gott fir ihn niemals (zumindest hypothetisch) ge-
geben hitte. Er hat sich zu weit vorgewagt, als dafl er noch einmal ,Welt-
biirger’ in der Unangefochtenheit dieses Begriffes sein konnte. Die Naivi-
tat der Weltlichkeit ist fiir ihn — und das ist der Preis seines Risikos — ein
fiir allemal verloren.

Hier verscharft sich das Risiko zur Krise. Nie wire die Gottesfrage in
Gang gekommen, wenn Gott nicht als der Erfillungsgrund aller Sinn-
erwartung, als die Lichtung aller Finsternisse, als der Inbegriff aller Sicher-
heit, kurz, als die absolute Position des Menschseins, als der ,Ort‘ einer
hochsten Aufgipfelung, biblisch gesprochen, als Fels und Hilfe, Burg und
Zuflucht, Schirm und Schild, vorgewuflt worden wire. In dem Augenblick,
da das beginnende Ubergewicht zum Gattlichen hin jedoch die menschliche

8 L. Goldmann, Der verborgene Gott (Originaltitel: Le dieu caché), Neuwied und Darm-
stadt 1973, 426.



Der Gang der Gotlesfrage 37

Verankerung im Welthaften zu lockern beginnt, verdiistert sich die Szene
fast schlagartig. Der sehnsiichtig Gesuchte, von dem Augustinus sagt, dafl
man ihn nicht nur sucht, um ihn zu finden, sondern auch findet, um ihn
aufs neue und sehnsiichtiger noch zu suchen, tritt mit einem Mal in eine be-
fremdliche Distanz, Nicht nur, daf der Erfolg der Suche fraglich wird;
auch das sich anbahnende Gottesverhdltnis selbst gerdt in eine dramati-
sche Spannung. Schon immer hat die religionspsychologische Ausdeutung
des religiésen Aktes um diese Doppelwertigkeit gewufit. Danach flieflen
im menschlichen Gottesbild hochst gegensitzliche Ziige, strahlend-hin-
reiflende Schonheit (im Sinne des mysterium fascinosum) und schrecken-
erregendes Grauen (im Sinne des mysterium tremendum) unentflechtbar
zusammen. Als hochste Verheiflung, die vollkommenes Bestitigt- und Ge-
borgensein verspricht, enthiillt dieses Bild Gott zugleich als den reiflenden
Abgrund, der den Menschen im Mafl der Anniherung an ihn zu ver-
schlingen droht. Dem entspricht die Konkurrenz der die Gottesfrage emo-
tional aufladenden Gefiihle. In das Vorgefiihl des reinen Gliicks mischt
sich der Eindruck eines todlichen Uberholt- und Erledigtseins, die Vor-
ahnung des radikalen Endes.

Indessen erweist sich der ldhmende Schrecken®, der jeden weiteren
Schritt zu verhindern droht, genauer besehen als Folge des eingeschlage-
nen Wegs und gerade nicht als Reflex des angestrebten Ziels. Auch das
verdeutlicht die hintergriindige Parabel Kafkas ,Vor dem Gesetz’, die zu-
nichst nur als Modell fiir die Entstehung transzendentaler Fragen heran-
gezogen wurde. Im Schlulwort des Tiirhiiters, das dem Sterbenden wie ein
Gerichtsspruch in die Ohren dréhnt, wird deutlich, dafl dieser sich von
dessen Schreckgestalt unter keinen Umstinden am Eintritt hdtte hindern
lassen diirfen; denn der Eingang war fiir ithn — und sogar fiir ihn allein
— bestimmt. Nicht um ihn abzuschrecken, sondern um seine Entschluflkraft
zu stimulieren, war ihm die bedrohliche Gestalt des Tiirhiiters vor dem
Portal entgegengetreten. Dieselbe Szene findet sich, lange vor Kafka, be-
reits bei Nikolaus von Kues, der sie zudem ausdriicklich auf das Problem
der Gottsuche bezieht. Von dem paradiesischen Wohnort Gottes heifit es
in seiner Meditation ,De visione Dei‘ (von 1454):

Ich habe den Ort entdeckt, wo du unverhiillt gefunden wirst. Er ist
umgeben vom Zusammenfall der Gegensatze. Das ist die Mauer des
Paradieses, das dir zur Wohnung dient. Seine Pforte bewacht der
hochste Verstandesgeist (spiritus altissimi rationis). Solange dieser
nicht iberwunden wird, 6ffnet sich der Eingang nicht. Jenseits des

9 Dazu Romano Guardini, der sich im ersten seiner nachgelassenen ,Theologischen
Briefe (Paderborn 1976) der Frage stellt: Wie kann neben Gott Endliches sein? (vom
4. August 1963), ferner Eugen Biser, Theologie und Atheismus, Miinchen 1972.



Eugen Biser 38

Zusammenfalls der Gegensitze kann man dich somit erblicken, dies-

seits aber nicht’.
Wenn die Verdiisterung aber die Folge der Frage — und insbesondere des
in ihr nistenden Zweifels — ist, kommt es im Interesse der Uberwindung
darauf an, die Dialektik der Frageform mit einem Weg der ungebroche-
nen Zusage zu vertauschen. Von der Frage bliebe zwar das Spannungs-
moment, doch wire dieses aufgehoben in ein Verhéltnis, das die Schrek-
ken der mit dem Mysterium tremendum heraufbeschworenen Krise hinter
sich gelassen hitte. Die Alternative liegt ndher, als es der formalen Ab-
leitung zufolge den Anschein hat. Es kommt nur darauf an, sie in Zusam-
menhang mit der Gottesfrage, oder deutlicher noch, als deren legitime
Endgestalt, zu begreifen.

Anrede und Gewiflheit

Die Legitimitit der Frageform ist damit sowenig in Abrede gestellt wie
die der Exposition einer Sinfonie durch die abschlieBende Reprise. An-
fanglich muflte nach Gott gefragt werden, weil nur so die Option fiir seine
Existenz angemeldet werden konnte, ohne dafl die Denkoperation von
vornherein einem Zirkelschluf} verfiel. Denn die Option des Fragenden ist
zugleich affirmativ und hypothetisch. Nachdem diese Klippe nun aber ver-
mieden wurde, mufl der ganze Vorgang auf seinen ,Sitz im Leben® zurtick-
gefiihrt werden. Nun ist dieser ,Sitz* aber nicht die Frage, sondern das
Gebet, oder, im negativen Gegenfall, der Fluch. Da diese beschimende
Fehlform aufler Betracht bleiben kann, spitzt sich die Aufgabe darauf zu,
die Gottesfrage in eine ,Gebetsform® zu iibersetzen, weil erst sie der Sache
wirklich angemessen ist. Dafl damit weder etwas Ungewdhnliches noch
Neues geschieht, beweist das ,Proslogion’, das Anselm von Canterbury aus
durchaus vergleichbarem Anlafl auf das ,Monologium® mit seiner plurali-
stischen Argumentation fiir die Existenz Gottes folgen liefl. Denn der
Beweggrund bestand wohl nicht nur darin, die Vielzahl der anfinglich
entwickelten Beweisginge durch einen einzigen, der Einzigkeit des Beweis-
ziels angemessenen zu ersetzen. Vermutlich ging es Anselm weit mehr
darum, den Beweisgang auf einer gemafleren Sprachebene, in Gestalt einer
nennenden Anrede, zu entwickeln'!.

10 De visione Dei, ¢. 9 (fol. 103v).

11 Wenn das zutrifft, kann sich die Entstehung des ,Proslogion’ schwerlich so vollzogen
haben, wie der Rekonstruktionsversuch Franziscus Salesius Schmitts (Anselm von Can-
terbury, Proslogion, Stuttgart-Bad Cannstatt 1962, 31 f) annimmt. Denn wenn die auf
einer Wadhstafel aufgezeichnete Urgestalt des Textes nur den ,Kern des Beweises®, ohne
das Fingangskapitel mit dem Aufruf zur Betrachtung Gottes, enthielt und demgemifl



Der Gang der Gottesfrage 39

Die von Anselm gewihlte Gebetsform steht aber nicht etwa im Wider-
spruch zum argumentativ-spekulativen ,Kern* des Werks; vielmehr weist
sie als solche schon spekulative Ziige auf. So heifit es etwa in Eingangs-
kapitel:

Herr, wenn du nicht hier bist, wo soll ich dich dann, den Abwesenden,
suchen? Wenn du aber iiberall bist, warum sehe ich dich dann nicht
anwesend vor mir?
Und ebenso heifit es im 16. Kapitel, nachdem das vorangegangene den
Kern des Arguments im Gebetsstil wiederholte:
O hochstes und unzugingliches Licht, o ganze und selige Wahrheit,
wie weit bist du von mir, wie nah bin ich dir. Wie entriickt bist du
meinem Blik, wie gegenwirtig bin ich deinem Blick!
Demgegeniiber hatte die Wiederholung im 15. Kapitel folgenden Wort-
laut:
Herr, du bist also nicht nur der, im Vergleich zu dem Grofleres nicht
gedacht werden kann, sondern du bist etwas Grofleres, als gedacht
werden kann. Wenn du namlich das nicht bist, was in dieser Weise
gedacht werden kann, kénnte etwas Gréfleres als du gedacht werden;
und das ist unmoglich.
Von daher tritt der Zusammenhang von Anredeform und spekulativem
Kern in ein neues Licht. Bei aller Distanz lebt die Anrede von einer un-
verbriichlichen Gottesgewifiheit. Sie weifl sich Gott fern und muf} sich
deshalb an ihn wenden. Indem sie sich aber an thn wendet, weif sie sich
von ihm angenommen und weifl sie ihn, den Annehmenden, als wirklich.
Man spricht nicht zu Phantomen, sondern zu lebendig entgegnenden Per-
sonen. Wer redet, steht damit auch schon fiir die Existenz des Angerede-
ten ein. Verhalt es sich aber so, dann kommt die Gebetsform keinesfalls
zu dem spekulativen Kern als nachtragliche Einkleidung hinzu; vielmehr
arbeitet das Argument umgekehrt das der Anrede eingestiftete spekulative
Element heraus. So gesehen, macht der Anselmische Gottesbeweis den
zunachst nur als dramatisch bewegte Meditationsform erscheinenden reli-
gitsen Akt, der nach Max Scheler seiner Grundstruktur zufolge ein Akt des
Aufschwungs ist, auf seinen kognitiv-argumentativen Gehalt hin durch-
sichtig. Wer betet, hat das Denken nicht verabschiedet; er hat es lediglich
in einen ganzheitlichen Lebensvollzug integriert, in welchem es nach wie
vor am Werk ist. Demgemaf} 1488t sich der Gedankengang Anselms als
eine analytische Rekonstruktion des spekulativen Vorgangs im Grund der
anbetend-anredenden Erhebung zu Gott deuten.

auch nicht die von Heinrich Heine gerihmte ,rithrende Gebetform® aufwies, fehlte dem
Argument die Dimension, in der es erst wirklich lebensfahig war.



Eugen Biser 40

Im Grund untersteht schon jedes Gesprach, erst recht aber die Anrede

an Gott der Dialektik, die Anselm mit dem Doppelsatz verdeutlicht:

‘Wie weit bist du von mir,

wie nah bin ich dir!

Wie entriickt bist du meinem Blick,

wie gegenwartig bin ich deinem Blick!
Die Erfahrung der Distanz lichtet sich in die des Angenommenseins durch
den Partner; im Eindruck seiner Unerreichbarkeit bleibt die Gewillheit,
von ihm erreicht, angenommen und bestdtigt zu sein. Daraus folgt die
dreifache Vergewisserung, die jeden wesentlichen Sprechakt begleitet.
Denn ebenso unzweifelhaft wie die Tatsache des Gesprachs ist die Tatséch-
lichkeit der miteinander Redenden, des Anredenden sowohl wie des Ange-
sprochenen. Wer spricht, kann dabei weder das Faktum seines Redens noch
die Tatsachlichkeit seiner selbst und seines Partners wegdenken. Das gilt
unverkiirzt auch von der Anrede an Gott, sofern sie sich nur zum Eindruck
einer echten Gespréachsbeziehung verfafite. Die Unmaglichkeit, den ange-
redeten Gott nur noch als Idee oder gar als irreales Phantom gelten zu las-
sen, wird von Anselm in einem konklusionsartigen Gedankengang entfal-
tet. Insofern ist sein Beweis nichts weiter als die spekulativ aufgewiesene
Unméglichkeit, den Gott der betenden Anrede wegdenken oder doch ins
Reich der Gedankendinge verweisen zu kdnnen.

Wie die von Anselm ausgearbeitete Dialektik lehrt, bleibt in dieser ge-
wilheitserfiillten Nahe aber doch ein Rest von Distanz. Zwar ist der
Schrecken, der anfanglich den Eintritt in die Paradiesespforte zu verweh-
ren drohte, gebannt. Doch hilt er sich, gemildert zu einem Schatten von
Trauer, durch. In das Gliik der Gottesndhe mischt sich jene Spur von
Bitterkeit, die jeder menschlichen Begliickung beigemischt ist, sei es im
Wissen um ihre Verganglichkeit oder um ihre Unzulinglichkeit. Denn das
Glick trauert nicht nur um die ihm verwehrte Ewigkeit, sondern auch um
die ihm versagte Vollkommenheit. Das gilt auch von der Gebetserfahrung,
die das Anselmische Argument spekulativ umkreist. So sehr sie zu echter
Gottesgewilheit fiihrt, bleibt doch ein Rest von Furcht, die Spur eines
Schattens, die dann erst weicht, wenn sich im angesprochenen Gottesge-
heimnis das Antlitz des Vaters enthiillte.





