
Der Gang der Gottesfrage 

Vom spekulativen Kern der Meditation 

Eugen Biser, München 

Einstieg 

Wenn es einen Preis für den kühnsten Gedanken gäbe, den der Menschen- 
geist jemals faßte, müßte er dem Gottesgedanken zugesprochen werden. 
Man weiß wirklich nicht, worüber man mehr staunen soll: über die Kühn- 
heit, mit der das Denken hier, im Erdenken Gottes, das Schwergewicht 
aller Dinge aus dem Erfahrungsbereich dorthin verlegt, wohin keine sicht- 
bare Brücke führt, oder über das Wagnis, auf das sich der Denkende ein- 
läßt, wenn er von der Endlichkeit, die ihn umringt und die er ist, auf ein 
Unendliches und Absolutes schließt. Versprengt in einen abliegenden 
Winkel dieser Welt, wie Pascal (in Fragment 72) sagt, und zugleich von 
innen her in Frage gestellt, ist der Mensch aber darauf angewiesen, einen 
Halt von absoluter Größenordnung zu gewinnen. Mit andern Gründen 
zusammen mag ihn das veranlaßt haben, das zunächst als ,Tiefe im Antlitz 
der Welt' (Weischedel) erfahrene Göttliche zu verselbständigen und der 
Welt als Ursprung und Krone gegenüberzustellen. So wurde der an- 
fänglich als bloßes Weltattribut gedachte Gott in einem Akt radikaler Um- 
gewichtung zum Urheber dessen, was er zuvor nur ausgezeichnet und 
mit der Gloriole des Numinosen umgeben hatte. So sehr er aber jetzt, zu- 
sammen mit der Welt, auch den Menschen überstieg, kam er ihm in seiner 
Ferne zugleich näher, als er es als Weltattribut jemals gewesen war. In 
seiner Ferne war er zugleich tiefster Grund und höchstes Ziel des Men- 
schen, einzig zulängliche Antwort auf die Sinnfrage seines Lebens. Alles 
lag deshalb daran, zu klären, ob die Antwort tatsächlich die eines Le- 
benden und Wirklichen und nicht nur das Echo der eigenen Stimme war. 
Nicht weniger aber kam es darauf an, die rechte Form der Annäherung 
zu finden. Wurde sie verfehlt, so lief der Suchende Gefahr, anstatt des 
Letzten nur ein Vorletztes zu erreichen und den lebendigen Gott, zu dem 
er unterwegs war, mit der bloßen Idee von ihm zu verwechseln. 

Als warnendes Signal ist in diesem Zusammenhang die Glosse zu be- 
achten, die Jean Paul seiner Schattenbeschwörung des Atheismus, betitelt 
,Rede des toten Christus vom Weltgebäude herab, daß kein Gott sei' (von 
1796, voranstellte. Nachdem er zunächst auf die Gefahr hinwies, daß 
•das ganze geistige Universum . .. durch die Hand des Atheismus zer- 
sprengt und zerschlagen" werden könne, fährt er fort: 



Eugen Biser 32 

auch hab' ich die Absicht, mit meiner Dichtung einige lesende oder 
gelesene Magister in Furcht zu setzen, da wahrlich diese Leute jetzo, 
seitdem sie als Baugefangene beim Wasserbau und der Grubenzim- 
merung der kritischen Philosophie in Tagelohn genommen worden, 
das Dasein Gottes so kaltblütig und kaltherzig erwägen, als ob vom 
Dasein des Kraken und Einhorns die Rede wäre1. 

Danach kann die Annäherung nicht auf dem Weg der durchschnittlichen 
Welterfahrung erfolgen. Gott ist nicht Gegenstand unter Gegenständen, 
die man notfalls auch auf sich beruhen lassen kann. An ihm entscheidet 
sich, wenn es ihn gibt, das Dasein von Grund auf. Deshalb kann die Frage 
seiner Existenz auch nicht ,kaltblütig und kaltherzig', also wertneutral, 
diskutiert werden. Das aber wäre schon der Fall, wenn man das Gottes- 
problem nach Art einer ,Denkauf gäbe' angehen würde. Dann ginge es dem, 
der die Gottesfrage stellt, nicht um ,Sein oder Nichtsein', sondern um 
eine Gelegenheit, die Leistungskraft seiner Vernunft und der von ihr ge- 
steuerten Denkoperationen unter Beweis zu stellen. Doch damit würde 
das Problem schon beim Versuch der Annäherung verfehlt. Aber gibt es, 
so ist nun zu fragen, ein engagiertes - und das besagt doch: auf die Exi- 
stenzfrage zurückbezogenes - Denken, das den Bereich der welthaften 
Gegebenheiten und der Gravitationskraft des eigenen Daseins auf Über- 
weltliches hin durchbricht? Und gibt es überdies ein engagiertes Denken, 
das trotz seines Engagements die Treue zu sich selbst, zur Strenge ratio- 
naler Beweisführung, wahrt? 

Was die Tore zur Welt betrifft, so sind sie nach Hans-Dieter Bastians 
,Theologie der Frage' (von 1969) •nur zeitweilig geöffnet, und zwar je- 
weils dann, wenn Fragen sie aufstoßen"2. Und was die Frage nach der 
Einheit von engagiertem und zugleich strengem Denken anlangt, so ant- 
wortet Martin Heidegger darauf mit dem Satz: •das Fragen ist die 
Frömmigkeit des Denkens"3. Wo zwei Bahnen zu erwarten waren, ver- 
weisen die gefundenen Auskünfte statt dessen auf einen einzigen Weg, 
den Weg der Frage. Fragend vollzieht das Denken, wie nun angenom- 
men werden darf, jene Annäherung, in der sich echtes Engagement mit 
rationaler Strenge verbindet und zudem die volle Offenheit zum Über- 
weltlichen gewonnen wird. Wie kommt diese überraschende Einheit zu- 
stande? Oder anders gewendet: was geschieht, wenn wir fragen? 

1 Siebenkäs II, Erstes Blumenstück. Dazu die Studie von Walther Rehm. Experimentum 
medielatis. Studien zur Geistes- und Literaturgeschickte des 19. Jh., München 1947, 20-55. 
- Theologie der Frage, München 1969, 146. 
3 Schlußwort der Abhandlung ,Die Frage nach der Technik', in: Vorträge und Aufsätze, 
Pfullingenl954,44. 



Der Gang der Gottesfrage 33 

Der Vorgang des Fragens 

In Abwandlung des Heidegger-Satzes könnte man sagen: Das Fragen ist 
der zur Sprache gebrachte Hunger des Geistes. Nun gibt es bekanntlich 
einen Hunger, der auf normale Sättigung zielt, und einen andern, der 
nach dem Wort aus der Versuchungsgeschichte nicht durch Brot, sondern 
nur durch das göttliche Wort gestillt werden kann, in dem sich also die 
radikale Bedürftigkeit des Menschseins bekundet. Demgemäß gibt es zwei 
Grundformen des Fragens. Bei der ersten, ,kategorialen', stößt die Frage 
in eine .Bildungslücke', und das besagt, sie zielt darauf ab, ein Informa- 
tionsdefizit zu beseitigen. Weil sie sich auf einzelnes richtet, wird sie in 
der Regel voll drängender Unruhe gestellt. Doch ist die Beunruhigung nur 
oberflächlicher Natur, so daß sie alsbald wieder zum Stillstand kommt, 
wenn die gesuchte Auskunft gefunden wurde. Ganz anders das Gegenstück 
in Gestalt der transzendentalen' Frage, die buchstäblich aufs Ganze geht. 
Sie nimmt einen weniger erregten Verlauf; dafür kommt sie lange nicht 
zur Ruhe, so wie sie umgekehrt einer umfassenden Beunruhigung des gan- 
zen Daseins entspringt. Wenn sie sich stellt, ging dem eine umfassende 
Verunsicherung des ganzen Welt- und Selbstverständnisses voraus. Zwar 
bleiben die Einzelpositionen davon anfänglich unberührt, da der Verlust 
nicht das Detail, sondern das Ganze und seine Zusammenhänge betrifft. 
Das läßt sich in etwa mit dem Bewußtseinsstand eines Paranoikers ver- 
gleichen, der zwar noch angeben kann, von wo er stammt und wie sein 
Lebensweg verlief, dabei aber nicht mehr weiß, wer er ist. Aus diesem 
Grund hat die transzendentale Frage in der Regel auch eine lange Vor- 
geschichte. In ihr kommt schließlich zum Durchbruch, was sich in einem 
Prozeß allmählicher Aufstauung angesammelt hatte. Am eindringlich- 
sten vermag das der unglücklich-schuldige Mann in Kafkas Legende ,Vor 
dem Gesetz' (von 1925) zu verdeutlichen, der sich lebenslang, wenn auch 
vergeblich, um den •Eintritt in das Gesetz" bemühte: 

Vor seinem Tode sammeln sich in seinem Kopfe alle Erfahrungen der 
ganzen Zeit zu einer Frage, die er bisher an den Türhüter noch nicht 
gestellt hat. Er winkt ihm zu, da er seinen erstarrenden Körper nicht 
mehr aufrichten kann. Der Türhüter muß sich tief zu ihm hinunter- 
neigen, denn die Größenunterschiede haben sich sehr zuungunsten 
des Mannes verändert. •Was willst du denn jetzt noch wissen?" fragt 
der Türhüter, •Du bist unersättlich". •Alle streben doch nach dem 
Gesetz", sagt der Mann, •wie kommt es, daß in den vielen Jahren 
niemand außer mir Einlaß verlangt hat?" Der Türhüter erkennt, daß 
der Mann schon am Ende ist, und um sein vergehendes Gehör noch 
zu erreichen, brüllt er ihn an: •Hier konnte niemand sonst Einlaß 



Eugen Biser 34 

erhalten, denn dieser Eingang war nur für dich bestimmt. Ich gehe 
jetzt und schließe ihn." 

Ganz so wird man sich das Zustandekommen transzendentaler Fragen 
vorzustellen haben. Nach Art einer Kettenreaktion zieht eine Verunsi- 
cherung die nächste nach sich, bis sich der entstehende Problemdruck 
schließlich zu ausdrücklichen Fragen verfaßt. Auch wenn man sie nicht 
ausdrücklich stellt, liegen sie, wie die folgenden, doch geradezu in der 
Luft: 

Hat das alles einen Sinn? Wozu denn die ganze Mühe, Sorge und 
Hetze? Lohnt denn das Ergebnis den Aufwand? Wo will es mit 
alledem noch hinaus? Warum gerade ich? 

Oder nun, mit der berühmt gewordenen Schlußwendung von Heideggers 
Freiburger Antrittsvorlesung ,Was ist Metaphysik?' (von 1929) gefragt: 

Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?4 

Der Vergleich mit dem Hunger, der zur Unterscheidung der beiden Grund- 
formen des Fragens führte, hilft aber auch noch in anderer Richtung wei- 
ter. Wie der Hunger das (wenigstens potentielle) Vorhandensein von 
Brot beweist, so lebt die Frage von einem wenn auch noch so diffusen 
Vorwissen um das, wonach sie fragt. Nur deswegen können wir im Fall 
des kategorialen Fragens so genau in die Lücken zielen, auf deren Schlie- 
ßung es für uns ankommt. Im Fall der transzendentalen Fragen ,beweist' 
dieser Hunger das, worin alle Sinnfrage ausmündet, wo jedes Warum 
Antwort findet, wohin die Verunsicherung drängt, um darin zur Ruhe 
zu kommen. Weil es sich dabei um ein bloßes Vorwissen handelt, ist damit 
noch nichts über den Ausgang dieser Bewegung entschieden. Wohl aber 
kommt es dazu, daß die unterschiedlichen Fassungen des transzendentalen 
Fragens schließlich in eine einzige Fragestellung zusammenlaufen, in die 
Frage nach Gott. Sie ist, mit Hermann Cohen gesprochen, der •Hebel des 
Ursprungs", •der Anfang der Erkenntniß"5. Wenn das aber zutrifft, kommt 
alles darauf an, diesen Hebel in Bewegung zu setzen und sich von dem, 
was dann in Bewegung gerät, mitbewegen zu lassen. 

Option und Krise 

Was es mit der radikal gestellten Gottesfrage auf sich hat, sagt mit 
großer Eindringlichkeit die Erklärung, die Heidegger der Toterklärung 
Gottes durch Nietzsches ,tollen Menschen' gab: 

Der tolle Mensch ... ist eindeutig derjenige, der Gott sucht, indem 
er nach Gott schreit. Vielleicht hat da ein Denkender wirklich de pro- 

4 M. Heidegger, Was ist Metaphysik? Frankfurt/M. 1960, 42. 
5 H. Cohen, Logik der reinen Erkenntniß, Berlin, 1902, 69. 



Der Gang der Gottesfrage 35 

fundis geschrien? Und das Ohr unseres Denkens? Hört es den Schrei 
noch immer nicht?6 

Wie mit dem Hinweis auf das De profundis gesagt sein soll, bricht die 
Gottesfrage nicht nur ein Tor in die Umgrenzung der Welt; sie reißt viel- 
mehr den Weltkontext von seinen Wurzeln her auf, um aus der erlittenen 
Bedrängnis Zuflucht zum ewig Unverbrüchlichen zu nehmen. Wer nach 
Gott - und wäre es mit noch so leiser und zurückhaltender Stimme - fragt, 
schreit in Wirklichkeit nach ihm. Oder anders ausgedrückt: die Gottes- 
frage hat von ihrer innersten Signatur her den Charakter eines äußersten 
Not- und Hilferufs. Deswegen kann man sie, wie Jean Paul den Transzen- 
dentalphilosophen seiner Zeit vorhielt, nicht wertneutral stellen. Mit 
großer Schärfe bringt das der durch eine •fast zynische Rationalität" 
(Guardini) gekennzeichnete Gedankengang Pascals zum Ausdruck, der 
unter dem Titel ,Argument der Wette' bekannt wurde und seinen lite- 
rarischen Ort in dem mit den Worten ,Unendlich (Infini) - nichts (rien)' 
überschriebenen Fragment 233 der ,Pensees' gefunden hat7. Dem Kern- 
gedanken dieses Textes zufolge führt die Frage nach dem Dasein Gottes 
in ein nur dezisionistisch zu behebendes Dilemma: 

Prüfen wir also, nehmen wir an: Gott ist oder er ist nicht. Wofür 
werden wir uns entscheiden? Die Vernunft kann hier nichts bestim- 
men: ein unendlicher Abgrund trennt uns. Am äußersten Rand dieser 
unendlichen Entfernung spielt man ein Spiel, wo Kreuz oder Schrift 
fallen werden. Worauf soll man setzen? Aus Gründen der Ver- 
nunft kann man weder dies noch jenes tun, aus Gründen der Ver- 
nunft kann man aber auch weder dies noch jenes abtun. 

An und für sich spricht ebensoviel für wie gegen die Annahme, daß Gott 
ist; da es dabei aber, wie Pascal mehr voraussetzt als nachweist, zugleich 
um die Sinnfrage des Menschen geht, kann sich dieser des Urteils nicht 
enthalten. Sofern er sich mit allen andern zusammen ,an Bord' des Le- 
bensschiffs, condition humaine genannt, befindet, muß er sich so oder 
so entscheiden. Der Glaube setzt, wie es der Vernunft des Spielverhaltens 
entspricht, für die Existenz Gottes. Das ist sein gutes, wenn freilich auch 
durch nichts zu beweisendes Recht. Nur eine futurisch-jenseitige Verifi- 
kation kommt in Betracht. Wenn sich in einer jenseitigen Welt heraus- 
stellt, daß Gott existiert, hat der auf ihn Setzende eine unendliche Ver- 
vielfachung seines Einsatzes gewonnen. Stellt sich das Gegenteil heraus, 
so ist nicht mehr verloren, als ohnehin verloren war. In dieser Kalkulation 

6 M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt/M. 1950, 246 f. 
7 R. Guardini, Christliches Bewußtsein. Versuche über Pascal, München 1962, 133; ferner 
E. Wasmuth, Der unbekannte Pascal. Versuck einer Deutung seines Lebens und seiner 
Lehre, Regensburg 1962, 177. 



Eugen Biser 36 

liegt der von Guardini beanstandete Zynismus des Arguments, das sich 
tatsächlich zu dem Rat versteigt: 

Wägen wir Gewinn und Verlust für den Fall, daß wir auf Kreuz 
setzen, also darauf, daß Gott ist. Schätzen wir diese beiden Möglich- 
keiten ab. Wenn man gewinnt, gewinnt man alles, wenn man ver- 
liert, verliert man nichts. Darum darf man getrost darauf setzen, daß 
er ist. 

Dem Zynismus-Vorwuf brach neuerdings der marxistische Pascalinter- 
pret Luden Goldmann dadurch die Spitze ab, daß er unter Hinweis auf 
den synonymen Gebrauch von .wetten' und ,glauben' Pascal selbst in 
die Rolle des Wettenden verwies8. Das entspricht durchaus dem Epilog 
des Fragments, in welchem Pascal seinem Adressaten versichert, daß er 
vor und nach der Niederschrift des Textes •auf den Knien lag, um zu dem 
Wesen, das unendlich und ungeteilt ist und dem er alles übergeben hat, 
zu beten, daß er auch Sie zu Ihrem eigenen Nutzen und zu seinem Ruhm 
unterwerfen möge und so die Macht sich mit der Niedrigkeit verbünde". 

Weniger als jede andere Frage ist die Gottesfrage ein Angelwurf ins 
Leere. Man stellt sie auch nicht nur in der Erwartung, daß sie ,zu etwas 
führt' und schließlich sogar von dem gefundenen Ziel her beantwortet 
wird. Mit ihr kommt vielmehr, wie Pascals ,Wette' verdeutlicht, ein gei- 
stiges Drama in Gang. Wer sie stellt, setzt sich mit ihr, ob er sich dessen 
bewußt ist oder nicht, selbst aufs Spiel. Das von ihr geforderte Risiko be- 
steht somit darin, daß man, um überhaupt voranzukommen, den Boden 
der ,festen Tatsachen' aufgeben und sich auf Gott begründen muß, bevor 
man über ihn absolute Gewißheit erlangte. Denn wer auch nur einmal 
ernsthaft nach Gott fragte, kann sich nie mehr so auf seine Weltlichkeit 
zurückziehen, als ob es Gott für ihn niemals (zumindest hypothetisch) ge- 
geben hätte. Er hat sich zu weit vorgewagt, als daß er noch einmal ,Welt- 
bürger' in der Unangefochtenheit dieses Begriffes sein könnte. Die Naivi- 
tät der Weltlichkeit ist für ihn - und das ist der Preis seines Risikos - ein 
für allemal verloren. 

Hier verschärft sich das Risiko zur Krise. Nie wäre die Gottesfrage in 
Gang gekommen, wenn Gott nicht als der Erfüllungsgrund aller Sinn- 
erwartung, als die Lichtung aller Finsternisse, als der Inbegriff aller Sicher- 
heit, kurz, als die absolute Position des Menschseins, als der ,Ort' einer 
höchsten Aufgipfelung, biblisch gesprochen, als Fels und Hilfe, Burg und 
Zuflucht, Schirm und Schild, vorgewußt worden wäre. In dem Augenblick, 
da das beginnende Übergewicht zum Göttlichen hin jedoch die menschliche 

8 L. Goldmann, Der verborgene Gott (Originaltitel: Le dieu cachi), Neuwied und Darm- 
stadt 1973, 426. 



Der Gang der Gottesfrage 31 

Verankerung im Welthaften zu lockern beginnt, verdüstert sich die Szene 
fast schlagartig. Der sehnsüchtig Gesuchte, von dem Augustinus sagt, daß 
man ihn nicht nur sucht, um ihn zu finden, sondern auch findet, um ihn 
aufs neue und sehnsüchtiger noch zu suchen, tritt mit einem Mal in eine be- 
fremdliche Distanz. Nicht nur, daß der Erfolg der Suche fraglich wird; 
auch das sich anbahnende Gottesverhältnis selbst gerät in eine dramati- 
sche Spannung. Schon immer hat die religionspsychologische Ausdeutung 
des religiösen Aktes um diese Doppelwertigkeit gewußt. Danach fließen 
im menschlichen Gottesbild höchst gegensätzliche Züge, strahlend-hin- 
reißende Schönheit (im Sinne des mysterium fascinosum) und schrecken- 
erregendes Grauen (im Sinne des mysterium tremendum) unentflechtbar 
zusammen. Als höchste Verheißung, die vollkommenes Bestätigt- und Ge- 
borgensein verspricht, enthüllt dieses Bild Gott zugleich als den reißenden 
Abgrund, der den Menschen im Maß der Annäherung an ihn zu ver- 
schlingen droht. Dem entspricht die Konkurrenz der die Gottesfrage emo- 
tional aufladenden Gefühle. In das Vorgefühl des reinen Glücks mischt 
sich der Eindruck eines tödlichen Überholt- und Erledigtseins, die Vor- 
ahnung des radikalen Endes. 

Indessen erweist sich der lähmende Schrecken9, der jeden weiteren 
Schritt zu verhindern droht, genauer besehen als Folge des eingeschlage- 
nen Wegs und gerade nicht als Reflex des angestrebten Ziels. Auch das 
verdeutlicht die hintergründige Parabel Kafkas ,Vor dem Gesetz', die zu- 
nächst nur als Modell für die Entstehung transzendentaler Fragen heran- 
gezogen wurde. Im Schlußwort des Türhüters, das dem Sterbenden wie ein 
Gerichtsspruch in die Ohren dröhnt, wird deutlich, daß dieser sich von 
dessen Schreckgestalt unter keinen Umständen am Eintritt hätte hindern 
lassen dürfen; denn der Eingang war für ihn • und sogar für ihn allein 
- bestimmt. Nicht um ihn abzuschrecken, sondern um seine Entschlußkraft 
zu stimulieren, war ihm die bedrohliche Gestalt des Türhüters vor dem 
Portal entgegengetreten. Dieselbe Szene findet sich, lange vor Kafka, be- 
reits bei Nikolaus von Kues, der sie zudem ausdrücklich auf das Problem 
der Gottsuche bezieht. Von dem paradiesischen Wohnort Gottes heißt es 
in seiner Meditation ,De visioneDei' (von 1454): 

Ich habe den Ort entdeckt, wo du unverhüllt gefunden wirst. Er ist 
umgeben vom Zusammenfall der Gegensätze. Das ist die Mauer des 
Paradieses, das dir zur Wohnung dient. Seine Pforte bewacht der 
höchste Verstandesgeist (spiritus altissimi rationis). Solange dieser 
nicht überwunden wird, öffnet sich der Eingang nicht. Jenseits des 

9 Dazu Romano Guardini, der sich im ersten seiner nachgelassenen /Theologischen 
Briefe' (Paderborn 1976) der Frage stellt: Wie kann neben Gott Endliches sein? (vom 
4. August 1963), ferner Eugen Biser, Theologie und Atheismus, München 1972. 



Eugen Biser 38 

Zusammenfalls der Gegensätze kann man dich somit erblicken, dies- 
seits aber nicht10. 

Wenn die Verdüsterung aber die Folge der Frage - und insbesondere des 
in ihr nistenden Zweifels - ist, kommt es im Interesse der Überwindung 
darauf an, die Dialektik der Frageform mit einem Weg der ungebroche- 
nen Zusage zu vertauschen. Von der Frage bliebe zwar das Spannungs- 
moment, doch wäre dieses aufgehoben in ein Verhältnis, das die Schrek- 
ken der mit dem Mysterium tremendum heraufbeschworenen Krise hinter 
sich gelassen hätte. Die Alternative liegt näher, als es der formalen Ab- 
leitung zufolge den Anschein hat. Es kommt nur darauf an, sie in Zusam- 
menhang mit der Gottesfrage, oder deutlicher noch, als deren legitime 
Endgestalt, zu begreifen. 

Anrede und Gewißheit 

Die Legitimität der Frageform ist damit sowenig in Abrede gestellt wie 
die der Exposition einer Sinfonie durch die abschließende Reprise. An- 
fänglich mußte nach Gott gefragt werden, weil nur so die Option für seine 
Existenz angemeldet werden konnte, ohne daß die Denkoperation von 
vornherein einem Zirkelschluß verfiel. Denn die Option des Fragenden ist 
zugleich affirmativ und hypothetisch. Nachdem diese Klippe nun aber ver- 
mieden wurde, muß der ganze Vorgang auf seinen ,Sitz im Leben' zurück- 
geführt werden. Nun ist dieser ,Sitz' aber nicht die Frage, sondern das 
Gebet, oder, im negativen Gegenfall, der Fluch. Da diese beschämende 
Fehlform außer Betracht bleiben kann, spitzt sich die Aufgabe darauf zu, 
die Gottesfrage in eine ,Gebetsform' zu übersetzen, weil erst sie der Sache 
wirklich angemessen ist. Daß damit weder etwas Ungewöhnliches noch 
Neues geschieht, beweist das ,Proslogion, das Anselm von Canterbury aus 
durchaus vergleichbarem Anlaß auf das ,Monologium' mit seiner plurali- 
stischen Argumentation für die Existenz Gottes folgen ließ. Denn der 
Beweggrund bestand wohl nicht nur darin, die Vielzahl der anfänglich 
entwickelten Beweisgänge durch einen einzigen, der Einzigkeit des Beweis- 
ziels angemessenen zu ersetzen. Vermutlich ging es Anselm weit mehr 
darum, den Beweisgang auf einer gemäßeren Sprachebene, in Gestalt einer 
nennenden Anrede, zu entwickeln11. 

10 De visione Dei, c. 9 (fol. 103v). 
11 Wenn das zutrifft, kann sich die Entstehung des ,Proslogion' schwerlich so vollzogen 
haben, wie der Rekonstruktionsversuch Franziscus Salesius Schmitts (Anselm von Can- 
terbury, Proslogion, Stuttgart-Bad Cannstatt 1962, 31 f) annimmt. Denn wenn die auf 
einer Wachstafel aufgezeichnete Urgestalt des Textes nur den ,Kern des Beweises', ohne 
das Eingangskapitel mit dem Aufruf zur Betrachtung Gottes, enthielt und demgemäß 



Der Gang der Gottesfrage 39 

Die von Anselm gewählte Gebetsform steht aber nicht etwa im Wider- 
spruch zum argumentativ-spekulativen ,Kern' des Werks; vielmehr weist 
sie als solche schon spekulative Züge auf. So heißt es etwa in Eingangs- 
kapitel: 

Herr, wenn du nicht hier bist, wo soll ich dich dann, den Abwesenden, 
suchen? Wenn du aber überall bist, warum sehe ich dich dann nicht 
anwesend vor mir? 

Und ebenso heißt es im 16. Kapitel, nachdem das vorangegangene den 
Kern des Arguments im Gebetsstil wiederholte: 

O höchstes und unzugängliches Licht, o ganze und selige Wahrheit, 
wie weit bist du von mir, wie nah bin ich dir. Wie entrückt bist du 
meinem Blick, wie gegenwärtig bin ich deinem Blick! 

Demgegenüber hatte die Wiederholung im 15. Kapitel folgenden Wort- 
laut: 

Herr, du bist also nicht nur der, im Vergleich zu dem Größeres nicht 
gedacht werden kann, sondern du bist etwas Größeres, als gedacht 
werden kann. Wenn du nämlich das nicht bist, was in dieser Weise 
gedacht werden kann, könnte etwas Größeres als du gedacht werden; 
und das ist unmöglich. 

Von daher tritt der Zusammenhang von Anredeform und spekulativem 
Kern in ein neues Licht. Bei aller Distanz lebt die Anrede von einer un- 
verbrüchlichen Gottesgewißheit. Sie weiß sich Gott fern und muß sich 
deshalb an ihn wenden. Indem sie sich aber an ihn wendet, weiß sie sich 
von ihm angenommen und weiß sie ihn, den Annehmenden, als wirklich. 
Man spricht nicht zu Phantomen, sondern zu lebendig entgegnenden Per- 
sonen. Wer redet, steht damit auch schon für die Existenz des Angerede- 
ten ein. Verhält es sich aber so, dann kommt die Gebetsform keinesfalls 
zu dem spekulativen Kern als nachträgliche Einkleidung hinzu; vielmehr 
arbeitet das Argument umgekehrt das der Anrede eingestiftete spekulative 
Element heraus. So gesehen, macht der Anseimische Gottesbeweis den 
zunächst nur als dramatisch bewegte Meditationsform erscheinenden reli- 
giösen Akt, der nach Max Scheler seiner Grundstruktur zufolge ein Akt des 
Aufschwungs ist, auf seinen kognitiv-argumentativen Gehalt hin durch- 
sichtig. Wer betet, hat das Denken nicht verabschiedet; er hat es lediglich 
in einen ganzheitlichen Lebensvollzug integriert, in welchem es nach wie 
vor am Werk ist. Demgemäß läßt sich der Gedankengang Anselms als 
eine analytische Rekonstruktion des spekulativen Vorgangs im Grund der 
anbetend-anredenden Erhebung zu Gott deuten. 

auch nicht die von Heinrich Heine gerühmte •rührende Gebetform" aufwies, fehlte dem 
Argument die Dimension, in der es erst wirklich lebensfähig war. 



Eugen Bise?- 40 

Im Grund untersteht schon jedes Gespräch, erst recht aber die Anrede 
an Gott der Dialektik, die Ansehn mit dem Doppelsatz verdeutlicht: 

Wie weit bist du von mir, 
wie nah bin ich dir! 
Wie entrückt bist du meinem Blick, 
wie gegenwärtig bin ich deinem Blick! 

Die Erfahrung der Distanz lichtet sich in die des Angenommenseins durch 
den Partner; im Eindruck seiner Unerreichbarkeit bleibt die Gewißheit, 
von ihm erreicht, angenommen und bestätigt zu sein. Daraus folgt die 
dreifache Vergewisserung, die jeden wesentlichen Sprechakt begleitet. 
Denn ebenso unzweifelhaft wie die Tatsache des Gesprächs ist die Tatsäch- 
lichkeit der miteinander Redenden, des Anredenden sowohl wie des Ange- 
sprochenen. Wer spricht, kann dabei weder das Faktum seines Redens noch 
die Tatsächlichkeit seiner selbst und seines Partners wegdenken. Das gilt 
unverkürzt auch von der Anrede an Gott, sofern sie sich nur zum Eindruck 
einer echten Gesprächsbeziehung verfaßte. Die Unmöglichkeit, den ange- 
redeten Gott nur noch als Idee oder gar als irreales Phantom gelten zu las- 
sen, wird von Ansehn in einem konklusionsartigen Gedankengang entfal- 
tet. Insofern ist sein Beweis nichts weiter als die spekulativ aufgewiesene 
Unmöglichkeit, den Gott der betenden Anrede wegdenken oder doch ins 
Reich der Gedankendinge verweisen zu können. 

Wie die von Anselm ausgearbeitete Dialektik lehrt, bleibt in dieser ge- 
wißheitserfüllten Nähe aber doch ein Rest von Distanz. Zwar ist der 
Schrecken, der anfänglich den Eintritt in die Paradiesespforte zu verweh- 
ren drohte, gebannt. Doch hält er sich, gemildert zu einem Schatten von 
Trauer, durch. In das Glück der Gottesnähe mischt sich jene Spur von 
Bitterkeit, die jeder menschlichen Beglückung beigemischt ist, sei es im 
Wissen um ihre Vergänglichkeit oder um ihre Unzulänglichkeit. Denn das 
Glück trauert nicht nur um die ihm verwehrte Ewigkeit, sondern auch um 
die ihm versagte Vollkommenheit. Das gilt auch von der Gebetserfahrung, 
die das Anseimische Argument spekulativ umkreist. So sehr sie zu echter 
Gottesgewißheit führt, bleibt doch ein Rest von Furcht, die Spur eines 
Schattens, die dann erst weicht, wenn sich im angesprochenen Gottesge- 
heimnis das Antlitz des Vaters enthüllte. 




