
•Rühmend freuen wir uns über unsere Drangsale" 
Ein notwendiges Kapitel über die Freude der christlichen Gotteserfahrung 

Josef Sudbrack SJ, München 

Im Römerbrief (5, 3) und oftmals noch beschreibt Paulus eine Freude und 
einen Frieden mitten im Leid. Es gibt kaum ein Kapitel seiner Briefe, wo 
dieses so gegensätzliche Paar des menschlichen Erlebens nicht berührt und 
wie eine unauflösbare Grundbefindlichkeit des Menschen zusammen ge- 
schaut wird. Selbst der Freude-Hymnus im Philipperbrief wird nur auf 
dem Hintergrund seiner persönlichen, leidvollen Situation verständlich: 

Freuet euch im Herrn allezeit! 
Wiederum möchte ich sagen: Freuet euch! 
Eure Güte werde allen Menschen kund. 
Der Herr ist nahe! 
Sorget euch um nichts; 
in allem laßt euer Flehen vor Gott kundwerden - 

in Gebet und Bitte mit Danksagung. 
Gottes Friede, der all unser Verstehen überragt, 

wird eure Herzen umschließen, 
in Christus Jesus! 

Die Worte lassen Begeisterung spüren. Aus dem Wunsch für die Philip- 
per wird ein Gebet, aus dem Gebet eine Vision des Friedens. Tragpfeiler 
des alles umschließenden Gedankengangs ist Jesus Christus. Niemand 
kann daran zweifeln, daß Paulus aus der Erfahrung spricht, aus der Er- 
fahrung des Friedens und der Freude im Herrn. 

Doch dann hält man inne! Paulus hat den hymnischen Ausbruch seiner 
inneren Gewißheit von der Freude in Jesus als Gefangener gedichtet, 
wartend auf Verurteilung und Tod. Die Not für Leib und Leben wurde 
noch überboten durch innere Drangsale. Falsche Freunde und rechthabe- 
rische Prediger hatten ihn und seine Botschaft in Mißkredit gebracht. Ex- 
ist von dieser Perversion des Evangeliums so sehr getroffen, daß er die 
dunklen Absichten der Verkünder aufs härteste anklagt; nicht um der 
Frohbotschaft willen träten sie auf, sondern um ihm •in seinen Fesseln 
Trübsal" zu bereiten. Die Tragik des doppelt Gefesselten - innerlich wie 
äußerlich - scheint unüberbietbar zu sein. Aber genau von hierher tönt 
der Ruf: Freuet euch! und nochmals: Freuet euch! Der Friede Gottes möge 
alle umschließen. 



Josef Sudbrack 42 

Mitten im Leid schreibt Paulus vom Frieden, mitten im Schmerz von 
der Freude, in tiefster Traurigkeit schaut er das Glück. Ist das ein psycho- 
logischer Widerspruch? Eine unredliche Flucht in ein Reich von Träumen? 

Aber ähnliche Zeugnisse begleiten alle Jahrhunderte der christlichen 
Spiritualität. Man müßte die Augen schließen, um sie nicht zu sehen. Und 
gerade bei denen, die Gott freudevoll am nächsten standen, scheint die 
Erfahrung des eigenen Abgrundes am bedrückendsten gewesen zu sein. 
Wir möchten einige Stimmen aus ihnen zur Gehör bringen, so fremd sie 
auch beim ersten Vernehmen klingen. Bei genauerem Hinhören wird 
manch einer bestätigen, daß ihm Ähnliches - weniger intensiv, aber von 
gleicher Grund-Struktur - auch schon begegnet ist. 

So belehrt die himmlische Weisheit den schwäbischen Mystiker Hein- 
rich Seuse: 

Die Welt flieht die Drangsale und verachtet die Bedrängten, 
Ich aber segne und kröne sie. 
Sie sind mir die teuersten, die liebenswürdigsten, die gleichförmig- 

sten und meiner Güte am ähnlichsten. 

Muß der Mensch Drangsal erfahren, um dann erst Gott zu begegnen? 
Ein unbekannter deutscher Mystiker antwortet darauf: 

Das Leid ist ein Sakrament Gottes. 

Teresa von Avila ringt nach Worten, um mit diesem In-eins-Sein von 
Schmerz und Liebe, von Abstand und Nähe fertig zu werden: 

Obwohl die innerste Person in dieser Reinigung Gott zu lieben 
scheint und für ihn tausend Leben hingeben würde - wie es sich auch 
in Wirklichkeit verhält, da diese Menschen unter solchen Leiden 
Gott ganz und gar lieben -, so erfährt sie dennoch keine Erleichte- 
rung. 

Was ist es um eine Liebe, wenn sie offensichtlich so leer von •Erfahrung" 
ist? Teresas jüngere Namens- und Ordensschwester aus Lisieux hat die 
gleiche Erfahrung in den lapidaren Satz gefaßt: 

Ich kann nicht mehr glauben, ich kann nur noch lieben. 

Subjektive Einsicht und Erfahrung sind bis zum Sinnverlust des Unglau- 
bens leer von Gott; nur noch der Liebe gelingt ein Schritt hinweg über 
den dunklen Abgrund der eigenen Leere. 

Johannes vom Kreuz versucht diese paradoxe Erfahrung, die zugleich 
Nicht-Erfahrung genannt werden kann1, theoretisch durch eine Art von 
Licht-Theologie verständlich zu machen: 
1 •Erfahrung zählt zu den rätselhaftesten Begriffen der Philosophie" (Karl Lehmann) und 
mehr noch  der  Spiritualität.  Die instinktive Festlegung von  •Gotteserfahrung"   auf 



•Rühmend freuen wir uns über unsere Drangsale" 43 

Wir können begreifen, 
wie das gleiche Licht, das die Seele mit Gott verbinden und in Gott 

umgestalten muß, 
sie auch reinigt und auf die Einigung vorbereitet. 

Die Feuerkraft des Lichtes verbrennt alles, was noch nicht Feuer ist; ver- 
brennen aber schmerzt; erst im Verbrennen entsteht Licht. Therese von 
Lisieux liebt das Bild von der brennenden Glut Gottes. 

Aber genügen physikalische Analogien, um die Dunkelheit zu verstehen, 
kraft derer die heilige Angela von Foligno zu noch größerer Liebe ge- 
trieben wurde? 

Ich erfahre mich als Verdammte. 
Aber das kümmert mich nicht. Denn mehr kümmert und schmerzt 

mich, daß ich meinen Schöpfer beleidigt habe. 
Ihn nämlich möchte ich niemals beleidigt haben; 

und ständen dabei alle Güter oder alle Übel, die es gibt, auf dem 
Spiel. 

Es geht ihr und allen, die ähnliches erlebten, um Tieferes, als die Bezüge 
von Licht und Dunkelheit, von Helle und Geblendetsein, von wärmendem 
Feuer und Verbranntwerden verständlich zu machen. Es geht um etwas, das 
man eine •dialogische Erfahrung" nennen möchte; nicht mehr das erle- 
bende Ich, sondern der andere und seine Belange sind zur Mitte geworden, 
die alles übrige, auch die eigenen Stimmungen aufzehrt. Die beiden Tere- 
sen wie die italienische Mystikerin sind herausgerissen aus dem Selbst - 
und das kann schmerzen - und hineingerissen in die Größe Gottes - und 
das beglückt. Die •Nachfolge Christi" hat dieses Hinweggerissenwerden 
auf das Du als Blick auf Gottes Du und als Vergessen der eigenen Identi- 
tät beschrieben: 

Nicht auf die Gaben (der Freude) schaut er, 
sondern über alles Gute (von trostvoller Eigenerfahrung) 

hinweg wendet er sich zum Geber. 

positive, glückhafte Erfüllung des Menschen (im Spätmittelalter als: Trost) wurde in der 
christlichen Tradition - meist unbewußt - korrigiert durch Nacht-, Abwesenheits- oder 
Zorn-Erfahrungen Gottes. In der gängigen Sprache der Theologie kann man sagen: 
Die •Spiritualitas positiva" wurde korrigiert durch eine •Spiritualitas negativa". In 
der modernen •humanistischen Psychologie" und in den von C. G. Jung angestoßenen 
Meditations-Kreisen wird der Maßstab von •Erfahrung" immer eindeutiger nur von 
positiven Identitätserlebnissen hergenommen (Urvertrauen nach Erikson, Ftan-Erlebnis 
nach Staehelin, Transzendenz-Erfahrung nach Graf Dürckheim, peak-experience nadi 
A. Maslow). Man kann die Ambivalenz der Begrifflichkeit wohl niemals völlig ausmerzen 
(darin entspricht sie der Analogie des Seinsbegriffs). Vorliegender Aufsatz läßt sich 
gleichsam durch das ontologische Fundament dieser Ambivalenz zwingen, auf den 
transzendenten Gott auszuschauen. 



Josef Sudbrack 44 

Gestehen wir ein, alles sträubt sich in uns gegen eine solche Lehre von der 
Gotteserfahrung: Leid-Erfahrung als Weg zu Gott. Bei manchen Mysti- 
kern klingt es sogar wie: Leid-Erfahrung als Fundament der Gotteserfah- 
rung. 

Der Oxforder Religionsforscher R. C. Zaehner hat das Christentum von 
heute zwischen zwei große Alternativen gestellt. Beide klagen es an eben 
wegen dieses Kreisens um Kreuz und Leid: der Marxismus, für den der 
Trost des Jenseits ein Opium ist, damit der Christ nicht gegen das Leid des 
Diesseits rebelliere; und der Buddhismus, der nach D. T. Suzuki •nur die 
Erleuchtung gebracht, keine Kreuzigung, keine Auferstehung . .. (Denn) 
das Ich ist nicht-existent, und daher gibt es kein Ich, das man kreuzigen 
könnte". 

Dem christlichen Volk aber - nicht nur den kleinen Kreisen der Mysti- 
ker- wurde die •Nachfolge Christi" zum Lebensbuch; eine Schrift also, die 
wie kaum eine andere den Schmerz, das Leid, die Trostlosigkeit und die 
Trübsal in Erinnerung bringt: 

Denn ohne Schmerz lebt man nicht in der Liebe. 

Wer die christliche Botschaft von der Freude an Gott verstehen will, kommt 
an ihrer Botschaft vom Leid nicht vorbei. Die christliche Tradition, bis zu- 
rück auf Paulus, bis zurück zum Karfreitag Jesu, ist eine unaufhörliche 
Mahnung dazu. 

Man kann das paradoxe Zusammensein von Freude und Leid nicht 
allein durch eine göttliche Pädagogik des Leidens verständlich machen; 
als sei der Schmerz nur eine Art von Trainingsmühsal, durch das der Christ 
zu größeren Erfolgen geführt werden soll; als spiele das Leiden nur die 
Rolle eines Reinigungsprozesses für höhere Vollkommenheit; oder als 
erreiche man auf dem (Um-)Weg des Schmerzes einen tieferen Boden, •wo 
das Leid dieser Welt keine Wurzel mehr schlagen kann". Zeugnisse wie 
die der Therese von Lisieux oder der Angela von Foligno überborden die- 
ses aszetische Verständnis von Leid. 

Man muß eine Stufe tiefer steigen. Und da stellt sich nochmal die Frage, 
ob all diese Überlegungen nicht zu weit entfernt vom Leben des normalen 
Christen seien, ob es sich nicht doch nur um Einzelerfahrungen weniger 
Auserwählter handle. Aber wiederum: die weite Verbreitung der Bücher 
von der Nachfolge Christi zeigt ebenso wie die Popularität der Leidens- 
Andachten, der Kreuzes- und Passionsbilder, daß obige Frage in sich selbst 
zu elitär gestellt ist. Ein Christ weiß mehr von den paradoxen Erfahrun- 
gen der Mystiker, als manche Theoretiker des geistlichen Lebens vermu- 
ten, mehr vielleicht als er selbst es erklären kann. In all den Zeugnissen 
hat sich nämlich niedergeschlagen, was jeder Mensch schon erfahren hat, 



•Rühmend freuen wir uns über unsere Drangsale" 45 

dem wirkliche Liebe und wahre Begegnung geschenkt wurden. Liebe zeigt 
über das Selbst des Liebenden hinaus. Dieser Überschritt kann Schmerz 
bereiten und bringt ihn auch. Nicht umsonst spricht die Schrift vom Wei- 
zenkorn, das sterben muß, vom Verlieren, um zu gewinnen, und meint da- 
mit nicht nur eine Episode, sondern die ganze diesseitige Lebenszeit des 
Menschen. 

Man hat zwar versucht, die Grunderfahrung der Liebe anders zu erklä- 
ren. Das menschliche Fühlen und Erleben bestehe in einem Kreisen um sich 
selbst. Man könne diesen Erfahrungs-Kreis des Selbst zwar ausweiten - 
vielleicht bis zur Unendlichkeit der All-Einserfahrung; aber man könne ihn 
nicht durchbrechen. Was jenseits dieses Selbst-Kreises liege, sei eben uner- 
fahrbar, unerkennbar. Die Zeugnisse der christlichen Spiritualität aber be- 
schreiben gerade ein Durchbrechen des Kreisens um die Eigenerfahrung: 

Er schaute nicht auf eigene Frömmigkeit und Trosterfahrung, 
sondern über Frömmigkeit und Trosterf ahrung hinweg auf den 
Ruhm und die Ehre Gottes. (Nachfolge Christi) 

Jede wahre Liebe, jedes wahre Gespräch, jede wahre Begegnung haben in 
ihrem Bereich eine entsprechende Erfahrung angestoßen. Denn was ge- 
schieht dort? Jemand, ein Ich, ein Selbst, eine Person öffnet die Eigener- 
fahrung auf einen anderen Menschen hin. Wenn dies nicht geschähe und 
wenn Erfahrung nur in der Identität und dem Selbsterleben dessen bestän- 
de, der da liebt oder im Gespräch hinhört, dann gäbe dies ein Zerrbild von 
Liebe und Begegnung. Man würde nicht auf den anderen hinhören, sondern 
nur auf die eigene Gedankenwelt, die durch den anderen höchstens zum 
Bewußtsein gebracht würde. Man würde den anderen nicht lieben, sondern 
ihn nur als Zweck der Selbstwerdung und Selbsterfahrung benutzen. Die 
Entscheidung darüber, ob man von Liebe oder von Selbstbestätigung spre- 
chen darf, fällt genau an der Grenze, wo die Selbsterfahrung sich über- 
steigt auf den anderen hin. Eine Diskussion wird genau dort zum Gespräch, 
wo einer nicht mehr nur den eigenen Einsichten und Gewißheiten Ver- 
trauen schenkt, sondern die Freiheit des anderen und dessen Verantwor- 
tung bejaht. Erst wo die Zäune der Selbstsicherung durch Wissen und Er- 
leben abgerissen sind, darf von Liebe, von Begegnung und von Gespräch 
gesprochen werden. 

Einen Prüfstein, ob einer wirklich den anderen meint und nicht nur 
das erweiterte Selbst, bringen die Zeiten der Erlebnis-Dunkelheit. Was 
geschieht, wenn die Liebe und das Vertrauen sich nicht mehr unmittelbar 
umsetzen in Glücksgefühle und Identitätserlebnisse? Gehen dann die 
beiden wieder auseinander? Sie würden dadurch zeigen, daß ihr Verhältnis 
niemals •Liebe", sondern immer nur verkappte Selbstbefriedigung war. 



Josef Sudbrack 46 

Diese hört verständlicherweise in dem Augenblick auf, wo der Quell der 
Befriedigung versiegt. Wenn aber die Brücke der Liebe auch dort trägt, 
wo der Erlebnisstrom dünner und dünner wird, dann beweisen beide Lie- 
bende, daß sie aufeinander bezogen sind und sich nicht nur gegenseitig 
als Mittel ihrer Selbstwerdung und Selbsterfahrung betrachtet haben. 

Und dann bekommt die Liebe eine neue Qualität. Gerade weil dem 
Menschen nun alle Erlebniskrücken weggerissen sind, muß er sich noch 
ausdrücklicher auf den anderen stützen, der doch außerhalb seines Er- 
lebnisbereiches steht. Gerade weil alles verschönende und liebreizende 
Beiwerk verdorrt, fällt der Blick bewußter auf das Du des anderen. 

Gewiß, echte Liebe und wahre Begegnung schenken dem Menschen Iden- 
tität und Selbstwerdung. Aber ob es Liebe und Begegnung sind, die sich da 
ereignen, bewährt sich in dem Augenblick, wo die Erfahrungsqualität von 
Identität und Selbstwerdung zusammenschrumpft. Aus der Leereerfah- 
rung, die von der christlichen Vergangenheit Trostlosigkeit genannt wur- 
de, erwächst neue Tiefe, neuer Trost, neue Identität, reichere Selbstwer- 
dung - darin hat die aszetische Betrachtung des Leids als pädagogischem 
Weg recht. Doch die Verständnis-Mitte des Ereignisses liegt anderswo; sie 
liegt in dem Du, das nun freier, entkleidet von aller Erlebnisqualität, vor 
Augen steht. Diese Situation nannte die christliche Mystik •nackt vor dem 
nackten Gott stehen", oder •nackt dem nackten Jesus folgen": ohne die 
Hilfen von Gefühl und Erleben Ja zu Gott sagen. In dieser Situation be- 
kommt die Liebe einen neuen Sinn, erhält die Begegnung eine neue Tiefe 
und wird das Gespräch zum Austausch zwischen Freiheit und Freiheit. 

Die rechten Worte, um dies ganz zu beschreiben, stellen sich kaum ein. 
Martin Buber weigert sich deshalb, hierfür den Namen •Erfahrung" zu be- 
nutzen; da klinge noch zuviel oberflächliches Gefühl mit. Er nennt es 
schlicht und nüchtern: •Beziehung". Aus dem gleichen Grunde spricht er 
nicht von •Erlebnis", sondern nennt es •Ereignis" und •Geschehnis". Aber 
alle Worte bleiben nur Hinweise auf etwas, das an eigenen Erfahrungen, 
•Geschehnissen" zu messen ist. Und dies ist auch möglich; denn alles Ge- 
sagte hat ein breites Fundament - sogar in der Alltags-Erfahrung. Liebe 
ereignet sich öfters als Skeptiker und Menschenverächter vermuten. Doch - 
darin hat die terminologische Absicherung Martin Bubers recht - die 
Mitte der Liebes-•Erfahrung" und des •Erlebens" von Begegnung findet 
sich dort, wo die •Erfahrung" durchbrochen wird zu dem anderen, der in 
seiner Freiheit außerhalb des Selbst, außerhalb der •Erfahrung" steht. 

Doch hier geht es nicht um terminologische Feinheiten. Im Gesagten soll 
zuerst einmal aufleuchten, daß die mystischen Erfahrungen der Geborgen- 
heit mitten in der abgrundtiefen Ungeborgenheit des Schmerzes, daß der 
paulinische Enthusiasmus für den Frieden Jesu mitten im inneren wie äu- 



•Rühmend freuen wir uns über unsere Drangsale" 47 

ßeren Unfrieden in ihrer eigentlichen Mitte dialogische Erfahrungen 
sind. 

Wo fand Paulus den Halt in seiner verlorenen Situation? Den Halt, der 
so tief wurzelte und so allumfassend war, daß nichts ausgeschlossen blieb? 
Er konnte sich nicht mehr auf innere oder äußere Sicherheiten stützen; er 
konnte nur noch auf Jesus hinblicken, nur noch Jesus erwarten. Eine ähn- 
liche Sprache klingt aus den anderen mystischen Zeugnissen; man könnte 
sie - im christlichen und monotheistischen Raum - beliebig vermehren. 

Die religionsphänomenologische Forschung liebt es zwar, Mystik zu defi- 
nieren als Einswerden, als Verschmelzen mit Gott, als Aufgehen im Gött- 
lichen. Aber die Gottes-Erfahrung der christlichen Mystik inmitten von 
Dunkelheit und Schmerz sprengt ihre zu engen Definitionen. Die Leid- 
erfahrung der Mystiker kann nicht reduziert werden auf eine Vorberei- 
tung zur endgültigen Einheitserfahrung. Sie ist selbst schon eine Seite 
der Gotteserfahrung, die Seite des •Hinter-sich-Lassens" von allem, was 
als Eigenerfahrung erreicht wurde, und des •dem-Ziel-Nachjagens", das 
vor einem liegt. Auch das ist die paulinische Sprache des Philipperbriefes. 
Beide Seiten der Gotteserfahrung gehören in diesem Leben zusammen. Im 
Erleben kann mal diese und mal jene Seite stärker bewußt werden; Mysti- 
ker sind die Menschen, die eine jede von ihnen in höchster Intensität erfah- 
ren haben. Aber auch in ihrem Erleben gehörte immer beides zusammen: 
in der jubelnden Freude der Du-Beziehung ein Schmerz über die eigene 
Schwäche; und im schmerzhaften Verlassen des eigenen Erfahrungsraumes 
eine manchmal kaum noch fühlbare Geborgenheit, die vom Gegenüber 
Gottes ausgeht. 

Wichtiger aber als dieser Blick auf die große Mystik und die Theorie 
der Gotteserfahrung ist für uns der Blick auf das eigene Christsein. Dem 
Paulus erwuchs aus dem Leid der Friede in Jesus Christus - nicht weil er 
den Schmerz beiseite schob, sondern weil der Schmerz ein Stachel wurde 
für sein Ausschauhalten nach Jesus Christus. Deshalb auch ist im zitierten 
Hymnus des Philipperbriefes alle Friedens- und Freude-Erfahrung eine 
erwartende, die ausschaut nach vorne: Der Herr ist nahe! Was hat Paulus 
damals wohl als Gegenwart erfahren? Die Dunkelheit des Jetzt und des- 
halb die hoffende Freude der Zukunft. Die mystischen Texte bestätigen dies 
in einem zwar kaum noch nachzuvollziehenden Maße: Gerade weil der 
Mystiker sich im Abgrund der •Nicht-Erfahrung" vorfand (Angela prägt 
dazu ein eigenes Tätigkeitswort: abyssata, verabgrundet), erwuchs ihm das 
Du Gottes und Jesu zu jener siegreichen •Erfahrung", die wir Mystik 
nennen. Aber dennoch bieten diese •Hoch"-Erfahrungen • Urs von 
Balthasar spricht von Hochgebirgen - ein Abbild unserer eigenen Gottes- 
begegnung. Hier läßt sich nur noch dialektisch sprechen, in worthaften 



Josef Sudbrack 48 

Gegensätzen, die aber in der Du-Erfahrung Gottes zusammenfinden. Was 
in den Gottesbegegnungen der großen Christen fast unerträglich hart auf- 
einander prallt, ist gerade wegen der Paradoxie des Erlebens ein so deut- 
licher Hinweis auf Gottes Du, daß wir anderen daraus Mut schöpfen 
dürfen für unsere Stunden der Trübsal. 

Den Mut zur Freude auch dort, wo alles dagegen zu sprechen scheint - 
Gottes höchste Freude liegt über all das hinaus, was uns hier bedrückt 
oder erhebt; den Mut zur Freude auch dort, wo man weint und wo man 
trauert - wir machen Ernst mit der Verheißung dessen, der alle Tränen 
abtrocknen wird; den Mut zu einer Freude allerdings, die nicht immerzu 
singt und jubelt, die aber so tief im Herzen lebt, daß aller Ansturm von 
Trübsal und Trauer sie noch tiefere Wurzeln im eigenen Ich schlagen läßt; 
den Mut zu einer Freude, die ihre ganze Kraft nimmt aus der Nähe Got- 
tes, der uns nahe ist in Jesus Christus: Der Herr ist nahe! Den Mut zu 
einer Freude, die gar nicht anders kann, als überall in dieser Zeit schon 
die kommende Freude sichtbar und erlebbar zu machen - •Eure Güte werde 
allen Menschen kund!", schreibt Paulus. 

Aus diesem Blick über das Greifbare, Einsichtige und Erlebbare hinaus 
lebt der Geist der christlichen Gotteserfahrung. Der evangelische Theologe 
W. Pannenberg beschreibt ihn mit •Ekstatische Selbstüberschreitung als 
Teilhabe am göttlichen Geist". So hat ihn auch mancher Christ ahnend 
und sehnsüchtig gerade im Leid erlebt. Paulus weiß, daß der Geist uns 
seufzen macht: Abba, lieber Vater!, uns hoffen läßt auf die Zukunft Got- 
tes; daß der Geist es ist, der da bekennt: Jesus ist der Herr, der Herr, der 
nahe ist. 

Man muß sich hüten, nun auf irgendeinen Menschen in Trübsal zuzu- 
gehen und ihm eine Geisterfahrung von Friede und Freude zuzusprechen. 
Der Geist blickt immer auf Jesus, den Herrn der Zukunft. Dorthin lenkten 
die Mystiker in ihrer Verlassenheit den Blick, dorthin schaute Paulus; 
dorthin zu gehen, sollten auch wir versuchen. Von dorther nur konnte Pau- 
lus im Philipperbrief seinen Hymnus schreiben. 

Von dorther, aus Gottes Du, das uns in Jesus nahe geworden ist, werden 
auch der Friede und die Freude erwachsen, die einmal das Glück zukünfti- 
ger Erfüllung bilden. Marie Luise Kaschnitz, gefragt über die Zukunft 
nach dem Tod, hat dies mit vorsichtigen, andeutenden Worten um- 
schrieben: 

Glauben Sie fragte man mich 
An ein Leben nach dem Tode 
Und ich antwortete: ja 
Aber dann wußte ich 



•Rühmend freuen wir uns über unsere Drangsale" 49 

Keine Auskunft zu geben 
Wie das aussehen sollte 
Wie ich selber 
Aussehen sollte 
Dort 
Ich wußte nur eines 

Nur 
Nur Liebe frei gewordne 
Niemals aufgezehrte 
Mich überflutend 

Deine Stimme umfängt mich 
Entläßt mich und immer 
So fort 

Mehr also, fragen die Frager 
Erwarten Sie nicht nach dem Tode? 
Und ich antworte 
Weniger nicht 

Auf dieses •Weniger nicht" hin - von der Liebe Gottes überflutet - lie- 
ßen sich die Mystiker in der Nacht ihrer Verlassenheit los. Es schenkte 
ihnen den Frieden und die Freude, die zu beschreiben menschliche Worte 
zu schwach, und die zu umfassen menschliches Erleben zu eng ist. Für sie 
wurde die Erfahrung des Schmerzes zum Anstoß, noch unbedingter und 
selbstloser sich auf Gott einzulassen. 

Es wäre ungehörig, Ratschläge für fremdes Leid zu erteilen. Aber wir 
sollten Gott bitten, daß er auch unser Leid fruchtbar werden läßt zum 
Offenstehen für Gottes Du, das stets größer ist als menschliches Begreifen 
und Erleben. Dann wird in unserer Gotteserfahrung ein neues Verständ- 
nis erwachsen für den begeisterten Hymnus der Jesus-Begegnung, den 
Paulus während seiner inneren und äußeren Gefangenschaft an die Chri- 
sten von Philippi schrieb. 




