Rithmend freuen wir uns {iber unsere Drangsale«

Ein notwendiges Kapitel iiber die Freude der christlichen Gotteserfahrung

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Im Romerbrief (5, 8) und oftmals noch beschreibt Paulus eine Freude und
einen Frieden mitten im Leid. Es gibt kaum ein Kapitel seiner Briefe, wo
dieses so gegensitzliche Paar des menschlichen Erlebens nicht berithrt und
wie eine unauflosbare Grundbefindlichkeit des Menschen zusammen ge-
schaut wird. Selbst der Freude-Hymnus im Philipperbrief wird nur auf
dem Hintergrund seiner personlichen, leidvollen Situation verstandlich:

Freuet euch im Herrn allezeit!

Wiederum mochte ich sagen: Freuet euch!

Eure Giite werde allen Menschen kund.

Der Herr ist nahe!

Sorget euch um nichts;

in allem lafit euer Flehen vor Gott kundwerden —
in Gebet und Bitte mit Danksagung.

Gottes Friede, der all unser Verstehen iiberragt,
wird eure Herzen umschlieflen,

in Christus Jesus!

Die Worte lassen Begeisterung spiiren. Aus dem Wunsch fiir die Philip-
per wird ein Gebet, aus dem Gebet eine Vision des Friedens. Tragpfeiler
des alles umschliefenden Gedankengangs ist Jesus Christus. Niemand
kann daran zweifeln, dafl Paulus aus der Erfahrung spricht, aus der Er-
fahrung des Friedens und der Freude im Herrn.

Doch dann hilt man inne! Paulus hat den hymnischen Ausbruch seiner
inneren Gewiflheit von der Freude in Jesus als Gefangener gedichtet,
wartend auf Verurteilung und Tod. Die Not fir Leib und Leben wurde
noch iiberboten durch innere Drangsale. Falsche Freunde und rechthabe-
rische Prediger hatten ihn und seine Botschaft in Mifjkredit gebracht. Er
ist von dieser Perversion des Evangeliums so sehr getroffen, dafl er die
dunklen Absichten der Verkiinder aufs héarteste anklagt; nicht um der
Frohbotschaft willen traten sie auf, sondern um ihm ,in seinen Fesseln
Triibsal“ zu bereiten. Die Tragik des doppelt Gefesselten — innerlich wie
auflerlich — scheint untiberbietbar zu sein. Aber genau von hierher tont
der Ruf: Freuet euch! und nochmals: Freuet euch! Der Friede Gottes moge
alle umsdchlieflen.



Josef Sudbrack 42

Mitten im Leid schreibt Paulus vom Frieden, mitten im Schmerz von
der Freude, in tiefster Traurigkeit schaunt er das Gliick. Ist das ein psycho-
logischer Widerspruch? Eine unredliche Flucht in ein Reich von Triumen?

Aber dhnliche Zeugnisse begleiten alle Jahrhunderte der christlichen
Spiritualitdt. Man miifite die Augen schliefen, um sie nicht zu sehen. Und
gerade bei denen, die Gott freudevoll am nichsten standen, scheint dic
Erfahrang des eigenen Abgrandes am bedriickendsten gewesen zu sein.
Wir méchten einige Stimmen aus ihnen zur Gehér bringen, so fremd sie
auch beim ersten Vernehmen klingen. Bei genauerem Hinhéren wird
manch einer bestitigen, dafl ihm Ahnliches — weniger intensiv, aber von
gleicher Grund-Struktur — auch schon begegnet ist.

So belehrt die himmlische Weisheit den schwibischen Mystiker Hein-
rich Seuse:

Die Welt flieht die Drangsale und verachtet die Bedringten,

Ich aber segne und krone sie.

Sie sind mir die teuersten, die liebenswiirdigsten, die gleichformig-
sten und meiner Giite am ahnlichsten.

Mufl der Mensch Drangsal erfahren, um dann erst Gott zu begegnen?
Ein unbekannter deutscher Mystiker antwortet darauf:

Das Leid ist ein Sakrament Gottes.

Teresa von Avila ringt nach Worten, um mit diesem In-eins-Sein von
Schmerz und Liebe, von Abstand und Nihe fertig zu werden:

Obwohl die innerste Person in dieser Reinigung Gott zu lieben
scheint und fiir ihn tausend Leben hingeben wiirde — wie es sich auch
in Wirklichkeit verhilt, da diese Menschen unter solchen Leiden
Gott ganz und gar lieben —, so erfihrt sie dennoch keine Erleichte-
rung.

Was ist es um eine Liebe, wenn sie offensichtlich so leer von »Erfahrang*
ist? Teresas jingere Namens- und Ordensschwester aus Lisieux hat die
gleiche Erfahrung in den lapidaren Satz gefafit:

Ich kann nicht mehr glauben, ich kann nur noch lieben.

Subjektive Einsicht und Erfahrung sind bis zam Sinnverlust des Unglau-
bens leer von Gott; nur noch der Liebe gelingt ein Schritt hinweg #iber
den dunklen Abgrund der eigenen Leere.

Johannes vom Kreuz versucht diese paradoxe Erfahrang, die zugleich

Nicht-Erfahrung genannt werden kann!, theoretisch durch eine Art von
Licht-Theologie verstandlich zu machen:

!, Erfahrung zihlt zu den rétselhaftesten Begriffen der Philosophie* (Karl Lehmannj und
mehr noch der Spiritualitit. Die instinktive Festlegung von ,Gotteserfahrung® auf



. Rithmend freuen wir uns iiber unsere Drangsale® 43

Wir kénnen begreifen,

wie das gleiche Licht, das die Seele mit Gott verbinden und in Gott
umgestalten muf,

sie auch reinigt und auf die Einigung vorbereitet.

Die Feuerkraft des Lichtes verbrennt alles, was noch nicht Feuer ist; ver-
brennen aber schmerzt; erst im Verbrennen entsteht Licht. Therese von
Lisieux liebt das Bild von der brennenden Glut Gottes.

Aber geniigen physikalische Analogien, um die Dunkelheit zu verstehen,
kraft derer die heilige Angela von Foligno zu noch grofierer Liebe ge-
trieben wurde?

1ch erfahre mich als Verdammte.

Aber das kiitmmert mich nicht. Denn mehr kiimmert und schmerzt
mich, dafl ich meinen Schopfer beleidigt habe.

Thn nimlich mochte ich niemals beleidigt haben;
und stinden dabei alle Giiter oder alle Ubel, die es gibt, auf dem
Spiel.

Es geht ihr und allen, die &hnliches erlebten, um Tieferes, als die Beziige
von Licht und Dunkelheit, von Helle und Geblendetsein, von wiarmendem
Feuer und Verbranntwerden verstandlich zu machen. Es geht um etwas, das
man eine ,dialogische Erfahrung® nennen mdchte; nicht mehr das erle-
bende Ich, sondern der andere und seine Belange sind zur Mitte geworden,
die alles iibrige, auch die eigenen Stimmungen aufzehrt. Die beiden Tere-
sen wie die italienische Mystikerin sind herausgerissen aus dem Selbst —~
und das kann schmerzen ~ und hineingerissen in die Grofle Gottes — und
das begliickt. Die ,Nachfolge Christi“ hat dieses Hinweggerissenwerden
auf das Du als Blick auf Gottes Du und als Vergessen der eigenen Identi-
tit beschrieben:

Nidht auf die Gaben (der Freude) schaut er,
sondern tiber alles Gute (von trostvoller Eigenerfahrung)
hinweg wendet er sich zum Geber.

positive, gliikhafte Erfiillung des Menschen (im Spétmittelalter als: Trost) wurde in der
christlichen Tradition — meist unbewuf}t — korrigiert durch Nacht-, Abwesenheits- oder
Zorn-Erfahrungen Gottes. In der gingigen Sprache der Theologie kann man sagen:
Die ,Spiritualitas positiva® wurde korrigiert durch eine ,Spiritualitas negativa®. In
der modernen ,humanistischen Psychologie® und in den von C. G. Jung angestoBenen
Meditations-Kreisen wird der Mafistab von ,Erfahrung® immer eindeutiger nur von
positiven Identititserlebnissen hergenommen (Urvertrauen nach Eriksen, Ftan-Erlebnis
nach Staehelin, Transzendenz-Erfahrung nach Graf Diirckheim, peak-experience nach
A. Maslow). Man kann die Ambivalenz der Begrifflichkeit wohl niemals véllig ausmerzen
(darin entspricht sie der Analogie des Seinsbegriffs). Vorliegender Aufsatz 1dft sich
gleichsam durch das ontologische Fundament dieser Ambivalenz zwingen, auf den
transzendenten Gott auszuschauen.



Josef Sudbrack 44

Gestehen wir ein, alles strdubt sich in uns gegen eine solche Lehre von der
Gotteserfahrung: Leid-Erfahrung als Weg zu Gott. Bei manchen Mysti-
kern klingt es sogar wie: Leid-Erfahrung als Fundament der Gotteserfah-
rung.

Der Oxforder Religionsforscher R. C. Zaehner hat das Christentum von
heute zwischen zwei grofle Alternativen gestellt. Beide klagen es an eben
wegen dieses Kreisens um Kreuz und Leid: der Marxismus, fiir den der
Trost des Jenseits ein Opium ist, damit der Christ nicht gegen das Leid des
Diesseits rebelliere; und der Buddhismus, der nach D. T. Suzuki ,nur die
Erleuchtung gebracht, keine Kreuzigung, keine Auferstehung . . . (Denn)
das Ich ist nicht-existent, und daher gibt es kein Ich, das man kreuzigen
kénnte“.

Dem christlichen Volk aber — nicht nur den kleinen Kreisen der Mysti-
ker — wurde die ,Nachfolge Christi“ zum Lebensbuch; eine Schrift also, die
wie kaum eine andere den Schmerz, das Leid, die Trostlosigkeit und die
Triibsal in Erinnerung bringt:

Denn ohne Schmerz lebt man nicht in der Liebe.

Wer die christliche Botschaft von der Freude an Gott verstehen will, kommt
an ihrer Botschaft vom Leid nicht vorbei. Die christliche Tradition, bis zu-
riick auf Paulus, bis zuriick zum Karfreitag Jesu, ist eine unaufhérliche
Mahnung dazu.

Man kann das paradoxe Zusammensein von Freude und Leid nicht
allein durch eine géttliche Pddagogik des Leidens verstindlich machen;
als sei der Schmerz nur eine Art von Trainingsmiihsal, durch das der Christ
zu grofleren Erfolgen gefithrt werden soll; als spiele das Leiden nur die
Rolle eines Reinigungsprozesses fiir hohere Vollkommenheit; oder als
erreiche man auf dem (Um-)Weg des Schmerzes einen tieferen Boden, ,wo
das Leid dieser Welt keine Wurzel mehr schlagen kann®. Zeugnisse wie
die der Therese von Lisieux oder der Angela von Foligno iiberborden die-
ses aszetische Verstdndnis von Leid.

Man muf eine Stufe tiefer steigen. Und da stellt sich nochmal die Frage,
ob all diese Uberlegungen nicht zu weit entfernt vom Leben des normalen
Christen seien, ob es sich nicht doch nur um Einzelerfahrungen weniger
Auserwihlter handle. Aber wicderum: die weite Verbreitung der Biicher
von der Nachfolge Christi zeigt ebenso wie die Popularitit der Leidens-
Andachten, der Kreuzes- und Passionsbilder, daff obige Frage in sich selbst
zu elitar gestellt ist. Ein Christ weiff mehr von den paradoxen Erfahrun-
gen der Mystiker, als manche Theoretiker des geistlichen Lebens vermu-
ten, mehr vielleicht als er selbst es erkliren kann. In all den Zeugnissen
hat sich ndmlich niedergeschlagen, was jeder Mensch schon erfahren hat,



»Rithmend freuen wir uns iiber unsere Drangsale” 45

dem wirkliche Liebe und wahre Begegnung geschenkt wurden. Liebe zeigt
iiber das Selbst des Liebenden hinaus. Dieser Uberschritt kann Schmerz
bereiten und bringt ihn auch. Nicht umsonst spricht die Schrift vom Wei-
zenkorn, das sterben muff, vom Verlieren, um zu gewinnen, und meint da-
mit nicht nur eine Episode, sondern die ganze diesseitige Lebenszeit des
Menschen.

Man hat zwar versucht, die Grunderfahrung der Liebe anders zu erkla-
ren. Das menschliche Fithlen und Erleben bestehe in cinem Kreisen um sich
selbst. Man konne diesen Erfahrungs-Kreis des Selbst zwar ausweiten —
vielleicht bis zur Unendlichkeit der All-Einserfahrung; aber man konne ihn
nicht durchbrechen. Was jenseits dieses Selbst-Kreises liege, sei eben uner-
fahrbar, unerkennbar. Die Zeugnisse der christlichen Spiritualitit aber be-
schreiben gerade ein Durchbrechen des Kreisens um die Eigenerfahrung:

Er schaute nicht auf eigene Frommigkeit und Trosterfahrung,

sondern iiber Frommigkeit und Trosterfahrung hinweg auf den
Ruhm und die Ehre Gottes. (Nachfolge Christi)

Jede wahre Liebe, jedes wahre Gesprich, jede wahre Begegnung haben in
ihrem Bereich eine entsprechende Erfahrung angestofen. Denn was ge-
schieht dort? Jemand, ein Ich, ein Selbst, eine Person 6ffnet die Eigener-
fahrung auf einen anderen Menschen hin. Wenn dies nicht geschdhe und
wenn Erfahrung nur in der Identitdt und dem Selbsterleben dessen bestan-
de, der da liebt oder im Gesprach hinhért, dann gébe dies ein Zerrbild von
Liebe und Begegnung. Man wiirde nicht auf den anderen hinhéren, sondern
nur auf die eigene Gedankenwelt, die durch den anderen hochstens zum
Bewufitsein gebracht wiirde. Man wiirde den anderen nicht lieben, sondern
ihn nur als Zwedk der Selbstwerdung und Selbsterfahrung benutzen. Die
Entscheidung dariiber, ob man von Liebe oder von Selbstbestatigung spre-
chen darf, fallt genau an der Grenze, wo die Selbsterfahrung sich dber-
steigt auf den anderen hin. Eine Diskussion wird genau dort zum Gesprich,
wo eciner nicht mehr nur den eigenen Einsichten und Gewiflheiten Ver-
trauen schenkt, sondern die Freiheit des anderen und dessen Verantwor-
tung bejaht. Erst wo die Zaune der Selbstsicherung durch Wissen und Er-
leben abgerissen sind, darf von Liebe, von Begegnung und von Gesprich
gesprochen werden.

Einen Prifstein, ob einer wirklich den anderen meint und nicht nur
das erweiterte Selbst, bringen die Zeiten der Erlebnis-Dunkelheit. Was
geschieht, wenn die Liebe und das Vertrauen sich nicht mehr unmittelbar
umsetzen in Gliicksgefiihle und Identititserlebnisse? Gehen dann die
beiden wieder auseinander? Sie wiirden dadurch zeigen, dafl ithr Verhiltnis
niemals ,Liebe“, sondern immer nur verkappte Selbstbefriedigung war.



Josef Sudbrack 46

Diese hort verstindlicherweise in dem Augenblick auf, wo der Quell der
Befriedigung versiegt. Wenn aber die Briicke der Liebe auch dort trigt,
wo der Erlebnisstrom diinner und diinner wird, dann beweisen beide Lie-
bende, dafl sie aufeinander bezogen sind und sich nicht nur gegenseitig
als Mittel ihrer Selbstwerdung und Selbsterfahrung betrachtet haben.

Und dann bekommt die Liebe eine neue Qualitit. Gerade weil dem
Menschen nun alle Erlebniskriicken weggerissen sind, muf§ er sich noch
ausdriicklicher auf den anderen stiitzen, der doch aulerhalb seines Er-
lebnisbereiches steht. Gerade weil alles verschonende und liebreizende
Beiwerk verdorrt, fillt der Blick bewufiter auf das Du des anderen.

Gewif}, echte Liebe und wabre Begegnung schenken dem Menschen Iden-
titat und Selbstwerdung. Aber ob es Liebe und Begegnung sind, die sich da
ereignen, bewihrt sich in dem Augenblick, wo die Erfahrungsqualitit von
Identitdt und Selbstwerdung zusammenschrumpft. Aus der Leereerfah-
rung, die von der christlichen Vergangenheit Trostlosigkeit genannt wur-
de, erwiachst neue Tiefe, neuer Trost, neue Identitit, reichere Selbstwer-
dung — darin hat die aszetische Betrachtung des Leids als padagogischem
Weg recht. Doch die Verstandnis-Mitte des Ereignisses liegt anderswo; sie
liegt in dem Du, das nun freier, entkleidet von aller Erlebnisqualitit, vor
Augen steht. Diese Situation nannte die christliche Mystik ,nackt vor dem
nackten Gott stehen, oder ,nackt dem nackten Jesus folgen“: ohne die
Hilfen von Gefiihl und Erleben Ja zu Gott sagen. In dieser Situation be-
kommt die Liebe einen neuen Sinn, erhilt die Begegnung eine neue Tiefe
und wird das Gesprach zum Austausch zwischen Freiheit und Freiheit.

Die rechten Worte, um dies ganz zu beschreiben, stellen sich kaum ein.
Martin Buber weigert sich deshalb, hierfiir den Namen , Erfahrung® zu be-
nutzen; da klinge noch zuviel oberflichliches Gefithl mit. Er nennt es
schlicht und niichtern: ,Beziehung“. Aus dem gleichen Grunde spricht er
nicht von ,Erlebnis“, sondern nennt es , Ereignis® und ,Geschehnis“. Aber
alle Worte bleiben nur Hinweise auf etwas, das an eigenen Erfahrungen,
»Geschehnissen zu messen ist. Und dies ist auch moglich; denn alles Ge-
sagte hat ein breites Fundament — sogar in der Alltags-Erfahrung. Liebe
ereignet sich 6fters als Skeptiker und Menschenverichter vermuten. Doch -
darin hat die terminologische Absicherung Martin Bubers recht — die
Mitte der Liebes-,Erfahrung” und des ,Erlebens“ von Begegnung findet
sich dort, wo die ,Erfahrung“ durchbrochen wird zu dem anderen, der in
seiner Freiheit auflerhalb des Selbst, auflerhalb der »Erfahrung® steht.

Doch hier geht es nicht um terminologische Feinheiten. Im Gesagten soll
zuerst einmal aufleuchten, daf} die mystischen Erfahrungen der Geborgen-
heit mitten in der abgrundtiefen Ungeborgenheit des Schmerzes, dafl der
paulinische Enthusiasmus fiir den Frieden Jesu mitten im inneren wie u-



»Riithmend freuen wir uns iiber unsere Drangsalc® 47

Reren Unfrieden in ihrer eigentlichen Mitte dialogische Erfahrungen
sind.

Wo fand Paulus den Halt in seiner verlorenen Situation? Den Halt, der
so tief wurzelte und so allumfassend war, daf} nichts ausgeschlossen blieb?
Er konnte sich nicht mehr auf innere oder duflere Sicherheiten stiitzen; er
konnte nur noch auf Jesus hinblicken, nur noch Jesus erwarten. Eine dhn-
liche Sprache klingt aus den anderen mystischen Zeugnissen; man konnte
sie — im christlichen und monotheistischen Raum — beliebig vermehren.

Die religionsphinomenologische Forschung liebt es zwar, Mystik zu defi-
nieren als Einswerden, als Verschmelzen mit Gott, als Aufgehen im Go6tt-
lichen. Aber die Gottes-Erfahrung der christlichen Mystik inmitten von
Dunkelheit und Schmerz sprengt ihre zu engen Definitionen. Die Leid-
erfahrung der Mystiker kann nicht reduziert werden auf eine Vorberei-
tung zur endgiiltigen Einheitserfahrung. Sie ist selbst schon eine Seite
der Gotteserfahrung, die Seite des ,Hinter-sich-Lassens® von allem, was
als Eigenerfahrung erreicht wurde, und des ,dem-Ziel-Nachjagens, das
vor einem liegt. Auch das ist die paulinische Sprache des Philipperbriefes.
Beide Seiten der Gotteserfahrung gehoren in diesem Leben zusammen. Im
Erleben kann mal diese und mal jene Seite stiarker bewufit werden; Mysti-
ker sind die Menschen, die eine jede von ihnen in hochster Intensitét erfah-
ren haben. Aber auch in threm Erleben gehorte immer beides zusammen:
in der jubelnden Frende der Du-Beziehung ein Schmerz iber die eigene
Schwiche; und im schmerzhaften Verlassen des eigenen Erfahrungsraumes
eine manchmal kaum noch fithlbare Geborgenheit, die vom Gegeniiber
Gottes ansgeht.

Wichtiger aber als dieser Blick auf die grofle Mystik und die Theorie
der Gotteserfahrung ist fiir uns der Blick auf das eigene Christsein. Dem
Paulus erwuchs aus dem Leid der Friede in Jesus Christus — nicht weil er
den Schmerz beiseite schob, sondern weil der Schmerz ein Stachel wurde
fiir sein Ausschauhalten nach Jesus Christus. Deshalb auch ist im zitierten
Hymnus des Philipperbriefes alle Friedens- und Freude-Erfahrung eine
erwartende, die ausschaut nach vorne: Der Herr ist nahe! Was hat Paulus
damals wohl als Gegenwart erfahren? Die Dunkelheit des Jetzt und des-
halb die hoffende Freude der Zukuntft. Die mystischen Texte bestatigen dies
in einem zwar kaum noch nachzuvollziehenden Mafle: Gerade weil der
Mystiker sich im Abgrund der ,Nicht-Erfahrung® vorfand (Angela prigt
dazu ein eigenes Tatigkeitswort: abyssata, verabgrundet), erwuchs ihm das
Du Gottes und Jesu zu jener siegreichen ,Erfahrung®, die wir Mystik
nennen. Aber dennoch bieten diese ,Hoch“-Erfahrungen — Urs von
Balthasar spricht von Hochgebirgen — ein Abbild unserer eigenen Gottes-
begegnung. Hier 136t sich nur noch dialektisch sprechen, in worthaften



Josef Sudbrack 48

Gegensitzen, die aber in der Du-Erfahrung Gottes zusammenfinden. Was
in den Gottesbegegnungen der grofien Christen fast unertriglich hart auf-
einander prallt, ist gerade wegen der Paradoxie des Erlebens ein so deut-
licher Hinweis auf Gottes Du, dafl wir anderen daraus Mut schopfen
diirfen fir unsere Stunden der Triibsal.

Den Mut zur Freude auch dort, wo alles dagegen zu sprechen scheint -
Gottes hochste Freude liegt iiber all das hinaus, was uns hier bedriickt
oder erhebt; den Mut zur Freude auch dort, wo man weint und wo man
trauert — wir machen Ernst mit der VerheiBung dessen, der alle Trinen
abtrocknen wird; den Mut zu einer Freude allerdings, die nicht immerzu
singt und jubelt, die aber so tief im Herzen lebt, dafl aller Ansturm von
Triibsal und Trauer sie noch tiefere Wurzeln im eigenen Ich schlagen l1afit;
den Mut zu einer Freude, die ihre ganze Kraft nimmt aus der Nahe Got-
tes, der uns nahe ist in Jesus Christus: Der Herr ist nahe! Den Mut zu
einer Freude, die gar nicht anders kann, als iiberall in dieser Zeit schon
die kommende Freude sichtbar und erlebbar zu machen — ,, Eure Giite werde
allen Menschen kund!“, schreibt Paulus.

Aus diesem Blick iiber das Greifbare, Einsichtige und Erlebbare hinaus
lebt der Geist der christlichen Gotteserfahrung. Der evangelische Theologe
W. Pannenberg beschreibt ihn mit ,Ekstatische Selbstiiberschreitung als
Teilhabe am gottlichen Geist“. So hat ihn auch mancher Christ ahnend
und sehnsiichtig gerade im Leid erlebt. Paulus weif}, dafl der Geist uns
seufzen macht: Abba, lieber Vater!, uns hoffen 1afit auf die Zukunft Got-
tes; dafl der Geist es ist, der da bekennt: Jesus ist der Herr, der Herr, der
nahe ist.

Man muf} sich hiiten, nun auf irgendeinen Menschen in Triibsal zuzu-
gehen und ihm eine Geisterfahrung von Friede und Freude zuzusprechen.
Der Geist blickt immer auf Jesus, den Herrn der Zukunft. Dorthin lenkten
die Mystiker in ihrer Verlassenheit den Blick, dorthin schaute Paulus:
dorthin zu gehen, sollten auch wir versuchen. Von dorther nur konnte Pau-
lus im Philipperbrief seinen Hymnus schreiben.

Von dorther, aus Gottes Du, das uns in Jesus nahe geworden ist, werden
auch der Friede und die Freude erwachsen, die einmal das Gliick zukiinfti-
ger Erfillung bilden. Marie Luise Kaschnitz, gefragt iiber die Zukunft
nach dem Tod, hat dies mit vorsichtigen, andeutenden Worten um-
schrieben:

Glauben Sie fragte man mich
An ein Leben nach dem Tode
Und ich antwortete: ja

Aber dann wuflte ich



, Riihmend freuen wir uns iiber unsere Drangsale® 49

Keine Auskunft zu geben
‘Wie das aussehen sollte
Wie ich selber

Aussehen sollte

Dort

Ich wufite nur eines

Nur

Nur Liebe frei gewordne

Niemals aufgezehrte
Mich iiberflutend

Deine Stimme umfangt mich
Entlifit mich und immer
So fort

Mebhr also, fragen die Frager
Erwarten Sie nicht nach dem Tode?
Und ich antworte

Weniger nicht

Auf dieses , Weniger nicht“ hin — von der Liebe Gottes tiberflutet — lie-
fen sich die Mystiker in der Nacht ibrer Verlassenheit los. Es schenkte
ihnen den Frieden und die Freude, die zu beschreiben menschliche Worte
zu schwach, und die zu umfassen menschliches Erleben zu eng ist. Fiir sie
wurde die Erfahrung des Schmerzes zum Anstof, noch unbedingter und
selbstloser sich auf Gott einzulassen.

Es wire ungehérig, Ratschlige fir fremdes Leid zu erteilen. Aber wir
sollten Gott bitten, dafl er auch unser Leid fruchtbar werden lafit zum
Offenstehen fiir Gottes Du, das stets grofier ist als menschliches Begreifen
und Erleben. Dann wird in unserer Gotteserfahrung ein neues Verstind-
nis erwachsen fiir den begeisterten Hymnus der Jesus-Begegnung, den
Paulus wahrend seiner inneren und dufleren Gefangenschaft an die Chri-
sten von Philippi schrieb.





