
IM SPIEGEL DER ZEIT 

•Die Wende zum Initiatischen" (II) 
Teil I siehe Heft 6 (Dezember) 1976 

Meditation als Heilslehre 

Voraussetzungen eines fruchtbaren Gespräches 

Nach dieser Beschreibung des initiatischen Weges zur Erfahrung der überwelt- 
lichen Wirklichkeit und nach der säkularen Bedeutung, die ihm Dürckheim für die 
Wandlung des der Welt verhafteten Menschen in ein höheres, weltunabhängiges, 
freies Ich beimißt, stellt sich ganz von selbst für den hinhörenden, aber auch kriti- 
schen Zeitgenossen die Frage: Was ist daran? Hält der hohe Anspruch einer ge- 
naueren Durchleuchtung stand? Gibt es nicht viele und ähnlich klingende Daseins- 
und Weltanschauungsentwürfe, gerade in unserer Zeit? Und vor allem: Wie ver- 
hält sich dieser Weg mit seiner Zielsetzung, seinen Implikationen und seiner 
Hintergrundsproblematik zu den großen Weltreligionen, insbesondere zum Chri- 
stentum? Diese Fragen drängen sich um so mehr auf, als die östliche Welt - ihre 
Spiritualität und ihre Meditationsmethoden - seit Jahren in suchenden Kreisen 
der westlichen Welt, auch im Christentum, eine Faszination ausübt, die es ernst zu 
nehmen gilt. Die Antwort auf die damit gegebene Herausforderung ist nicht 
leicht. Sie kann nicht von vornherein und zuerst auf theoretischem Feld oder • im 
Bereich des Religiösen - von inhaltlichen Glaubensaussagen her erfolgen. Denn 
Dürckheim beruft sich für die von ihm angestrebte transzendentale Selbstverwirk- 
lichung, die •überweltlichen" Charakter hat und das •Heil" des Menschen in einem 
umfassenden und letzten religiösen Sinn ausmacht, einzig und allein auf •Erfah- 
rung". Wer die •initiatische Erfahrung" nicht gemacht hat und die entsagungs- 
volle Mühe um sie in der ständigen •Übung" nicht immer wieder auf sich nimmt, 
so sagt man, kann darum nicht mitreden und darf sich kein Urteil erlauben. 

Man kann das zunächst einmal durchaus annehmen. Ohne meditative Erfah- 
rung und auch ohne eine gewisse Erfahrung in der Tiefenmeditation ist ein Ge- 
spräch über die •Seinserfahrung" in der Auslegung Dürckheims und über den me- 
thodischen Weg, sie zu erlangen, nicht recht sinnvoll. Es fehlte sonst an Spürsinn 
und am Verlangen, gerade auch von einem religiösen Impuls her die Oberflächen- 
schicht des Bewußtseins zu durchdringen, in den Grund des Herzens hinabzustei- 
gen. Anderseits braucht es aber zu einem solchen Gespräch auch wieder nicht der 
Erfahrungen nach Art der •großen Erleuchtung" oder der Mystik - sie sind sel- 
ten -, so daß die Gesprächspartner nach einem Wort Dürckheims •Brüder und 
Schwestern im Sein" (50; 102) genannt werden könnten. Sonst bliebe das hier ge- 
suchte Gespräch ohne Spannung und verlöre den Charakter der Diskussion, von 
Rede und Gegenrede; es wäre von vornherein alles klar, eine Kritik hätte keinen 
Raum mehr6. 

* Dazu Dürckheim: Ein kommunikatives Mitteilen der Erfahrung wird für den initiati- 
schen Menschen •nur möglich sein mit Partnern, die über ähnliches Erleben verfügen. 
Noch ist heute der Dialog auf initiatischer Ebene ein seltenes Geschenk" (175). 



Im Spiegel der Zeit 60 

Dazu kommt aber noch folgendes, was die Ausgangsposition einer Stellung- 
nahme •von außen", d. h. von einem •Nicht-Eingeweihten" im Sinne des •Initia- 
tischen" betrifft: Wir haben genügend glaubwürdige und sehr detaillierte Selbst- 
zeugnisse über innere Erfahrungen, die die sinnenhafte Wahrnehmung und die 
begriffliche, gegenständliche Erkenntnis qualitativ, in eine neue Dimension hinein 
überschreiten (transzendieren) und die nicht rein psychogener Natur sind7. Erfah- 
rungen, in denen •ein ganz Anderes", ein Umfassendes, Grenzenloses, Unsagba- 
res, Geheimnisvolles und zugleich Unbedingtes, in sich selbst Gegründetes, Ab- 
solutes, in die •Leere" und das •Nichts" des Bewußtseins einfällt, darin auf-geht, 
es erfüllt, sich ihm zeigt, ohne nennbar und faßbar zu sein. Wir denken hier vor 
allem an die Aussagen und Beschreibungen der großen (christlichen und islami- 
schen) Mystiker8. Sie sind schon oft von Psychologen und Theologen phänomenolo- 
gisch und theologisch analysiert und gedeutet worden9, sogar mit einer weitgehen- 
den Übereinstimmung hinsichtlich der Unterscheidung von ursprünglich Erfahre- 
nem und nachträglicher Deutung durch die •Mystiker" selber. Solche Analysen 
müssen zum Vergleich mit herangezogen werden, um die initiatische •Große 
Seinserfahrung" (39) Dürckheims einordnen und beurteilen zu können. 

Gegensätzliche Positionen 

Ein entscheidendes Datum, das uns die vorgenannten Untersuchungen liefern, ist 
die Erkenntnis, daß auch die unbezweifelbaren, weil plötzlich auftretenden und 
nicht eigenmächtig (durch psychologisches Training) erzwungenen (und darum 
auch nicht verfügbaren) transzendenten (weltübersteigenden und transpsychischen) 
Erfahrungen trotz ihrer Lichtfülle und ihrer unmittelbaren Evidenz, trotz ihrer 

7 Sehr viele Erfahrungen, auf die die nur bis hierher genannten Eigenschaften zutreffen, 
sind psychogener Natur; auch sog. •Seinserfahrungen" aufgrund •initiatischer Übung" 
sind davon nicht ausgenommen. Die Kriterien, ob eine innere Erfahrung in Wirklichkeit 
eine Transzendenzerfahrung ist, liegen nicht in erster Linie in der Erfahrung selbst, d. h. 
in den sie kennzeichnenden Phänomenen, sondern kommen von außerhalb derselben. 
8 •Während die christlichen Mystiker nicht müde werden, das Unerklärliche zu erklären 
und von dem Unaussprechlichen zu künden, sind die Aussagen über das Zen-Erlebnis 
spärlich. Tagebuchartige Aufzeichnungen, Briefe, Berichte an Seelenführer und derglei- 
chen fehlen. Die Koan-Geschichten schließen oft mit der schlichten Tatsachenfeststel- 
lung: ... und er erlangte die Erleuchtung" (H. Dumoulin, Die Zen-Erleuclitung, in: 
•Geist und Leben", 27 [1954] 117; nichtsdestoweniger sind die dort wiedergegebenen Er- 
lebnisberichte aufschlußreich; sie gleichen in vielen ihrer formalen Aussagen (Zeit- und 
Raumlosigkeit, Entgrenzung des Bewußtseins, Licht, Helle, Klarheit, Sicherheit, Un- 
vergleichbarkeit mit den gewöhnlichen, weltbedingten Erkenntnissen und Bewußtseins- 
zuständen) den Beschreibungen der Mystiker, und noch stärker fühlt man sich an die 
Beschreibungen der (•Großen) Seinserfahrung" in Dürckheims Buch erinnert. 
9 Neuerdings besonders überzeugend und eindrucksvoll von C. Albrecht (Arzt und Psycho- 
therapeut, gest. 1965), der die verschiedenen psychologischen Phasen der Versenkung bis 
zum völligen Versunkenheitszustand selbst erlebt hat und sie darum objektiver und 
genauer an seinen Patienten beobachten konnte und zu deuten versucht hat (vgl. •Psyclio- 
logie des mystischen Bewußtseins", Bremen 1951, Nachdruck Mainz [Grünewald] 1971; 
•Das mystische Erkennen", Bremen 1958; •Das mystische Wort. Erleben und Spreclien in 
Versunkenheit", Mainz 1974). 



Im Spiegel der Zeit 61 

Unabweisbarkeit und ihrer Gewißheit, des Grundes aller Wirklichkeit innezu- 
werden, in sich, d. h. unabhängig vom Gesamtkontext, den kulturellen und persön- 
lichen Vorgegebenheiten und Überzeugungen eines Lebens, bezüglich ihrer Deu- 
tung für den Erfahrenden ambivalent zu sein scheinen und darum aus ihnen allein 
keine existentiell entscheidenden Konsequenzen gezogen werden können. Was 
dem Mystiker das •Sich-Zeigende", •Sich-Offenbarende", •das ganz Andere" und 
•Umfassende" ist, und was es für ihn und seine Existenz bedeutet, sagt es direkt, 
von seinem Phänomen her, nicht; es läßt als solches noch verschiedene Deutungen 
zu; es bleibt im Verborgenen und im Geheimnis und entzieht sich dem unmittel- 
baren rationalen Zugriff. Zwar erfährt sich der in das Geheimnis des Sidi-Zei- 
genden Hineingenommene, aufgrund der völligen Neuheit seines Erlebens (der 
Entgrenzung seines Bewußtseins, eines unmittelbaren Berührtwerdens durch sein 
Überwältigendes, eines überhellen Lichtes und dennoch einer letzten Freiheit) 
mit seinem tiefsten Selbst auf das Unbedingte und in sich Gegründete des um- 
fassenden •ganz Anderen" verwiesen. Aber diese Ver-wiesenheit, die eine Ange- 
wiesenheit anzeigt, wird leicht vom Hingerissensein, das als ein Einssein 
mit dem Sich-Offenbarenden und -Schenkenden empfunden wird, verdeckt10. Von 
daher kommt es, daß zwar alle, die eine Transzendenzerfahrung in ihrer Vollge- 
stalt machten, sich dessen sicher zu sein glaubten, daß sie auf irgendeine Weise 
an den nicht mehr auf etwas anderes rückführbaren Grund ihres Daseins, ja an 
das alles Daseiende Begründende und Einende rührten bzw. von ihm angerührt 
würden, aber in ihrer metaphysischen und folgerichtig auch existentiellen Deutung 
- je nach ihren Vorstellungen - von jeher weit auseinander gingen. Sowohl eine 
•monistische" Deutung (alles Seiende ist eins) als auch eine •pantheistische" (alles 
Seiende ist seinem Daseinsgrund nach göttlich oder partizipiert am Göttlichen) 
wie auch eine •theistische" (Gott und der Mensch [die Welt] bleiben bei aller 
gnadenhaften und innigsten Gemeinschaft unendlich voneinander verschieden), 
sie alle beriefen und berufen sich auf dieselbe Erfahrung. 

Gerade diese Tatsache - ein bemerkenswertes Phänomen - ist nun aber für 
Dürckheim (und auch für die Zen-Erleuchteten) der Beweis dafür, daß die •Große 
Seinserfahrung" bzw. das •Satori", wie jede Selbsttranszendenz in ihrer äußersten 
Form, eine letzte, auf nichts mehr rückführbare Urerfahrung bedeutet, die sich 
aus sich selbst heraus erhellt und keiner weiteren Erläuterung •von außen", sei es 
psychologischer, philosophischer oder glaubensmäßiger Art, keiner nachträglichen 
Beurteilung aus nicht-erfahrungsmäßigen Quellen mehr bedarf. Sie ist nach ihm 
die höchste und allumfassende Erkenntnis - eine unmittelbare und existentielle 
Erfahrungserkenntnis -, die ein Mensch (in seiner leib-geistigen Ganzheit) haben 
kann und mit der er beschenkt wird. Es ist für Dürckheim darum ganz legitim, 
wenn sich in ihr alle Religionen als in etwas ihnen Gemeinsamem und Grundle- 
gendem wiederfinden können. Die Ausdeutung und Namen, die sie im einzelnen 
dieser Urerfahrung geben, philosophisch-weltanschauliche Systeme, Glaubens- 
überlieferungen und -formulierungen, sind ihr gegenüber sekundär. •So wie die 

10 Vgl. A. Brunner, Der Schritt über die Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik, Würz- 
burg 1972, bes. S. 104 ff., im Anschluß an C. Albrecht, Die Psychologie des mystischen Be- 
wußtseins, a.a.O. 



Im Spiegel der Zeit 52 

Buddhanatur kein Privileg des Buddhisten, Atman kein Privileg des Hindu- 
isten, der uns innewohnende Christus kein Privileg des Christen ist, so auch ist 
die Seinserfahrung und der Weg zu ihr Grundlage jeder lebendigen Religiosität" 
(141)». 

Dialog mit dem Buddhismus 

Der Gedanke hat in unserer Zeit, die in allen Bereichen nach einer tieferen Ein- 
heit strebt, in der Weltanschauungen relativiert, dogmatische Positionen als Ideo- 
logien betrachtet werden, für viele, gerade nachdenkliche Menschen etwas Fas- 
zinierendes: Alle Religionen seien in ihrem Tiefsten, in der Erkenntnis und Ver- 
ehrung eines höchsten Wesens, in dem alles Daseiende gründet, von dem es her- 
rührt und auf das hin es eine eingeborene Neigung verweist, eins. Auch das Zweite 
Vatikanische Konzil hat dieser Tendenz in etwa Rechnung getragen, wenn es in 
der •Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen" 
(Art. 2-4) heißt, daß in allen großen Religionen Wahrheitsgehalte zu finden 
seien, die es von den Christen zu entdecken und anzuerkennen gelte, um sie u. U. 
in den eigenen Glauben einzubringen und um mit den Menschen anderer religiöser 
Überzeugungen in einen brüderlichen Dialog zu kommen. Hier bietet sich für 
die westliche Welt, auch die Christenheit, zur Zeit in ganz besonderer Weise der 
Buddhismus an, von dem der französische Jesuit Henry de Lubac aufgrund ein- 
gehender Studien gesagt hat, er sei •zweifellos das größte geistliche Ereignis der 
Menschheitsgeschichte"12. Die wesentlichen Anknüpfungspunkte für eine Vertie- 
fung des eigenen Glaubens und für einen Dialog hat das Konzil in der eben ange- 
führten •Erklärung" (•Declaratio") in Artikel 2 klar genannt: •In den verschie- 
denen Formen des Buddhismus wird das radikale Ungenügen der veränderlichen 
Welt anerkannt und ein Weg gelehrt, auf dem die Menschen mit frommem und 
vertrauendem Sinn entweder den Zustand vollkommener Befreiung zu erreichen 
oder - sei es durch eigene Bemühung, sei es vermittels höherer Hilfe - zur höch- 
sten Erleuchtung zu gelangen vermögen." Befreiung und Erleuchtung: das sind 
Worte, die heute auf viele eine große Anziehungskraft ausüben. 

Es waren auch die entscheidenden Punkte, die Thomas Merton, den weltbe- 
kannten amerikanischen Trappistenmönch, anlockten, sich näher mit dem Buddhis- 
mus einzulassen. Seine Gespräche mit D. T. Suzuki hatten in ihm, dem Kontem- 
plativen, die Hoffnung geweckt, bei den asiatischen Mönchen jene Tiefenerfah- 
rung zu finden, die dem Christentum verlorengegangen zu sein schien. So nahm 
er eine Einladung nach Asien wahr, um im Kontakt mit buddhistischen Mön- 

11 •Der Inder nennt es Samadhi, das von verschiedener Tiefe sein kann, Augenblicke der 
Präsenz eines überweltlichen Seins, ein völliges Hineingenommensein in das Geheimnis 
einer erlösenden Kraft. Der Gläubige mag hier von einer den Menschen ergreifenden 
•praesentia Dei" sprechen. Entscheidend ist, was faktisch erfahren wird (Heraushebung 
vom Vf. dieses Beitrages). Dieses Erlebnis ist selten, ein Geschenk der Gnade, und der 
Übende sollte ... um die Bedingungen bemüht sein, •unter denen es erfahren werden 
kann" (188). 
12 In: •Aspects du Bouddhisme" I, Paris 1955, S. 8 (zitiert nach H. U. von Balthasar: 
Henri de Lubac. Sein organisches Lebenswerk, Johannes Verlag, Einsiedeln 1976, S. 39). 



Im Spiegel der Zeit 63 

chen deren uralte meditative Überlieferung und Praxis, insbesondere die Zen- 
Ubung besser kennenzulernen und selbst weiter zu vertiefen. Was ihn in den 
letzten Wochen seines Lebens geradezu leidenschaftlich bewegte, war die Vorstel- 
lung einer Integration vom universalen Anspruch des historisch einmaligen Chri- 
stusereignisses, das im Auferstandenen für immer Bestand hat und das Heil des 
Menschen, das Leben im Dreifaltigen Gott, begründet, und dem ebenso univer- 
salen Anspruch der •Großen Erleuchtung", die den Durchbruch zur All-Einheit 
des Seins ermöglichen soll. Nach den wenigen Aufzeichnungen, die wir von Mer- 
ton in seinem •Asientagebuch" haben, bleibt es offen, ob bei diesem Experiment, 
das ihn zutiefst aufwühlte, mehr der Buddhismus ins Christentum heimgeholt 
oder mehr das Christentum zeitweise in Gefahr stand, vom Buddhismus aufge- 
sogen zu werden13. Der tragische Unfalltod Mertons hat darüber einen Schleier 
gelegt. Das Experiment ist so oder so nicht aufgegangen. Denn eines steht ohne 
Zweifel fest: Christuseinung und Buddhanatur waren für Merton zu keiner Zeit 
nur Namen für dieselbe Sache. 

Fragen an Dürckheim über die •Seinserfahrung" 

Und damit stehen wir wieder bei der Frage, die wir an Dürckheim zu stellen haben: 
Erhellt wirklich die •(Große) Seinserfahrung" (das Zentrum seiner Lebenslehre) 
sich hinreichend aus sich selbst, entgegen den oben angeführten Analysen mysti- 
scher Erfahrungen oder - ganz allgemein - von Transzendenzerfahrungen im 
Versunkenheitszustand? Gibt sie allein schon die grundlegende Antwort darauf, 
•was" oder •wer" sich dem Erfahrenden zeigt? Was Dürckheim dazu sagt, bleibt 
alles im Vieldeutigen (wie er selbst weiß: 98), sowohl Namen (sind es mehr?) wie 
•das überweltliche, göttliche Sein" als auch •das überpersönlich-personale (gött- 
liche) Du". Gewiß läßt sich das unsagbare Geheimnis des Göttlichen nicht ohne 
Mißverständnisse auf rationale Begriffe bringen; aber ohne Analogien zu mensch- 
lichen Begriffen (um mehr kann es hier nicht gehen) gibt es keine Verständigung, 
und vom Unsagbaren allein kann der Mensch nicht existieren, bliebe alles hin- 
sichtlich seiner letzten Lebensfragen in der Schwebe. So muß Dürckheims Urerfah- 
rung des all-einen Seins die Antwort schuldig bleiben auf die elementaren Da- 
seinsfragen: woher der Mensch kommt, wer er ist, welchen Sinn das unsagbare 
Leid in der Welt hat (das doch nicht nur als Chance für einen Sprung auf eine 
höhere Stufe des initiatischen Lebens erklärt werden kann (89); was ist damit 
dem kollektiven Leid, dem Elend ganzer Völker gedient?), welche Zukunft der 
Mensch über den Tod hinaus hat (hat er überhaupt eine solche?). Was sollen die 
noch so beglückenden Erfahrungen von Licht und Freiheit und Geborgenheit 

13 Über dieses abenteuerliche Experiment siehe das in Kürze erscheinende Buch von E. 
Ott, Thomas Merton. Grenzgänger zwischen Christentum und Buddhismus. Über das Ver- 
hältnis von Selbsterfahrung und Gottesbegegnung (Echter-Verlag, Würzburg 1977. Reihe: 
•Geist und Leben"; vor allem die Kapitel •Die Faszination Asiens"; •Der Mensch auf der 
Grenze"; •Einheit im Grunde"; •Der universale Mensch"). Dort wird auch die Fragwür- 
digkeit, ja die Tragik eines solchen Versuches aus den Grunddaten der spezifisch christ- 
lichen Botschaft mit großer persönlicher Anteilnahme herausgestellt. 



Im Spiegel der Zeit 64 

eines Menschen, der auf dem indianischen Weg zum Eins-sein mit der überwelt- 
lichen, göttlichen Wirklichkeit gekommen ist, wenn er nicht weiß, was das Ganze 
soll, •jenseits von Woher und Wohin" (47). Dürckheim weist zwar alle nicht un- 
mittelbar der ursprünglichen Erfahrung entstammenden philosophischen und 
theologischen, also auf denkerischer Analyse oder auf religiösem Glauben beruhen- 
den Daseinsentwürfe entschieden als zweitrangig zurück (94-96). Aber tatsäch- 
lich kommt auch er ohne eine schon vorgegebene Welt- und Lebensanschauung nicht 
aus. Das zeigt eine genauere Sinn-Analyse der •Wende zum Indianischen". 

Klarstellungen und kritische Äußerungen 

Das Ziel initiatischer Übung und Meditation ist nach Dürckheim der •neue 
Mensch", das tiefere Selbst, die vollkommene Selbstverwirklichung •im Wesen", 
im Einswerden mit dem all-einen, überweltlichen, göttlichen Sein, mit dem •Gro- 
ßen Leben" (27, 79), und als Voraussetzung dazu die Verwandlung zur Auszeu- 
gung der je individuellen Gestalt, des transzendenten •Inbildes". •Mich [als das 
weltbedingte, von vielen Kräften und Impulsen gesteuerte Wesen] durchlässig zu 
machen für mich [als das in mir wesenhaft angelegte individuelle Inbild] wird zur 
zentralen Aufgabe,... zum maßgebenden Inhalt meines Lebens ... Die Antwort 
auf das Wozu lautet also: Transparenz für die im Wesen immanente Transzen- 
denz" (43). Danach liegt das Hauptaugenmerk im Initiationsvorgang nicht auf 
dem überweltlichen Sein, auf dem Absoluten und Göttlichen als solchem - dieses 
bleibt ja sozusagen im nicht-personalen Hintergrund, im Geheimen und Verbor- 
genen -, sondern auf der Transparentwerdung, dem Durchbruch des Welt-Ich 
zum göttlichen Sein und auf dem individuellen Auf-gehen des Göttlichen im •Ich 
bin" des transzendenten Selbst. Sehnsucht, Liebe, Glaube, Vertrauen und andere 
streng personale Verhaltensweisen haben darum in der initiatischen Erfahrung 
keinen eigentlich dialogischen Charakter, sondern vollziehen sich im Seinskreis- 
lauf der je neuen Selbstverwirklichung, der je profilierteren Auszeugung des in- 
dividuellen •Inbildes". Denn das •Du", das •Personale" des göttlichen Seins ent- 
behren im Verständnis Dürckheims ganz eindeutig des dem Personalen wesentli- 
chen Momentes des Subjekthaften, des Zentrums der Entscheidung, der Freiheit. 
Da das überweltliche, göttliche Sein dem Menschen eingeboren ist, sind es letztlich 
nicht zwei, die sich in der Transzendenzerfahrung begegnen, sondern der das Sein 
•erspürende", •fühlende", erfahrende Mensch begegnet in der Tiefe dem ihm ein- 
geborenen göttlichen Leben, erkennt im •Großen Leben" sein eigenes Antlitz 
wieder. 

Nimmt man nun noch die persönliche Daseinsstimmung, die Lebensanschauung 
und das Temperament des Autors hinzu, die sich an vielen Stellen seines Buches 
aussprechen, dann glaubt man besser zu verstehen, warum er gerade zu dieser 
und keiner anderen Ausdeutung der •Großen Seinserfahrung" gekommen ist. Es 
ist eine durch und durch optimistische, daseinsbejahende Grundstimmung, die ihn 
trägt. In ihrer Mitte schäumt das wogende Leben mit seinen Geheimnissen, die es 
zu entdecken gilt. Er spricht es oft genug aus. •Des Seins in seiner Fülle wird der 
Mensch sich zu allererst in seiner Lust am Leben (,Ich lebe gern', Meister Eckehart) 
bewußt, vor allem dort, wo er es ganz unreflektiert als saftige Wurzelkraft und als 



Im Spiegel der Zeit 65 

lösende Wärme erfährt. Der elan vital, der alles Lebendige beseelt, hat im Men- 
schen den Charakter eines unbewußten Ja zum Leben ... Zum großen Exerzitium 
gehört es, das Ja aus seiner Unbewußtheit herauszuheben und seiner transzen- 
denten Bedeutung innezuwerden. Nur so werden die Sinne zum Tor in die 
Tiefe, geht ihnen das Leben wirklich auf" (33 f.). Darauf folgt ein Hymnus auf 
die •funkelnde Fülle des Daseins". In den Abschnitten über •das Numinose in den 
Sinnen" (32), über Sexualität und Erotik (73), über die •initiatische Übung der 
Sinne" (198) werden alle Poren des Leibes und des Geistes geöffnet, um den gan- 
zen Menschen durchlässig zu machen für das Erspüren, das Fühlen und schließlich 
die Erfahrung des wesenhaften, alles Lebendige verbindenden und einenden 
Seins. Bei solcher emphatischer Betonung der Ganzheit und Einheit von Leib und 
Geist scheint es sicher zu sein - und die Erfahrung bestätigt es -, daß viele von 
denen, die in der initiatischen Übung das wesenhafte Sein zu erspüren und zu füh- 
len glauben, sich eher in einem Zustand erhöhter Emotionalität ekstatischen oder 
kosmischen Charakters befinden; und daß auch dort, wo ein Zustand als transzen- 
dente Seinserfahrung empfunden und gedeutet wird - selbst wenn er es wirklich 
wäre -, nur ein unmittelbares und ungegenständliches Innewerden der eigenen 
leib-geistigen Ganzheit vorliegt, ein ungewöhnlich hoher Grad des Selbstseins, 
des Bei-sich-Seins, das als Einheit, als große Ruhe und Geborgenheit, als Angst- 
und Sorglosigkeit erlebt wird14. 

Aus solcher Sicht, aus der naturhaft einfühlenden Hingabe an das Wunder alles 
Lebendigen, erhärtet sich auch die These, daß die transzendente •Seinserfahrung" 
Dürckheims, die als Erfüllung der initiatischen Übung angesehen wird, einschließ- 
lich der •Großen Erleuchtung", so sehr sie als unmittelbar offenbarendes Gesche- 
hen empfunden wird, in ihrem Inhalt - rein von sich aus - mehrdeutig bleibt und 
für den Erfahrenden nur durch eine Voreinstellung weltanschaulicher oder streng 
glaubensmäßiger Art gedeutet wird, wobei die Voreinstellung und die Erfahrung 
sich gegenseitig durchdringen und beeinflussen (befruchten). So wenig gern Dürck- 
heim das auch hören mag: Seine •Wende zum Initiatischen" ist nicht nur in Er- 
fahrung begründet; es liegt ihr ebenso eine sehr ausgeprägte Metaphysik zu- 
grunde, eine westlich modifizierte Form der monistischen oder pantheistischen 
Form des Mahäyäna-Buddhismus. •Treffend sagt Rudolf Otto mit Bezug auf das 
Zen: ,Keine Mystik wölbt sich im Blauen, sondern jede steht über einem Grunde, 
den sie selber nach Kräften leugnet und von dem sie dennoch immer erst ihr be- 
sonderes und mit anderswo gewachsenen Mystiken niemals identifiziertes Wesen 
erhält' "15. Das bestätigt von neuem auch Dürckheim: In seinen initiatischen Vor- 
übungen (in der Lockerung des Leibes, in der inneren Entspannung), ja im ganzen 
zweiten Teil seines Buches, der über das •Wie" des initiatischen Meditierens han- 
delt, ist das •Wozu", also das Ziel der Meditation (die metaphysischen Implika- 
tionen), immer schon präsent und wird bewußtgemacht. Erst so wird für ihn und 
den Meditierenden die Transzendenzerfahrung als Erfahrung des geheimnisvol- 
len, überweltlichen, all-einen Seins, das in der Tiefe des Menschen anwesend sein 
soll, eindeutig. 

14 Näheres darüber in den oben genannten Studien von G. Albrecht und A. Brunner. 
15 H. Dumoulin, a.a.O. 127. 



Im Spiegel der Zeit 66 

•Initiatische Wende" und christlicher Glaube 

Wenn wir zum Schluß dieser Bemerkungen zu Dürckheims •initiatischer Übung" 
und ihrem Ziel, der •Seinserfahrung" mit dem Impuls zur •Verwandlung" des 
Menschen, noch einmal ausdrücklich vom christlichen Glauben aus Stellung neh- 
men - zwischendurch geschah es schon öfter -, dann halten wir uns, wie auch bis- 
her, streng an das geschriebene Wort, wie es in Dürckheims Buch vor uns liegt. 
Die Art und Weise, wie diese Übung in der Praxis - sei es in Todtmoos-Rütte 
oder anderswo - aussieht, sich therapeutisch und weltanschaulich auswirkt, bleibt 
hier außer Betracht. Ebenso lassen wir an dieser Stelle die Versuche aus dem Spiel, 
die Zen-Meditation oder die •initiatische Übung" von eindeutig christlichen 
Positionen aus zu vertreten und in Kursen durchzuführen (mag man nun von 
•christlichem Zen" oder von Meditationen [Exerzitien] •im Stile des Zen" spre- 
chen), in der Überzeugung, man könne die •Techniken" des Za-Zen oder der ini- 
tiatischen Übung von ihrem •Inhalt" trennen. Was wir unter diesen Voraussetzun- 
gen hier allein noch zu hinterfragen versuchen, ist Dürckheims Meditationsweg als 
•Heilslehre", weil wir glauben, gerade dieser Punkt mache es dem Christen 
schwer, wenn nicht unmöglich, dem Buch zuzustimmen, obwohl es wertvolle Anre- 
gungen vermittelt und obwohl der Autor sich sehr bemüht hat, Christen einen Zu- 
gang zu seinem Weg zu ermöglichen. 

Die Hauptschwierigkeit, die der gläubige Christ der Grundidee Dürckheims 
von einem initiatischen Dasein gegenüber hat und die auch kaum durch eine noch 
so wohlwollende Interpretation ausgeräumt werden kann, ist das gänzliche Feh- 
len des dem Christentum wesentlichen geschichtlichen Moments, das seine Mitte 
und seinen Höhepunkt im Christusereignis hat. Nach Dürckheim müßten der ge- 
schichtliche Ursprung des Christentums, die geschichtlich ergangene Offenbarung 
in Christus, die geschichtlichen Lehrüberlieferungen (Glaubensformeln), die Kir- 
che als eine geschichtliche Größe, alles, was zur hiesigen Welt mit ihrer Begrenzt- 
heit, Unzulänglichkeit und Leidverhaftetheit gehört, um einer tieferen Religiosi- 
tät willen in das überweltliche und überzeitliche Dasein überschritten werden, 
was durch den initiatischen Weg ermöglicht werde. Sei Christus selbst diesen Weg 
nicht schon gegangen? Sei er nicht nach dem Zeugnis der Heiligen Schriften und 
nach dem Glauben der Christen schon ein für allemal in das göttliche Sein einge- 
gangen? Und habe er nicht durch sein Wirken und seinen Tod allen, die an ihn 
glauben, ermöglicht, schon jetzt von der geschichtlichen •Weltbedingtheit" mit 
ihren Zwängen und Leiden, von den eigenen Begierden und der kaum überwind- 
baren Ichverhaftung erlöst zu werden, •in ihm" und •aus ihm" (84) zu leben, um 
als Erleuchtete dann ihrerseits wieder an der Umgestaltung der Welt und an der 
Erlösung der Menschen mitzuhelfen? 

Hier nun hat der entscheidende Einspruch zu erfolgen: Der Christus, •in dem" 
und •aus dem" der Christ als Getaufter und Glaubender lebt, mit dem er im Geist, 
durch Vermittlung des Geistes Gottes, auf Geistesweise Gemeinschaft hat, ist iden- 
tisch mit dem Christus, der gekreuzigt wurde und den Tod erlitten hat. Christus 
ist nach seinem Tod nicht als •Lebensprinzip" in das Meer des göttlichen Seins 
eingegangen, aus dem er einst, in einer geschichtlichen Stunde, aufgetaucht war. 



Im Spiegel der Zeit 67 

Er ist darum für den Glaubenden, auch gerade für den, der ihm vielleicht 
schon öfter in mystischer Erfahrung vereint war und der aus dieser Erfahrung 
beten konnte: •Du aber warst mir noch innerer als mein Innerstes und höher noch 
als mein Höchstes"16, niemals •ein [unpersonales] Prinzip [im grenzenlosen, abso- 
luten •göttlichen" Sein], in welchem er niemals nicht erlöst war und dessen sich 
bewußt zu werden, seine eigentliche Bestimmung ist", wie Dürckheim gemeint 
hat17, sondern bleibt für ihn in Ewigkeit derjenige, der ihn von Schuld und Sünde 
erlöst hat und ihm eben so begegnet, als Liebender, er ganz persönlich. Und auch 
der •kosmische", den ganzen Kosmos durchdringende, allgegenwärtige Christus, 
der die Erlösten sich in einem Leib zur Einheit verbunden hat, bleibt nach christ- 
lichem Glauben jedem einzelnen, der ihn sucht und sich seiner Gegenwart in der 
Tiefe der Erfahrung bewußt wird, ein je einmaliges, personales Gegenüber. Von 
daher ist nach christlichem Glauben eine allen Religionen gemeinsame transzen- 
dente Seinserfahrung - selbst wenn sie eine anonyme Gotteserfahrung wäre - kei- 
neswegs die höchste. Eine dieser Höchsterfahrungen ist viel eher die Christus- 
erfahrung, die die Gotteserfahrung vermittelt und ermöglicht (wenn überhaupt 
die •Erfahrung" im Christentum ein Höchstwert genannt werden kann, der doch 
über alle Erfahrung hinaus einzig dem Glauben und der Liebe zukommt). Aber 
auch hier bedarf es nach dem Zeugnis der großen christlichen Erfahrenen im Geist 
noch einmal einer •Unterscheidung der Geister", ob solche Erfahrung von Gott 
kommt oder im eigenen Ich ihren Ursprung hat, und die Kriterien dafür liegen 
nicht in der Erfahrung selbst, sondern außerhalb derselben: in der Übereinstim- 
mung mit dem Glauben der Kirche, der Gemeinschaft der Glaubenden sowie in 
der lebendigen Nachfolge Christi. 

Damit sind wir beim Letzten: Was heißt in diesem Zusammenhang Nachfolge 
Christi? Die Gesinnung Christi zu haben (Phil 2, 5) und das zu tun, was Chri- 
stus in seinem irdischen Leben getan hat. Obwohl er ganz im Hiesigen beheima- 
tet war, ein Mensch wie wir, in allem uns gleich - doch fern von Sünde (Hebr 
4, 15), lebte er aufgrund seines göttlichen Ursprungs doch auch schon ganz jensei- 
tig, von Gott her (wie es auch allen Glaubenden durch ihn ermöglicht wurde). Wer 
aber waren seine •Brüder und Schwestern" (Mk 3, 35)? Die •Brüder und Schwe- 
stern im Sein" nach Dürckheim (50, 102)? Die •Erleuchteten", die •Auserwähl- 
ten", weil Erfahrenen, mit denen allein ein Austausch sinnvoll ist (175)? Wohl 
kaum. Er neigte sich vielmehr mit Vorzug den •Einfältigen", den •Unwissenden", 
den •Armen im Geist" (was besagt, daß im Christentum keineswegs der mystische 
Weg den ersten und noch viel weniger den unersetzlichen Rang einnimmt), ja den 
öffentlichen Sündern und den Ausgestoßenen aus der Gesellschaft zu, aß und trank 
mit ihnen und hatte mit ihnen Gemeinschaft, liebende Gemeinschaft (nicht nur im 
Sinne von Werken der Nächstenliebe!), nicht nur obwohl, sondern weil er schon 
ein •Jenseitiger", ein - darf man das hier sagen - •initiatischer" Mensch war. Ein 
Ärgernis für diejenigen, die sich zum engen Kreis der Auserwählten, der •Er- 
leuchteten" zählten. - Hier liegen die eigentlichen Schwierigkeiten, die der gläu- 

16 Augustinus, Bekenntnisse, III, 6 u. ö. in anderen seiner Schriften. 
17 So Dürckheim in dem zu Beginn dieser Diskussion (Anm. 1) zitierten Beitrag (in: •Geist 
und Leben", 45 [1972], S. 367). 



Einübung und Weisung 68 

bige Christ dem von Dürckheim intendierten initiatischen Dasein gegenüber hat. 
Bei allem Verlangen nach Vertiefung, nach Selbstwerdung, nach sogen. •Seinser- 
fahrung", die zugleich als vollkommene Selbstwerdung erhofft wird, bleibt eine 
Reserve, ein unüberschreitbarer Graben. Vielleicht könnte Dürckheim selbst die- 
sen Graben überbrücken helfen, wenn er auf der Linie eines Lebens •in Christus", 
in der •Christuserfahrung" weiterginge, in der der christliche Glaube die wahre 
•Erleuchtung" erblickt. 

Epilog 

War dies nun eine Diskussion, ein Gespräch? Wir hoffen es. Im Exerzitienbuch des 
hl. Ignatius von Loyola steht ein beherzigenswertes Wort: •Damit sowohl derje- 
nige, der die geistlichen Übungen gibt, wie der, der sie empfängt, einander jeweils 
mehr helfen und fördern, haben sie vorauszusetzen, daß jeder Christ mehr bereit 
sein muß, eine Aussage des Nächsten zu retten als sie zu verdammen" (nr. 22). 
Wir haben versucht, es zu befolgen: Anknüpfungspunkte aufzudecken, wo solche 
zu finden waren, Grenzen abzustecken, wo es um der Klarheit willen notwendig 
erschien, und zu widersprechen, wo es der Wahrheit dienen sollte. 

Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose (II)* 

Bereitschaft, Verantwortung mitzugeben 

Mose hörte die Leute weinen, eine Sippe wie die andere, jeder weinte 
am Eingang seines Zeltes. Da entbrannte der Zorn des Herrn; Mose 
aber war verstimmt und sagte zum Herrn: Warum hast du deinen 
Knecht so schlecht behandelt, und warum habe ich nicht dein Wohl- 
wollen gefunden, daß du mir die Last mit diesem ganzen Volk aufer- 
legst? Habe denn ich dieses ganze Volk in meinem Schoß getragen, 
oder habe ich es geboren, daß du zu mir sagen kannst: Nimm es auf 
deine Arme, wie der Wärter den Säugling, und trag es in das Land, 
das ich seinen Vätern mit einem Eid zugesichert habe? Woher soll ich 
für dieses ganze Volk Fleisch nehmen? Sie weinen vor mir und sagen 
zu mir: Gib uns Fleisch zu essen! Ich kann dieses ganze Volk nicht 
allein tragen, es ist mir zu schwer. Wenn du mich so behandelst, dann 
bring mich lieber gleich um, wenn ich überhaupt dein Wohlwollen 

* Die 1. Folge dieser Meditationen erschien im Heft 5, 1976. 




