IM SPIEGEL DER ZEIT

»Diec Wende zum Initiatischen« (II)

Teil I sieche Hcft 6 (Dezember) 1976
Meditation als Heilslehre

Voraussetzungen eines fruchtbaren Gespraches

Nach dieser Beschreibung des initiatischen Weges zur Erfahrung der iberwelt-
lichen Wirklichkeit und nach der sikularen Bedeutung, die ihm Diirckheim fiir die
Wandlung des der Welt verhafteten Menschen in ein hoheres, weltunabhingiges,
freies Ich beimifit, stellt sich ganz von selbst fiir den hinhérenden, aber auch kriti-
schen Zeitgenossen die Frage: Was ist daran? Halt der hohe Anspruch einer ge-
naueren Durchleuchtung stand? Gibt es nicht viele und dhnlich klingende Daseins-
und Weltanschavungsentwiirfe, gerade in unserer Zeit? Und vor allem: Wie ver-
halt sich dieser Weg mit seiner Zielsetzung, seinen Implikationen und seiner
Hintergrundsproblematik zu den groflen Weltreligionen, insbesondere zum Chri-
stentum? Diese Fragen dringen sich um so mehr auf, als die 6stliche Welt — ihre
Spiritualitdt und ihre Meditationsmethoden — seit Jahren in suchenden Kreisen
der westlichen Welt, auch im Christentum, eine Faszination ausiibt, die es ernst zu
nehmen gilt. Die Antwort auf die damit gegebene Herausforderung ist nicht
leicht. Sie kann nicht von vornherein und zuerst auf theoretischem Feld oder — im
Bereich des Religiésen — von inhaltlichen Glaubensaussagen her erfolgen. Denn
Diirckheim beruft sich fiir die von ihm angestrebte transzendentale Selbstverwirk-
lichung, die , iberweltlichen® Charakter hat und das ,Heil“ des Menschen in einem
umfassenden und letzten religiosen Sinn ausmacht, einzig und allein auf ,Erfah-
rung®, Wer die ,initiatische Erfahrung® nicht gemacht hat und die entsagungs-
volle Mithe um sie in der stindigen , Ubung® nicht immer wieder auf sich nimmt,
so sagt man, kann darum nicht mitreden und darf sich kein Urteil erlauben.

Man kann das zunichst einmal durchaus annehmen. Ohne meditative Erfah-
rung und auch obne eine gewisse Erfahrung in der Tiefenmeditation ist ein Ge-
sprach {iber die ,Seinserfahrung® in der Auslegung Diirckheims und iiber den me-
thodischen Weg, sie zu erlangen, nicht recht sinnvoll. Es fehlte sonst an Spiirsinn
und am Verlangen, gerade auch von einem religiésen Impuls her die Oberflichen-
schicht des Bewuftseins zu durchdringen, in den Grund des Herzens hinabzustei-
gen. Anderseits braucht es aber zu einem solchen Gesprich auch wieder nicht der
Erfahrungen nach Art der ,groflen Erleuchtung” oder der Mystik — sie sind sel-
ten —, so dafl die Gespriachspartner nach einem Wort Diirckheims ,Briider und
Schwestern im Sein® (50; 102) genannt werden konnten. Sonst bliebe das hier ge-
suchte Gesprach ohne Spannung und verlére den Charakter der Diskussion, von
Rede und Gegenrede; es wire von vornherein alles klar, eine Kritik hitte keinen
Raum mehr®.

¢ Dazu Diirckheim: Ein kommunikatives Mitteilen der Erfahrung wird fir den initiali-
schen Menschen ,nur méglich sein mit Partnern, die diber Zhnliches Erleben verfiigen.
Noch ist heute der Dialog auf initiatischer Ebene ein seltenes Geschenk® (175)



Im Spiegel der Zeit 60

Dazu kommt aber noch folgendes, was die Ausgangsposition einer Stellung-
nahme ,von auflen®, d. h. von einem , Nicht-Eingeweihten® im Sinne des , Initia-
tischen® betrifft: Wir haben geniigend glaubwiirdige und sehr detaillierte Selbst-
zeugnisse iber innere Erfahrungen, die die sinnenhafte Wahrnehmung und die
begriffliche, gegenstindliche Erkenntnis qualitativ, in eine neve Dimension hinein
iiberschreiten (transzendieren) und die nicht rein psychogener Natur sind?. Erfah-
rungen, in denen ,ein ganz Anderes”, ein Umfassendes, Grenzenloses, Unsagba-
res, Geheimnisvolles und zugleich Unbedingtes, in sich selbst Gegriindetes, Ab-
solutes, in die ,Leere” und das ,Nichts“ des Bewufitseins einfallt, darin auf-geht,
es erfiillt, sich ihm zeigt, ohne nennbar und fafibar zu sein. Wir denken hier vor
allem an die Aunssagen und Beschreibungen der groflen (christlichen und islami-
schen) Mystiker8. Sie sind schon oft von Psychologen und Theologen phidnomenolo-
gisch und theologisch analysiert und gedeutet worden®, sogar mit einer weitgehen-
den Ubereinstimmung hinsichtlich der Unterscheidung von urspriinglich Erfahre-
nem und nachtriglicher Dentung durch die ,Mystiker® selber. Solche Analysen
miissen zum Vergleich mit herangezogen werden, um die initiatische ,Grofie
Seinserfahrung® (39) Diirckheims einordnen und beurteilen zu kénnen.

Gegensitzliche Positionen

Ein entscheidendes Datum, das uns die vorgenannten Untersuchungen liefern, ist
die Erkenntnis, daf auch die unbezweifelbaren, weil plotzlich auftretenden und
nicht eigenmichtig (durch psychologisches Training) erzwungenen (und darum
auch nicht verfiigbaren) transzendenten (weltiibersteigenden und transpsychischen)
Erfahrungen trotz ihrer Lichtfiille und ihrer unmittelbaren Evidenz, trotz ihrer

7 Sehr viele Erfahrungen, auf die die nur bis hierher genannten Eigenschaften zutreffen,
sind psychogener Natur; auch sog. ,Seinserfahrungen® aufgrund ,initiatischer Ubung*
sind davon nicht ausgenommen. Die Kriterien, ob eine innere Erfahrung in Wirklichkeit
eine Transzendenzerfahrung ist, liegen nicht in erster Linie in der Erfahrung selbst, d. h.
in den sie kennzeichnenden Phinomenen, sondern kommen von auflerhalb derselben.

8 _Wihrend die christlichen Mystiker nicht mide werden, das Unerklirliche zu erkliren
und von dem Unaussprechlichen zu kiinden, sind die Aussagen iiber das Zen-Erlebnis
sparlich. Tagebuchartige Aufzeichnungen, Briefe, Berichte an Seclenfithrer und derglei-
chen fehlen. Die Kban-Geschichten schliefen oft mit der schlichten Tatsachenfeststel-
lung: ... und er erlangte die Erlenchtung® (H. Dumoulin, Die Zen-Erleuditung, in:
»Geist und Leben®, 27 [1954] 117; nichtsdestoweniger sind die dort wiedergegebenen Er-
lebnisberichte aufschlufireich; sie gleichen in vielen ihrer formalen Aussagen (Zeit- und
Raumlosigkeit, Entgrenzung des Bewufitseins, Licht, Helle, Klarheit, Sicherheit, Un-
vergleichbarkeit mit den gewdhnlichen, weltbedingten Erkenninissen und Bewuftseins-
zustinden) den Beschreibungen der Mystiker, und noch stirker fithlt man sich an die
Beschreibungen der (,Grofien) Seinserfahrung® in Diirckheims Buch erinnert.

® Neuerdings besonders iiberzengend und eindrucksvoll von C. Albrecht (Arzt und Psycho-
therapeut, gest. 1965), der die verschiedenen psychologischen Phasen der Versenkung bis
zum volligen Versunkenheitszustand selbst erlebt hat und sie darum objektiver und
genauer an seinen Patienten beobachten konnte und zu denten versucht hat (vgl. ,,Psydio-
logie des mystischen Bewuftseins“, Bremen 1951, Nachdruck Mainz [Griinewald] 1971;
»Das mystische Erkennen®, Bremen 1958; ,,Das mystische Wort. Erleben und Sprechen in
Versunkenheit“, Mainz 1974).



Im Spiegel der Zeit 61

Unabweisbarkeit und ihrer Gewiflheit, des Grundes aller Wirklichkeit innezu-
werden, in sich, d. h. unabhéingig vom Gesamtkontext, den kulturellen und person-
lichen Vorgegebenheiten und Uberzeugungen eines Lebens, beziiglich ihrer Deu-
tung fiir den Erfahrenden ambivalent zu sein scheinen und darum aus ihnen allein
keine existentiell entscheidenden Konsequenzen gezogen werden kénnen. Was
dem Mystiker das ,Sich-Zeigende®, ,Sich-Offenbarende®, ,das ganz Andere® und
,Umfassende® ist, und was es fiir ihn und seine Existenz bedeutet, sagt es direkt,
von seinem Phanomen her, nicht; es 148t als solches noch verschiedene Deutungen
zu; es bleibt im Verborgenen und im Geheimnis und entzieht sich dem unmittel-
baren rationalen Zugriff. Zwar erfahrt sich der in das Geheimnis des Sich-Zei-
genden Hineingenommene, aufgrund der volligen Neuheit seines Erlebens (der
Entgrenzung seines Bewufltseins, eines unmittelbaren Beriihrtwerdens durch sein
Uberwiltigendes, eines iiberhellen Lichtes und dennoch einer letzten Freiheit)
mit seinem tiefsten Selbst auf das Unbedingte und in sich Gegriindete des um-
fassenden ,ganz Anderen® verwiesen. Aber diese Ver-wiesenheit, die eine Ange-
wiesenheit anzeigt, wird leicht vom Hingerissensein, das als ein Einssein
mit dem Sich-Offenbarenden und -Schenkenden empfunden wird, verdeckt!o, Von
daber kommt es, dafl zwar alle, die eine Transzendenzerfahrung in ihrer Vollge-
stalt machten, sich dessen sicher zu sein glanbten, dafl sie auf irgendeine Weise
an den nicht mehr auf etwas anderes riickfithrbaren Grund ihres Daseins, ja an
das alles Daseiende Begriindende und Einende rithrten bzw. von ihm angeriihrt
wiirden, aber in ihrer metaphysischen und folgerichtig auch existentiellen Deutung
— je nach ihren Vorstellungen — von jeher weit auseinander gingen. Sowohl eine
~monistische” Deutung (alles Seiende ist eins) als auch eine ,pantheistische® (alles
Seiende ist seinem Daseinsgrund nach gottlich oder partizipiert am Gottlichen)
wie auch eine ,theistische (Gott und der Mensch [die Welt] bleiben bei aller
gnadenhaften und innigsten Gemeinschaft unendlich voneinander verschieden),
sie alle beriefen und berufen sich auf dieselbe Erfahrung.

Gerade diese Tatsache — ein bemerkenswertes Phinomen — ist nun aber fir
Diirdcheim (und auch fiir die Zen-Erleuchteten) der Beweis dafiir, dafl die ,Grofle
Seinserfahrung® bzw. das ,Satori“, wie jede Selbsttranszendenz in ihrer duflersten
Form, eine letzte, auf nichts mehr riickfilhrbare Urerfahrung bedeutet, die sich
aus sich selbst heraus erhellt und keiner weiteren Erlduterung ,,von aufien®, sei es
psychologischer, philosophischer oder glaubensmifliger Art, keiner nachtraglichen
Beurteilung aus nicht-erfahrungsmiafigen Quellen mehr bedarf. Sie ist nach ihm
die hochste und allumfassende Erkenntnis — eine unmittelbare und existentielle
Erfahrungserkenntnis —, die ein Mensch (in seiner leib-geistigen Ganzheit) haben
kann und mit der er beschenkt wird. Es ist fir Dirckheim darum ganz legitim,
wenn sich in ihr alle Religionen als in etwas ihnen Gemeinsamein und Grundle-
gendem wiederfinden konnen. Die Ausdeutung und Namen, die sie im einzelnen
dieser Urerfahrung geben, philosophisch-weltanschauliche Systeme, Glaubens-
iiberlieferungen und -formulierungen, sind ihr gegeniiber sekundir. ,So wie die

1 Vgl. A. Brunner, Der Schritt iiber die Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik, Wiirz-
burg 1972, bes. S. 104 ff., im Anschlufl an C. Albrecht, Die Psychologie des mystischen Be-
wufitseins, a.a.0.



Im Spiegel der Zeit 62

Buddhanatur kein Privileg des Buddhisten, Atman kein Privileg des Hindu-
isten, der uns innewohnende Christus kein Privileg des Christen ist, so anch ist
die Seinserfahrnng nnd der Weg zu ihr Grundlage jeder lebendigen Religiositit®
(141)1,

Dialog mit dem Buddhismus

Der Gedanke hat in unserer Zeit, die in allen Bereichen nach einer tieferen Ein-
heit strebt, in der Weltanschanungen relativiert, dogmatische Positionen als Ideo-
logien betrachtet werden, fiir viele, gerade nachdenkliche Menschen etwas Fas-
zinierendes: Alle Religionen seien in ihrem Tiefsten, in der Erkenntnis und Ver-
chrung eines hochsten Wesens, in dem alles Daseiende griindet, von dem es her-
rithrt und aof das hin es eine eingeborene Neigung verweist, eins. Auch das Zweite
Vatikanische Konzil hat dieser Tendenz in etwa Rechnung getragen, wenn es in
der ,Erkldrung iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen®
(Art. 2-4) heifit, dafl in allen grofien Religionen Wahrheitsgehalte zu finden
seien, die es von den Christen zu entdecken und anzuerkennen gelte, um sie u. U.
inden eigenen Glauben einzubringen und nm mit den Menschen anderer religidser
Uberzeugungen in einen briiderlichen Dialog zn kommen. Hier bietet sich fiir
die westliche Welt, anch die Christenheit, zur Zeit in ganz besonderer Weise der
Buddhismuos an, von dem der franzésische Jesnit Henry de Lubac anfgrund ein-
gehender Studien gesagt hat, er sei ,zweifellos das grofite geistliche Ereignis der
Menschheitsgeschichte“12. Die wesentlichen Ankniipfungspunkte fiir eine Vertie-
fung des eigenen Glanbens und fiir einen Dialog hat das Konzil in der eben ange-
fishrten ,Erklarung® (,Declaratio“) in Artikel 2 klar genannt: ,In den verschie-
denen Formen des Buddhismus wird das radikale Ungeniigen der verinderlichen
Welt anerkannt und ein Weg gelehrt, auf dem die Menschen mit frommem und
vertranendem Sinn entweder den Zustand vollkommener Befreiung zu erreichen
oder —sei es durch eigene Bemithung, sei es vermittels hoherer Hilfe — zur hoch-
sten Erlenchtung zu gelangen vermégen.“ Befreiung und Erlenchtung: das sind
Worte, die hente auf viele eine grofle Anziehungskraft ausiiben.

Es waren auch die entscheidenden Punkte, die Thomas Merton, den weltbe-
kannten amerikanischen Trappistenmonch, anlockten, sich niher mit dem Buddhis-
mus einzolassen. Seine Gesprache mit D. T. Suzuki hatten in ihm, dem Konteni-
plativen, die Hoffnung geweckt, bei den asiatischen Monchen jene Tiefenerfah-
rung zu finden, die dem Christentum verlorengegangen zu sein schien. So nahm
er eine Einladung nach Asien wahr, um im Kontakt mit buddhistischen Méon-

11, Der Inder nennt es Samadhi, das von verschiedener Tiefe sein kann, Augenblicke der
Prisenz eines itberweltlichen Seins, ein vélliges Hineingenommensein in das Geheimnis
einer erldsenden Kraft. Der Gldubige mag hier von einer den Menschen ergreifenden
~praesentia Dei” sprechen. Entscheidend ist, was faktisch erfahren wird (Heraushebung
vom Vf. dieses Beitrages). Dieses Erlebnis ist selten, ein Geschenk der Gnade, und der
Ubende sollte ... um die Bedingungen bemiiht sein, ,unter denen es erfahren werden
kann“ (188).

12 In: ,Aspects du Bouddhisme“ I, Paris 1955, S. 8§ (zitiert nach H. U. von Balthasar:
Henri de Lubac. Sein organisches Lebenswerk, Johannes Verlag, Einsiedeln 1976, S. 39).



Im Spiegel der Zeit 63

chen deren uralte meditative Uberlieferung und Praxis, insbesondere die Zen-
Ubung besser kennenzulernen und selbst weiter zu vertiefen. Was ihn in den
letzten Wochen seines Lebens geradezu leidenschaftlich bewegte, war die Vorstel-
lung einer Integration vom universalen Anspruch des historisch einmaligen Chri-
stusereignisses, das im Auferstandenen fiir immer Bestand hat und das Heil des
Menschen, das Leben im Dreifaltigen Gott, begriindet, und dem ebenso univer-
salen Anspruch der ,Groflen FErleuchtung®, die den Durchbruch zur All-Einheit
des Seins erméglichen soll. Nach den wenigen Aufzeichnungen, die wir von Mer-
ton in scinem ,Asientagebuch haben, bleibt es offen, ob bei diesem Experiment,
das ihn zutiefst aufwiihlte, mehr der Buddhismus ins Christentum heimgeholt
oder mehr das Christentum zeitweise in Gefahr stand, vom Buddhismus aufge-
sogen zu werden!3, Der tragische Unfalltod Mertons hat dariiber einen Schleier
gelegt. Das Experiment ist so oder so nicht aufgegangen. Denn cines steht ohne
Zweifel fest: Christuseinung und Buddhanatur waren fiir Merton zu keiner Zeit
nur Namen fiir dieselbe Sache.

Fragen an Diirdheim tiber die ,Seinserfahrung®

Und damit stehen wir wieder bei der Frage, die wir an Diirckheim zu stellen haben:
Erhellt wirklich die ,(Grofie) Seinserfahrung® (das Zentrum seiner Lebenslehre)
sich hinreichend aus sich selbst, entgegen den oben angefithrten Analysen mysti-
scher Erfahrungen oder — ganz allgemein — von Transzendenzerfahrungen im
Versunkenheitszustand? Gibt sie allein schon die grundlegende Antwort darauf,
,was“ oder ,wer® sich dem Erfahrenden zeigt? Was Diirckheim dazu sagt, bleibt
alles im Vieldeutigen (wie er selbst weifl: 98), sowohl Namen (sind es mehr?) wie
»das iiberweltliche, gottliche Sein“ als auch ,das iiberpersonlich-personale (gott-
liche) Du“. Gewif 143t sich das unsagbare Geheimnis des Géttlichen nicht ohne
Mifiverstindnisse auf rationale Begriffe bringen; aber ohne Analogien zu mensch-
lichen Begriffen (um mehr kann es hier nicht gehen) gibt es keine Verstdndigung,
und vom Unsagbaren allein kann der Mensch nicht existieren, bliebe alles hin-
sichtlich seiner letzten Lebensfragen in der Schwebe. So mufl Diirckheims Urerfah-
rung des all-cinen Seins die Antwort schuldig bleiben auf die elementaren Da-
seinsfragen: woher der Mensch kommt, wer er ist, welchen Sinn das unsagbare
Leid in der Welt hat (das doch nicht nur als Chance fiir einen Sprung auf eine
hohere Stufe des initiatischen Lebens erklirt werden kann (89); was ist damit
dem kollektiven Leid, dem Elend ganzer Vélker gedient?), welche Zukunft der
Mensch iiber den Tod hinaus hat (hat er iiberhaupt eine solche?). Was sollen die
noch so begliickenden Erfahrungen von Licht und Freiheit und Geborgenheit

18 Uber dieses abenteuerliche Experiment siehe das in Kiirze erscheinende Buch von E.
Ott, Thomas Merton. Grenzgiinger zwischen Christentum und Buddhismus. Uber das Ver-
héltnis von Selbsterfahrung und Gottesbegegnung (Echter-Verlag, Wiirzburg 1977. Reihe:
,Geist und Leben®; vor allem die Kapitel ,Die Faszination Asiens“; ,Der Mensch auf der
Grenze*; ,Einheit im Grunde®; ,Der universale Mensch“). Dort wird auch die Fragwiir-
digkeit, ja die Tragik eines solchen Versuches aus den Grunddaten der spezifisch christ-
lichen Botschaft mit grofler persénlicher Anteilnahme herausgestellt.



Im Spiegel der Zeit 64

eines Menschen, der auf dem initianischen Weg zum Eins-sein mit der iiberwelt-
lichen, gottlichen Wirklichkeit gekommen ist, wenn er nicht weif}, was das Ganze
soll, , jenseits von Woher und Wohin® (47). Diirckheim weist zwar alle nicht un-
mittelbar der urspriinglichen Erfahrung entstammenden philosophischen und
theologischen, also auf denkerischer Analyse oder auf religiosem Glauben beruhen-
den Daseinsentwiirfe entschieden als zweitrangig zuriick (94-96). Aber tatsiich-
lich kommt auch er ohne eine schon vorgegebene Welt- und Lebensanschanung nicht
aus. Das zeigt eine genauere Sinn-Analyse der , Wende zum Tnitianischen®.

Klarstellungen und kritische Aufierungen

Das Ziel initiatischer Ubung und Meditation ist nach Diirckheim der ,neue
Mensch®, das tiefere Selbst, die vollkommene Selbstverwirklichung ,im Wesen®,
im Einswerden mit dem all-einen, Gberweltlichen, gottlichen Sein, mit dem ,Gro-
fien Leben® (27, 79), und als Voraussetzung dazu die Verwandlung zur Auszeu-
gung der je individuellen Gestalt, des transzendenten ,Inbildes“. ,Mich [als das
weltbedingte, von vielen Kriften und Impulsen gesteuerte Wesen] durchlassig zu
machen fiir mich [als das in mir wesenhaft angelegte individuelle Inbild] wird zur
zentralen Aufgabe, . . . zum mafigebenden Inhalt meines Lebens . . . Die Antwort
auf das Wozu lautet also: Transparenz fiir die im Wesen immanente Transzen-
denz® (43). Danach liegt das Hauptaugenmerk im Initiationsvorgang nicht auf
dem iiberweltlichen Sein, auf dem Absoluten und Géttlichen als solchem — dieses
bleibt ja sozusagen im nicht-personalen Hintergrund, im Geheimen und Verbor-
genen —, sondern auf der Transparentwerdung, dem Durchbruch des Welt-Ich
zum gottlichen Sein und anf dem individuellen Auf-gehen des Gottlichen im ,Ich
bin“ des transzendenten Selbst. Sehnsucht, Liebe, Glaube, Vertrauen und andere
streng personale Verhaltensweisen haben darum in der initiatischen Erfahrung
keinen eigentlich dialogischen Charakter, sondern vollzichen sich im Seinskreis-
lauf der je neuen Selbstverwirklichung, der je profilierteren Auszeugung des in-
dividuellen ,Inbildes“. Denn das ,Du®, das ,Personale“ des géttlichen Seins ent-
behren im Verstindnis Diirckheims ganz eindeutig des dem Personalen wesentli-
chen Momentes des Subjekthaflen, des Zentrums der Entscheidung, der Freiheit.
Da das iiberweltliche, gottliche Sein dem Menschen eingeboren ist, sind es letztlich
nicht zwei, die sich in der Transzendenzerfahrung begegnen, sondern der das Sein
»erspiirende®, ,fithlende, erfahrende Mensch begegnet in der Tiefe dem ihm ein-
geborenen gittlichen Leben, erkennt im ,Groflen Leben® sein eigenes Antlitz
wieder.

Nimmt man nun noch die personliche Daseinsstimmung, die Lebensanschauung
und das Temperament des Autors hinzu, die sich an vielen Stellen seines Budhes
aussprechen, dann glaubt man besser zu verstchen, warum er gerade zu dieser
und keiner anderen Ausdeutung der ,Groflen Seinserfahrung® gekommen ist. Es
ist eine durch und durch optimistische, daseinsbejahende Grundstimmung, die ihn
tragt. In ihrer Mitte schiumt das wogende Leben mit seinen Geheimnissen, die es
zu entdecken gilt. Er spricht es oft genug aus. ,Des Seins in seiner Fiille wird der
Mensch sich zu allererst in seiner Lust am Leben (,Ich lebe gern’, Meister Eckehart)
bewufit, vor allem dort, wo er es ganz unreflektiert als saftige Wurzelkraft und als



Im Spiegel der Zeit 65

16sende Warme erfihrt. Der élan vital, der alles Lebendige beseelt, hat im Men-
schen den Charakter eines unbewuflten Ja zum Leben . .. Zum grofien Exerzitium
gehort es, das Ja aus seiner Unbewnfitheit herauszuheben und seiner transzen-
denten Bedeutung innezuwerden. Nur so werden die Sinne zum Tor in die
Tiefe, geht ihnen das Leben wirklich auf (33 f.). Darauf folgt ein Hymnus auf
die ,funkelnde Fiille des Daseins“. In den Abschnitten {iber ,,das Nurminose in den
Sinnen“ (82), iiber Sexnalitit und Erotik (73), Gber die ,initiatische Ubung der
Sinne“ (198) werden alle Poren des Leibes und des Geistes gedffnet, um den gan-
zen Menschen durchlissig z11 machen fiir das Erspiiren, das Fiihlen und schliellich
die Erfahrung des wesenhaften, alles Lebendige verbindenden und einenden
Seins. Bei solcher emphatischer Betonung der Ganzheit und Einheit von Leib und
Geist scheint es sicher zu sein — und die Erfahrung bestatigt es —, dafl viele von
denen, die in der initiatischen Ubnng das wesenhafte Sein zu erspiiren und zu fith-
len glauben, sich eher in einem Zustand erhohter Emotionalitét ekstatischen oder
kosmischen Charakters befinden; und dafl auch dort, wo ein Zustand als transzen-
dente Seinserfahrung empfunden und gedeutet wird — selbst wenn er es wirklich
wire —, nur ein unmittelbares nnd ungegenstindliches Innewerden der eigenen
leib-geistigen Ganzheit vorliegt, ein ungewohnlich hoher Grad des Selbstseins,
des Bei-sich-Seins, das als Einheit, als grofle Ruhe und Geborgenheit, als Angst-
und Sorglosigkeit erlebt wird4.

Aus solcher Sicht, aus der naturhaft einfahlenden Hingabe an das Wunder alles
Lebendigen, erhirtet sich anch die These, dafl die transzendente ,Seinserfahrung
Diirckheims, die als Erfiilllung der initiatischen Ubung angesehen wird, einschlief-
lich der ,Grofien Erlenchtung®, so sehr sie als unmittelbar offenbarendes Gesche-
hen empfunden wird, in ihrem Inhalt — rein von sich aus — mehrdeutig bleibt und
fiir den Erfahrenden nur durch eine Voreinstellung weltanschaulicher oder streng
glaubensmifiger Art gedeutet wird, wobei die Voreinstellung und die Frfahrung
sich gegenseitig durchdringen und beeinflussen (befruchten). So wenig gern Diirck-
heim das auch héren mag: Seine , Wende zum Initiatischen® ist nicht nur in Er-
fahrung begriindet; es liegt ihr ebenso eine sehr auvsgeprigte Metaphysik zu-
grunde, eine westlich modifizierte Form der monistischen oder pantheistischen
Form des Mahiyina-Buddhismus. ,Treffend sagt Rudolf Otto mit Bezug auf das
Zen: Keine Mystik wolbt sich im Blauen, sondern jede steht {iber einem Grunde,
den sie selber nach Kriften leugnet und von dem sie dennoch immer erst ihr be-
sonderes und mit anderswo gewachsenen Mystiken niemals identifiziertes Wesen
erhalt’ “15, Das bestitigt von neuem auch Ditrckheim: In seinen initiatischen Vor-
ibungen (in der Lockerung des Leibes, in der inneren Entspannung), ja im ganzen
zweiten Teil seines Buches, der 1iber das , Wie“ des initiatischen Meditierens han-
delt, ist das ,Wozn“, also das Ziel der Meditation (die metaphysischen Implika-
tionen), immer schon prasent und wird bewufitgemacht. Erst so wird fiir ihn und
den Meditierenden die Transzendenzerfahrung als Erfahrung des geheimnisvol-
len, iberweltlichen, all-einen Seins, das in der Tiefe des Menschen anwesend sein
soll, eindeutig.

14 Nzheres dariber in den oben genannten Studien von C. Albrecht und A. Brunner.
15 H. Dumoulin, a.a.0O. 127.



Im Spiegel der Zeit 66

»1nitiatische Wende“ und christlicher Glaube

Wenn wir zum Schluf} dieser Bemerkungen zu Diirckheims ,initiatischer Ubung®
und ihrem Ziel, der ,Seinserfahrung® mit dem Impuls zur , Verwandlung“ des
Menschen, noch einmal ausdriicklich vom dhristlichen Glauben aus Stellung neh-
men — zwischendurch geschah es schon ofter ~, dann halten wir uns, wie auch bis-
her, streng an das geschriebene Wort, wie es in Diirckheims Buch vor uns liegt.
Die Art und Weise, wie diese Ubung in der Praxis — sei es in ‘Todtmoos-Riitte
oder anderswo — aussicht, sich therapeutisch und weltanschaulich auswirkt, bleibt
hier aufler Betracht. Ebenso lassen wir an dieser Stelle die Versuche aus dem Spiel,
die Zen-Meditation oder die ,initiatische Ubung“ von eindeutig christlichen
Positionen aus zu vertreten und in Kursen durchzufithren (mag man nun von
»christlichem Zen“ oder von Meditationen [Exerzitien] ,im Stile des Zen® spre-
chen), in der Uberzeugung, man konne die , Techniken“ des Za-Zen oder der ini-
tiatischen Ubung von ihrem , Inhalt“ trennen. Was wir unter diesen Voraussetzun-
gen hier allein noch zu hinterfragen versuchen, ist Diirdkheims Meditationsweg als
»Heilslehre®, weil wir glauben, gerade dieser Punkt mache es dem Christen
schwer, wenn nicht unméglich, dem Buch zuzustimmen, obwohl es wertvolle Anre-
gungen vermittelt und obwohl der Autor sich sehr bemiiht hat, Christen einen Zu-
gang zu seinem Weg zu ermdéglichen.

Die Hauptschwierigkeit, die der gliubige Christ der Grundidee Diirckheims
von einem initiatischen Dasein gegeniiber hat und die auch kaum durch eine noch
so wohlwollende Interpretation ausgerdumt werden kann, ist das ganzliche Feh-
len des dem Christentum wesentlichen geschichtlichen Moments, das seine Mitte
und seinen Héhepunkt im Christusereignis hat. Nach Diirckheim miifiten der ge-
schichtliche Ursprung des Christentums, die geschichtlich ergangene Offenbarung
in Christus, die geschichtlichen Lehriiberlieferungen (Glaubensformeln), die Kir-
che als eine geschichtliche Grofie, alles, was zur hiesigen Welt mit ihrer Begrenzt-
heit, Unzulinglichkeit und Leidverhaftetheit gehdrt, um einer tieferen Religiosi-
tit willen in das iiberweltliche und iiberzeitliche Dasein iiberschritten werden,
was durch den initiatischen Weg erméglicht werde. Sei Christus selbst diesen Weg
nicht schon gegangen? Sei er nicht nach dem Zeugnis der Heiligen Schriften und
nach dem Glauben der Christen schon ein fiir allemal in das gbttliche Sein einge-
gangen? Und habe er nicht durch sein Wirken und seinen Tod allen, die an ihn
glauben, erméglicht, schon jetzt von der geschichtlichen ,Weltbedingtheit® mit
ihren Zwingen und Leiden, von den eigenen Begierden und der kaum iiberwind-
baren Ichverhaftung erlést zu werden, ,in ihm* und ,,aus ihm* (84) zu leben, um
als Erleuchtete dann ihrerseits wieder an der Umgestaltung der Weit und an der
Erlésung der Menschen mitzuhelfen?

Hier nun hat der entscheidende Einspruch zu erfolgen: Der Christus, ,in dem*®
und ,aus dem® der Christ als Getaufter und Glaubender lebt, mit dem er im Geist,
durch Vermittlung des Geistes Gottes, auf Geistesweise Gemeinschaft hat, ist iden-
tisch mit dem Christus, der gekreuzigt wurde und den Tod erlitten hat. Christus
ist nach seinem Tod nicht als ,Lebensprinzip® in das Meer des géttlichen Seins
eingegangen, aus dem er einst, in einer geschichtlichen Stunde, aufgetaucht war.



Im Spiegel der Zeit 67

Er ist darum fiir den Glaubenden, auch gerade fiir den, der ihm vielleicht
schon éfter in mystischer Erfahrung vereint war und der aus dieser Erfahrung
beten konnte: ,Du aber warst mir noch innerer als mein Innerstes und héher noch
als mein Hochstes“1$, niemals ,ein [unpersonales] Prinzip [im grenzenlosen, abso-
luten ,g6ttlichen* Sein], in welchem er niemals nicht erldst war und dessen sich
bewuflt zu werden, seine eigentliche Bestimmung ist“, wie Diirckheim gemeint
hatt?, sondern bleibt fiir ihn in Ewigkeit derjenige, der ihn von Schuld und Siinde
erlost hat und ihm eben so begegnet, als Liebender, er ganz personlich. Und auch
der ,kosmische, den ganzen Kosmos durchdringende, allgegenwiirtige Christus,
der die Erldsten sich in einem Leib zur Einheit verbunden hat, bleibt nach christ-
lichem Glauben jedem einzelnen, der ihn sucht und sich seiner Gegenwart in der
Tiefe der Erfahrung bewufit wird, ein je einmaliges, personales Gegeniiber. Von
daher ist nach christlichem Glauben eine allen Religionen gemeinsame transzen-
dente Seinserfahrung — selbst wenn sie eine anonyme Gotteserfahrung wiare — kei-
neswegs die hochste. Eine dieser Hochsterfahrungen ist viel eher die Christus-
erfahrung, die die Gotteserfahrung vermittelt und erméglicht (wenn {iberhaupt
die ,Erfahrung® im Christentum ein Hochstwert genannt werden kann, der doch
iiber alle Erfahrung hinaus einzig dem Glauben und der Liebe zukommt). Aber
auch hier bedarf es nach dem Zeugnis der grofien christlichen Erfahrenen im Geist
noch einmal einer ,Unterscheidung der Geister”, ob solche Erfahrung von Gott
kommt oder im eigenen Ich ihren Ursprung hat, und die Kriterien dafir liegen
nicht in der Erfahrung selbst, sondern auflerhalb derselben: in der Ubereinstim-
mung mit dem Glauben der Kirche, der Gemeinschaft der Glaubenden sowie in
der lebendigen Nachfolge Christi.

Damit sind wir beim Letzten: Was heifit in diesem Zusammenhang Nadifolge
Christi? Die Gesinnung Christi zu haben (Phil 2, 5) und das zu tun, was Chri-
stus in seinem irdischen Leben getan hat. Obwohl er ganz im Hiesigen beheima-
tet war, ein Mensch wie wir, in allem uns gleich — doch fern von Siinde (Hebr
4, 15), lebte er aufgrund seines gottlichen Ursprungs doch auch schon ganz jensei-
tig, von Gott her (wie es auch allen Glaubenden durch ihn erméglicht wurde). Wer
aber waren seine ,Briider und Schwestern“ (Mk 8, 85)? Die ,Briidder und Schwe-
stern im Sein“ nach Diirckheim (50, 102)? Die ,Erleuchteten®, die , Auserwihl-
ten“, weil Erfahrenen, mit denen allein ein Austausch sinnvoll ist (175)? Wohl
kaum. Er neigte sich vielmehr mit Vorzug den ,Einféltigen®, den ,Unwissenden®,
den ,Armen im Geist* (was besagt, daf im Christentum keineswegs der mystische
Weg den ersten und noch viel weniger den unersetzlichen Rang einnimmt), ja den
offentlichen Stindern und den Ausgestofienen aus der Gesellschaft zu, afl und trank
mit ihnen und hatte mit ihnen Gemeinschaft, liebende Gemeinschaft (nicht nur im
Sinne von Werken der Néchstenliebe!), nicht nur obwohl, sondern weil er schon
ein , Jenseitiger®, ein — darf man das hier sagen — ,initiatischer* Mensch war. Ein
Argernis fiir diejenigen, die sich zum engen Kreis der Auserwahlten, der ,Er-
leuchteten® zihlten. — Hier liegen die eigentlichen Schwierigkeiten, die der glau-

18 Augustinus, Bekenntnisse, 111, 6 u. 6. in anderen seiner Schriften.
17 S0 Diirckheim in dem zu Beginn dieser Diskussion (Anm. 1) zitierten Beitrag (in: ,Geist
und Leben®, 45 [1972], S. 867).



Einiibung und Weisung 68

bige Christ dem von Dirckheim intendierten initiatischen Dasein gegeniiber hat.
Bei allem Verlangen nach Vertiefung, nach Selbstwerdung, nach sogen. ,Seinser-
fahrung®, die zugleich als vollkommene Selbstwerdung erhofft wird, bleibt eine
Reserve, ein uniiberschreitbarer Graben. Vielleicht konnte Diirckheim selbst die-
sen Graben Gberbriicken helfen, wenn er auf der Linie eines Lebens ,in Christus®,
in der ,Christuserfahrung® weiterginge, in der der christliche Glaube die wahre
»Erleuchtung® erblickt.

Epilog

War dies nun eine Diskussion, ein Gesprach? Wir hoffen es. Im Exerzitienbuch des
hl. Ignatius von Loyola steht ein beherzigenswertes Wort: ,Damit sowohl derje-
nige, der die geistlichen Ubungen gibt, wie der, der sie empfingt, einander jeweils
mehr helfen und f6rdern, haben sie vorauszusetzen, dafl jeder Christ mehr bereit
sein mufl, eine Aussage des Niachsten zu retten als sie zu verdammen® (nr. 22).
Wir haben versucht, es zu befolgen: Ankniipfungspunkte aufzudecken, wo solche
zu finden waren, Grenzen abzustecken, wo es um der Klarheit willen notwendig
erschien, und zu widersprechen, wo es der Wahrheit dienen sollte.

Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose (II)*

Bereitschaft, Verantwortung mitzugeben

Mose horte die Leute weinen, eine Sippe wie die andere, jeder weinte
am Eingang seines Zeltes. Da entbrannte der Zorn des Herrn; Mose
aber war verstimmt und sagte zum Herrn: Warum hast du deinen
Knecht so schlecht behandelt, und warum habe ich nicht dein Wohl-
wollen gefunden, dafl du mir die Last mit diesem ganzen Volk aufer-
legst? Habe denn ich dieses ganze Volk in meinem Schof} getragen,
oder habe ich es geboren, dafl du zu mir sagen kannst: Nimm es auf
deine Arme, wie der Wirter den Siugling, und trag es in das Land,
das ich seinen Vitern mit einem Eid zugesichert habe? Woher soll ich
fiir dieses ganze Volk Fleisch nehmen? Sie weinen vor mir und sagen
zu mir: Gib uns Fleisch zu essen! Ich kann dieses ganze Volk nicht
allein tragen, es ist mir zu schwer. Wenn du mich so behandelst, dann
bring mich lieber gleich um, wenn ich iiberhaupt dein Wohlwollen

* Die 1. Folge dieser Meditationen erschien im Heft 5, 1976.





