
Einübung und Weisung 68 

bige Christ dem von Dürckheim intendierten initiatischen Dasein gegenüber hat. 
Bei allem Verlangen nach Vertiefung, nach Selbstwerdung, nach sogen. •Seinser- 
fahrung", die zugleich als vollkommene Selbstwerdung erhofft wird, bleibt eine 
Reserve, ein unüberschreitbarer Graben. Vielleicht könnte Dürckheim selbst die- 
sen Graben überbrücken helfen, wenn er auf der Linie eines Lebens •in Christus", 
in der •Christuserfahrung" weiterginge, in der der christliche Glaube die wahre 
•Erleuchtung" erblickt. 

Epilog 

War dies nun eine Diskussion, ein Gespräch? Wir hoffen es. Im Exerzitienbuch des 
hl. Ignatius von Loyola steht ein beherzigenswertes Wort: •Damit sowohl derje- 
nige, der die geistlichen Übungen gibt, wie der, der sie empfängt, einander jeweils 
mehr helfen und fördern, haben sie vorauszusetzen, daß jeder Christ mehr bereit 
sein muß, eine Aussage des Nächsten zu retten als sie zu verdammen" (nr. 22). 
Wir haben versucht, es zu befolgen: Anknüpfungspunkte aufzudecken, wo solche 
zu finden waren, Grenzen abzustecken, wo es um der Klarheit willen notwendig 
erschien, und zu widersprechen, wo es der Wahrheit dienen sollte. 

Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose (II)* 

Bereitschaft, Verantwortung mitzugeben 

Mose hörte die Leute weinen, eine Sippe wie die andere, jeder weinte 
am Eingang seines Zeltes. Da entbrannte der Zorn des Herrn; Mose 
aber war verstimmt und sagte zum Herrn: Warum hast du deinen 
Knecht so schlecht behandelt, und warum habe ich nicht dein Wohl- 
wollen gefunden, daß du mir die Last mit diesem ganzen Volk aufer- 
legst? Habe denn ich dieses ganze Volk in meinem Schoß getragen, 
oder habe ich es geboren, daß du zu mir sagen kannst: Nimm es auf 
deine Arme, wie der Wärter den Säugling, und trag es in das Land, 
das ich seinen Vätern mit einem Eid zugesichert habe? Woher soll ich 
für dieses ganze Volk Fleisch nehmen? Sie weinen vor mir und sagen 
zu mir: Gib uns Fleisch zu essen! Ich kann dieses ganze Volk nicht 
allein tragen, es ist mir zu schwer. Wenn du mich so behandelst, dann 
bring mich lieber gleich um, wenn ich überhaupt dein Wohlwollen 

* Die 1. Folge dieser Meditationen erschien im Heft 5, 1976. 



Einübung und Weisung °" 

gefunden habe! Ich will mein Elend nicht mehr ansehen. Da sprach 
der Herr zu Mose: Versammle siebzig von den Ältesten Israels vor 
mir, Männer, von denen du weißt, daß sie Älteste des Volkes und Li- 
stenführer sind; bring sie zum Offenbarungszelt! Dort sollen sie sich 
mit dir zusammen aufstellen. Dann komme ich herab und rede dort 
mit dir. Ich nehme etwas von dem Geist, der auf dir ruht, und lege 
ihn auf sie. So können sie mit dir zusammen an der Last des Volkes 
tragen, und du mußt sie nicht mehr allein tragen. ... 
Mose ging hinaus und teilte dem Volk die Worte des Herrn mit. 
Dann versammelte er siebzig Älteste des Volkes und stellte sie rings 
um das Zelt auf. Der Herr kam in der Wolke herab und redete mit 
Mose. Er nahm etwas von dem Geist, der auf ihm ruhte, und legte 
ihn auf die siebzig Ältesten. Sobald der Geist auf ihnen ruhte, gerie- 
ten sie in prophetische Begeisterung, und dieser Zustand hörte nicht 
mehr auf. Zwei Männer aber waren im Lager geblieben; der eine 
hieß Eldad, der andere Medad. Auch über sie war der Geist gekom- 
men. Sie standen in der Liste, waren aber nicht zum Offenbarungs- 
zelt hinausgegangen. Sie gerieten im Lager in prophetische Begeiste- 
rung. Ein junger Mann lief zu Mose und berichtete ihm: Eldad und 
Medad sind im Lager in prophetische Begeisterung geraten. Da sagte 
Josua, der Sohn Nuns, der von Jugend an der Diener des Mose ge- 
wesen war: Mose, mein Herr, hindere sie daran! Doch Mose sagte zu 
ihm: Willst du dich für mich ereifern? Wenn nur das ganze Volk des 
Herrn zu Propheten würde, wenn nur der Herr seinen Geist auf sie 
alle legen würde! Dann ging Mose mit den Ältesten Israels in das 

Lager zurück. 
Num 11, 10-17.24-30 

Voraus geht folgendes: Das Volk murrt über die Einseitigkeit der Ernährung 
während der langen Wanderung durch die Wüste - es gibt nur Manna. Mit 
Wehmut denken sie zurück an Ägypten, wo es reichlich und vielfältig zu essen 
gab. 

Für Mose ist das Verhalten des Volkes Anlaß zu einer umfassenden Klage, die 
sich zur Anklage steigert: die Last der Verantwortung für das Volk wird ihm zu 
schwer. So etwas wie Überdruß spricht aus den Worten. Es fehlt nicht viel und 
er wirft Gott die aufgebürdete Verantwortung vor die Füße. Die Art, wie Mose 
mit Gott spricht, ist gewiß sehr freimütig. 

Gott respektiert das Anliegen des Mose und ist bereit, Abhilfe zu schaffen. 
Von Moses Geist will er nehmen und damit 70 Männer •be-geistern" und sie so 
fähig machen, mit ihm und zu seiner Entlastung das Volk zu führen. So 

geschieht es. 
Das Ganze hat ein eigentümliches Nachspiel. Als zwei weitere Männer im 

Lager vom Geist ergriffen werden, tritt Josua an Mose heran und sagt: Wehre 
es ihnen! - Es ist auffällig, daß gerade Josua, der Mose und seinen Geist am 
besten kennen sollte, so spricht! Aus Eifersucht? Aus Angst vor der Unübersicht- 
lichkeit des Geistes? 



Einübung und Weisung 70 

Mose antwortet: Wie gut, wenn Gott über alle seinen Geist kommen ließe! Of- 
fenbar liegt ihm nicht daran, den Geist für sich oder für einen kleinen Kreis zu 
reservieren. 

Spricht die Gestalt des Mose, wie sie in dieser Episode begegnet, uns auch 
heute an? 

1. Es gibt das Recht zu klagen - auch und vielleicht gerade im Gebet. Ganz 
treffend heißt es einmal in der Oberschrift des 102. Psalms: Gebet eines Gebeug- 
ten, wenn er verzagt und seine Klage vor dem Herrn ausschüttet. - Die Tatsache, 
daß die Psalmen und andere Gebete der Bibel seit zweieinhalbtausend Jahren 
gesprochen werden können, hat ihren Grund hier: sie sprechen das Leben aus. 

Die Gefahr des Gebetes ist die Andacht, wenn unter Andacht das Ausschalten 
des wirklichen Lebens gemeint ist. Beten bedeutet vielmehr, daß die wirkliche 
Erfahrung - auch das Widerwärtige und Unbewältigte - protestierend ausge- 
sprochen wird vor jener Wirklichkeit, die uns trägt, aus der wir leben und auf 
die wir hoffen. 

Es gibt eine eigentümliche Sterilität von Gebeten (öffentlichen und privaten). 
Weil wir selbst nicht wirklich in diesen Gebeten sind, ist auch Gott nicht in ihnen. 

2. Bin ich bereit, Verantwortung abzugeben, bzw. zu teilen - nicht nur in der 
Theorie, sondern in der Praxis? Die Antwort des Mose an Josua ist Zeichen 
wunderbarer Freiheit. In unserer Sprache formuliert heißt sie: Wie gut, wenn 
die Dinge ihren guten Gang gehen - ob durch mich oder durch einen anderen! 

Der Blick ist hier ganz auf die Sache, das Anliegen gerichtet, nicht mehr 
darauf, wie ich mit diesem Anliegen aussehe, was ich aus mir machen kann mit 
dieser Sache. - Hier wird etwas von ganz selbstverständlicher, unauffälliger 
Demut sichtbar. 

3. Wir glauben, daß der Wunsch des Mose in Erfüllung gegangen ist: Wir 
haben alle den Geist empfangen. Wissen wir uns entsprechend mitverantwort- 
lich - füreinander - in der Gemeinschaft - im beruflichen Leben? 

Habe ich den Mut zum kritischen Wort, aber so, daß es aus der Liebe zu den 
Menschen und zur Sache kommt - und man das auch spürt - und nicht aus der 
Manie, möglichst viele Haare in der Suppe zu finden? - Wir müssen wissen, daß 
die Teilhabe am Geist uns auch mithineinnimmt in die Teilnahme an der Last 
dieses Geistes, die wir vielleicht - ähnlich wie Mose - vor allem in der Verant- 
wortung für die Menschen erfahren. 

4. Fragen: Wann fällt es mir besonders schwer, Verantwortung mitzugeben? 
Habe ich schon einmal Verantwortung mit der Begründung abgelehnt, daß ich 
mir nicht noch einmal die •Finger verbrennen" will? 

•Laß mich deine Herrlichkeit sehen" 

Dann sagte Mose: Laß mich doch deine Herrlichkeit sehen! Der Herr 
gab zur Antwort: Ich will meine ganze Schönheit vor dir vorüber- 
ziehen lassen und den Namen des Herrn vor dir ausrufen. Ich 
gewähre Wohlwollen, wem ich will, und ich schenke Erbarmen, wem 



Einübung und Weisung 71 

ich will. Weiter sprach er: Du kannst mein Angesicht nicht sehen; 
denn kein Mensch kann mich sehen und am Leben bleiben. Dann 
sprach der Herr: Hier, diese Stelle da! Stell dich an diesen Felsen! 
Wenn meine Herrlichkeit vorüberzieht, stelle ich dich in den Fels- 
spalt und halte meine Hand über dich, bis ich vorüber bin. Dann 
ziehe ich meine Hand zurück, und du wirst meinen Rücken sehen. 
Mein Angesicht kann niemand sehen. 

Ex 33,18-23 

Im Zusammenhang der Frage des Mose, wie Gott seinem Volk auf der be- 
schwerlichen Wanderschaft durch die Wüste nahe sein werde (Ex 33,12-17), 
stellt Mose unvermittelt die Bitte: Laß mich deine Herrlichkeit sehen! 

Die Antwort, die er bekommt, erinnert in manchem an die Szene der Gottes- 
erfahrung des Elija am Berge Horeb (1 Kö 19, 9-13). Vielleicht wird im Hinter- 
grund beider Erzählungen eine Tradition sichtbar, die von einem bestimmten 
Ort besonderer Nähe Gottes am Horeb/Sinai wußte. Es ist von einer Höhle/ 
Felskluft die Rede, vom Vorübergehen Jahwes und davon, daß Jahwe sich in 
verhüllter Weise zeigt (in der •Stimme verschwebenden Schweigens" 1 Kö 19,12 
- •Ich schirme meine Hand über dich, bis ich vorübergegangen bin" Ex 33, 22). 

Ob der Mensch Gott begegnen, ihn gar sehen kann, das wird sonst nirgends 
im Alten Testament so ausdrücklich zum Gegenstand einer Erzählung, wie in 
diesen beiden Szenen (Mose und Elija sind übrigens auch bei der Verklärung 
Jesu zugegen, vgl. Mk 9, 2 ff; ein Zeichen für die fortdauernde Überzeugung, daß 
diese beiden in die besondere Nähe Gottes gerufen waren.) 

So kindlich vordergründig hier gesprochen zu werden scheint (Vorder- und 
Rückseite Gottes, die Hand Gottes über Moses Augen), so sehr läßt diese Erzäh- 
lung doch etwas ahnen von der Untergründigkeit der Frage des Menschen nach 
Gott. 

1. Da ist zunächst die Bitte selbst: Laß mich deine Herrlichkeit sehen! • Mose 
kannte Gott schon, als er diese Bitte aussprach. Längst hatte er Gottes Wort in 
seinem Leben erfahren. Die Bitte entspringt der Erkenntnis, daß Gott sich in sei- 
nem Wort verbirgt. So entsteht die Sehnsucht, ihn unverborgen zu sehen. 

Auch wir kennen Gott - wenigstens vom Hörensagen. Andere Menschen ha- 
bens uns auf ihn aufmerksam gemacht. Wir haben uns auf dieses Wort (= seinen 
Namen) eingelassen, wir haben auch etwas von seiner Wahrheit erfahren, aber 
ihn selbst? Die Verborgenheit Gottes - hinter dem Wort, das wir von ihm ken- 
nen - ist unergründlich. Haben wir überhaupt noch den Mut, wie Mose zu bitten? 
- Laß mich deine Herrlichkeit sehen? 

2. Gott gewährt dem Mose seine Bitte. Aber er fügt eine Einschränkung bei. Die 
Sprache wird hier ganz bildhaft. Du kannst mich nicht von vorne sehen - nur von 
hinten: der Glanz der vollen Zuwendung Gottes würde den Menschen töten. 

Das Zeugnis der Schrift überschreitet auch in diesem äußersten Augenblick 
nicht die Grenze des Menschen. Keinerlei Ausschmückung, keine zudringliche Ge- 
schwätzigkeit. Nur die Auskunft: Es ist gut für den Menschen, Gott nur verhüllt 
zu sehen. 



Einübung und Weisung 72 

Gibt es etwas in unserer heutigen Erfahrung, für das diese Erzählung uns Wei- 
sung geben könnte? 

3. Es gibt heute die Erfahrung der Abgewandtheit Gottes. Der Gott, den wir 
glaubten zu kennen und dem wir vertrauten, erscheint immer unkenntlicher. Für 
viele von uns ist das eine überwältigende und bestürzende Erfahrung. 

Die Frage stellt sich aber: Wußten wir nicht viel zu viel von Gott? Sprachen 
wir nicht oft von ihm wie von einem alten Bekannten, vertraut - gewiß, aber auch 
ein bißchen langweilig? Wir wußten, was er dachte und was er wollte, manches 
konnten wir uns vorstellen bei ihm und manches nicht. Kam nicht manches Spre- 
chen von Gott in die gefährliche Nähe eines Gesellschaftsspiels: wir redeten über 
Gott - wie über etwas Drittes, nicht aber so, daß jedes Wort über ihn uns persön- 
lich traf und uns den Boden wegzog, auf dem wir glaubten zu stehen ... 

Haben wir nicht - in der offiziellen Theologie, aber auch im privaten Reden und 
Beten - von Gott gesprochen, wie wenn wir seine •Vorderseite", sein Antlitz ge- 
sehen hätten? - So könnte es sein, daß die Erfahrung der Abgewandtheit heute 
wie eine Läuterung wirkt, eine Erfahrung, die uns zur Besinnung ruft. 

4. In der Erfahrung der Abgewandtheit Gottes kann die Wirklichkeit dessen, 
den wir Gott nennen, neu aufgehen - vorausgesetzt der Mensch bricht nicht unter 
dem Schock des Neuheitserlebnisses zusammen, bzw. resigniert. 

In diese Richtung ein paar Hinweise: 
(1) Irgendwo fand ich folgende Notiz: •Die Kommunikation, welche sich beim 
Hören des göttlichen Wortes zwischen Gott und uns ereignet, darf nicht so ver- 
standen werden, als ständen hier zwei gleichberechtigte Partner nebeneinander, 
die sich austauschen und ein Gespräch im landläufigen Sinn führen; unser Beitrag 
zu diesem Gespräch kann zunächst nur das Verstummen sein" (H. J. Baden). 

Konkret: Uns, die wir als Lehrer oder Vorbeter oft von Gott zu sprechen ha- 
ben, muß es schwerer fallen, von ihm zu reden - und man sollte uns das anmer- 
ken können. Dies nicht als pastoraler Trick, sondern als Ausdruck der Erkennt- 
nis, daß hier Schweigen bleibende Voraussetzung des Hörens und des Sprechens 
ist. 

Die Begegnung zweier Menschen, die es wirklich ist, lebt vom Schweigen. Wer 
nicht selbst schweigt, kann weder hören noch wirklich sprechen. Das •Gespräch" 
mit Gott kennt kein anderes Gesetz. (Und nur solches •Gespräch" mit Gott kann 
zum Sprechen über ihn führen!) 
(2) Es gibt Menschen, bei denen wird die Erfahrung der Abgewandtheit Gottes 
zu einem Schmerz, aus dem eine unlöschbare Sehnsucht entsteht. Es kann dann 
etwa heißen: •Theologie (= Sprechen von Gott) ist die Hoffnung, daß es bei die- 
sem Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleibe, daß das Un- 
recht nicht das letzte Wort sein möge" (Horkheimer). 

Ist dies vielleicht die heutige Form der •negativen Theologie", die sich scheut, 
von Gott überhaupt zu sprechen, und doch unentwegt sich ausstreckt nach ihm? 

In solchem Schmerz, der sich von keinem Ding der Welt trösten läßt, könnte 
der abgewandte Gott den Menschen berühren. 



Einübung und Weisung 73 

5. Fragen: Wie spreche ich von Gott? Wie spreche ich mit ihm im Gebet? Wie 
helfe ich anderen, sich auf den Weg zu ihm zu machen? . . . 

Grenze des Menschen 

Damals rief ich den Herrn um Gnade für mich an: Gott, mein Herr! 
Du hast angefangen, deinen Knecht deine Macht und deine starke 
Hand schauen zu lassen. Welcher Gott im Himmel oder auf der Erde 
hat etwas vollbracht, was deinen Taten und deinen Siegen vergleich- 
bar wäre? Bitte, laß mich hinüberziehen! Laß mich das prächtige 
Land jenseits des Jordan schauen, dieses prächtige Bergland und 
den Libanon! Doch euretwegen zürnte mir der Herr und erhörte 
mich nicht. Der Herr sagte zu mir: Genug! Hör auf, mir diese Sache 
weiter vorzutragen! Steig auf den Gipfel des Pisga, richte die Augen 
nach Westen, nach Norden, nach Süden und nach Osten und schau 
hinüber! Doch hinüberziehen über den Jordan hier wirst du nicht. 

(Dtn 3, 23-27) 

Im Vorausgehenden wird berichtet von den letzten Vorbereitungen zur Erobe- 
rung des west jordanischen Landes. Da äußert Mose die Bitte, auch selbst mitzie- 
hen zu dürfen. Die Bitte wird abgeschlagen. Die Begründung ist anders als in 
Num 20. Dort war von einer Schuld des Mose die Rede, hier heißt es: Gott war 
erzürnt auf mich euretwegen. Taucht hier am Ende der Mose-Erzählung die Ge- 
stalt dessen auf, der stellvertretend für sein Volk leidet? 

1. Mose stößt hier an die äußerste Grenze seines Lebens. Die Erfüllung dessen ist 
in Sicht, wozu er gerufen worden ist, wofür er mit Gott und dem Volk gestritten 
hat, wofür er gelitten hat. Er darf diese Erfüllung - das Land der Verheißung 
und der Ruhe - sehen, in Besitz nehmen darf er es nicht. 

(Israel hat später den Pentateuch [die fünf Bücher •Mose"] an dieser Stelle 
abgebrochen, obwohl der Bogen der Erzählung sicher ursprünglich bis zur Land- 
nahme reichte - getreu der alten Verheißung. Es erkannte in der Situation des 
Mose seine eigene: noch immer vor dem Land!) 

Die Erfahrung solcher Grenze kann zur tiefsten Gefährdung des Lebens wer- 

den. 
Diese Grenze gibt es auch in unserem Leben - in unterschiedlicher Gestalt: 

- eine berufliche Aufgabe, die wir uns gestellt haben - kurz bevor wir den letzten 
Schritt tun wollen, tritt etwas ein, was uns für immer an der Erfüllung hindert: 
eine Krankheit, ein persönliches Versagen, die Notwendigkeit, abzutreten und 
einem anderen die Dinge zu übergeben ... 
- eine Erwartung an uns selbst, an die innere Vollendung des Bildes, das wir 
von uns haben - wir kommen an eine Stelle, die uns zeigt, daß wir den letzten 
Schritt nicht tun können. 

Die Gefahr dieses Augenblickes ist die Bitterkeit. Die Enttäuschung kann alles 
Leben und alle Freude abschnüren. Das vergangene Leben kann zur unnützen 
Last werden - ohne Sinn und Verheißung, denn alle Zukunft scheint abgeschnit- 
ten. 



Literaturbericht 74 

2. Die Bibel sagt uns nichts über die Reaktion des Mose auf diese Absage Gottes. 
Die Tatsache, daß er seinen Dienst weitertut und unentwegt dem Volk den Weg 
dieses Gottes zeigt, gibt uns das Recht anzunehmen, daß er nidit in die Leere der 
Bitterkeit gefallen ist. 

Dennoch liegt über der Szene, die diese Verse beschreiben, unverkennbar 
Trauer. Trauer - nicht als Zeichen müder und stumpfer Ergebenheit, sondern 
dessen, was wir vielleicht •reife Resignation" nennen können. 

Es ist die Haltung, die den ganzen Einsatz gewagt hat im Blick auf das Ziel, 
und dennoch das Bewußtsein der Grenze nie verloren hat - der Grenze, die in 
all unserem Tun anwesend ist (nicht nur am äußersten Ende). Die Haltung jenes 
Knechtes, von dem Jesus einmal spricht: •Wenn ihr alles getan habt, was euch 
aufgetragen ist, dann sagt: Wir sind unnütze Knechte: wir haben nur getan, was 
wir zu tun schuldig waren" (Lk 17, 10). 

Hier wird ein letzter Verzicht sichtbar, der Verzicht auf mich selbst, auf die 
Frucht meines Werkes, die ich selbst bescheiden-stolz einfahren möchte in die 
Scheune Gottes. Dieser Verzicht kommt unausweichlich auf uns zu. Aber er kommt 
nicht wie ein blindes Schicksal, sondern wie eine Frage an uns: Begreife ich den 
Augenblick dieses Verzichts als den Bankrott des Lebens, oder als den Augen- 
blick, in dem ich dies bruchstückhafte Leben dem überlasse, dem ich die Vollen- 
dung zutraue? 

3. Fragen: Wo erfahre ich Grenzen in meinem Leben? Wie begegne ich solchen 
Erfahrungen? Wo ist es mir einmal gelungen, eine erfahrene Grenze innerlich 
anzunehmen und vielleicht sogar fruchtbar zu machen? Könnte das eine Einübung 
sein in die letzte Grenzüberwindung? Klaus Grave MSC 

LITERATURBERICHT 

Die transzendentale Verwiesenheit des Menschen 

auf die geschichtlich ergangene christliche Offenbarung 

Karl Rahner, den wahrscheinlich bedeutendsten Anreger der heutigen katholi- 
schen Theologie, bewegt bei seinem neuen philosophisch-theologischen Entwurf1 

ein überaus wichtiges Anliegen; dafür prägt er die Formel: erste Reflexionsstufe. 

1 Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums. Freiburg Her- 
der 1976. 448 S., Leinen, DM 38,-. 




