Einiibung und Weisung 68

bige Christ dem von Dirckheim intendierten initiatischen Dasein gegeniiber hat.
Bei allem Verlangen nach Vertiefung, nach Selbstwerdung, nach sogen. ,Seinser-
fahrung®, die zugleich als vollkommene Selbstwerdung erhofft wird, bleibt eine
Reserve, ein uniiberschreitbarer Graben. Vielleicht konnte Diirckheim selbst die-
sen Graben Gberbriicken helfen, wenn er auf der Linie eines Lebens ,in Christus®,
in der ,Christuserfahrung® weiterginge, in der der christliche Glaube die wahre
»Erleuchtung® erblickt.

Epilog

War dies nun eine Diskussion, ein Gesprach? Wir hoffen es. Im Exerzitienbuch des
hl. Ignatius von Loyola steht ein beherzigenswertes Wort: ,Damit sowohl derje-
nige, der die geistlichen Ubungen gibt, wie der, der sie empfingt, einander jeweils
mehr helfen und f6rdern, haben sie vorauszusetzen, dafl jeder Christ mehr bereit
sein mufl, eine Aussage des Niachsten zu retten als sie zu verdammen® (nr. 22).
Wir haben versucht, es zu befolgen: Ankniipfungspunkte aufzudecken, wo solche
zu finden waren, Grenzen abzustecken, wo es um der Klarheit willen notwendig
erschien, und zu widersprechen, wo es der Wahrheit dienen sollte.

Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Meditationen zu Szenen aus dem Leben des Mose (II)*

Bereitschaft, Verantwortung mitzugeben

Mose horte die Leute weinen, eine Sippe wie die andere, jeder weinte
am Eingang seines Zeltes. Da entbrannte der Zorn des Herrn; Mose
aber war verstimmt und sagte zum Herrn: Warum hast du deinen
Knecht so schlecht behandelt, und warum habe ich nicht dein Wohl-
wollen gefunden, dafl du mir die Last mit diesem ganzen Volk aufer-
legst? Habe denn ich dieses ganze Volk in meinem Schof} getragen,
oder habe ich es geboren, dafl du zu mir sagen kannst: Nimm es auf
deine Arme, wie der Wirter den Siugling, und trag es in das Land,
das ich seinen Vitern mit einem Eid zugesichert habe? Woher soll ich
fiir dieses ganze Volk Fleisch nehmen? Sie weinen vor mir und sagen
zu mir: Gib uns Fleisch zu essen! Ich kann dieses ganze Volk nicht
allein tragen, es ist mir zu schwer. Wenn du mich so behandelst, dann
bring mich lieber gleich um, wenn ich iiberhaupt dein Wohlwollen

* Die 1. Folge dieser Meditationen erschien im Heft 5, 1976.



Einiibung und Weisung 69

gefunden habe! Ich will mein Elend nicht mehr ansehen. Da sprach
der Herr zu Mose: Versammle siebzig von den Altesten Israels vor
mir, Minner, von denen du weifit, daB sie Alteste des Volkes und Li-
stenfithrer sind; bring sie zum Offenbarungszelt! Dort sollen sie sich
mit dir zusammen aufstellen. Daun komme ich herab und rede dort
mit dir. Ich nehme etwas von dem Geist, der auf dir ruht, und lege
ihn auf sie. So konnen sie mit dir zusammen an der Last des Volkes
tragen, und du mufit sie nicht mehr allein tragen. ...
Mose ging hinaus und teilte dem Volk die Worte des Herrn mit.
Dann versammelte er siebzig Alteste des Volkes und stellte sie rings
um das Zelt auf. Der Herr kam in der Wolke herab und redete mit
Mose. Er nahm etwas von dem Geist, der auf ihm ruhte, und legte
ihn auf die siebzig Altesten. Sobald der Geist auf ihnen ruhte, gerie-
ten sie in prophetische Begeisterung, und dieser Zustand hérte nicht
mehr auf. Zwei Minner aber waren im Lager geblieben; der eine
hieB Eldad, der andere Medad. Auch iiber sie war der Geist gekom-
men. Sie standen in der Liste, waren aber nicht zum Offenbarungs-
zelt hinausgegangen. Sie gerieten im Lager in prophetische Begeiste-
rung. Ein junger Mann lief zu Mose und berichtete ihm: Eldad und
Medad sind im Lager in prophetische Begeisterung geraten. Da sagte
Josua, der Sohn Nuns, der von Jugend an der Diener des Mose ge-
wesen war: Mose, mein Herr, hindere sie daran! Doch Mose sagte zu
ihm: Willst du dich fiir mich ereifern? Wenn nur das ganze Volk des
Herrn zu Propheten wiirde, wenn nur der Herr seinen Geist auf sie
alle legen wiirde! Dann ging Mose mit den Altesten Israels in das
Lager zuriick.

Num 11, 10-17. 24-30

Voraus geht folgendes: Das Volk murrt iiber die Einseitigkeit der Erndhrung
wihrend der langen Wanderung durch die Wiiste — es gibt nur Manna. Mit
Wehmut denken sie zuriick an Agypten, wo es reichlich und vielféltig zu essen
gab.

Fiir Mose ist das Verhalten des Volkes Anlafl zu einer umfassenden Klage, die
sich zur Anklage steigert: die Last der Verantwortung fiir das Volk wird ihm zu
schwer. So etwas wie Uberdru} spricht aus den Worten. Es fehlt nicht viel und
er wirft Gott die aufgebiirdete Verantwortung vor die Fiifle. Die Art, wie Mose
mit Gott spricht, ist gewifl sehr freimiitig.

Gott respektiert das Anliegen des Mose und ist bereit, Abhilfe zu schaffen.
Von Moses Geist will er nehmen und damit 70 Manner ,be-geistern® und sie so
fihig machen, mit ihm und zu seiner Entlastung das Volk zu fihren. So
geschieht es.

Das Ganze hat ein eigentimliches Nachspiel. Als zwei weitere Ménner im
Lager vom Geist ergriffen werden, tritt Josua an Mose heran und sagt: Wehre
es ibnen! — Es ist auffillig, dafl gerade Josua, der Mose und seinen Geist am
besten kennen sollte, so spricht! Aus Eifersucht? Aus Angst vor der Unibersicht-
lichkeit des Geistes?



Einiibung und Weisung 70

Mose antwortet: Wie gut, wenn Gott iiber alle seinen Geist kommen lieffe! Of-
fenbar liegt ithm nicht daran, den Geist fiir sich oder fiir einen kleinen Kreis zu
reservieren.

Spricht die Gestalt des Mose, wie sie in dieser Episode begegnet, uns auch
heute an?

1. Fs gibt das Recht zu klagen — auch und vielleicht gerade im Gebet. Ganz
treffend heifit es einmal in der Uberschrift des 102. Psalms: Gebet eines Gebeug-
ten, wenn er verzagt und seine Klage vor dem Herrn ausschiittet. — Die Tatsache,
daf die Psalmen und andere Gebete der Bibel seit zweieinhalbtausend Jahren
gesprochen werden konnen, hat jhren Grund hier: sie sprechen das Leben aus.

Die Gefahr des Gebetes ist die Andacht, wenn unter Andacht das Ausschalten
des wirklichen Lebens gemeint ist. Beten bedeutet vielmehr, dafl die wirkliche
Erfahrung — auch das Widerwirtige und Unbewiltigte — protestierend ausge-
sprochen wird vor jener Wirklichkeit, die uns trégt, aus der wir leben und auf
die wir hoffen.

Es gibt eine eigentiimliche Sterilitat von Gebeten (6ffentlichen und privaten).
Weil wir selbst nicht wirklich in diesen Gebeten sind, ist auch Gott nicht in ihnen.

2. Bin ich bereit, Verantwortung abzugeben, bzw. zu teilen — nicht nur in der
Theorie, sondern in der Praxis? Die Antwort des Mose an Josua ist Zeichen
wunderbarer Freiheit. In unserer Sprache formuliert heifit sie: Wie gut, wenn
die Dinge ihren guten Gang gehen — ob durch mich oder durch einen anderen!

Der Blick ist hier ganz auf die Sache, das Anliegen gerichtet, nicht mehr
darauf, wie ich mit diesem Anliegen aussehe, was ich aus mir machen kann mit
dieser Sache. — Hier wird etwas von ganz selbstverstindlicher, unauffalliger
Demut sichtbar.

3. Wir glauben, dafl der Wunsch des Mose in Erfillung gegangen ist: Wir
haben alle den Geist empfangen. Wissen wir uns entsprechend mitverantwort-
lich - fiireinander — in der Gemeinschaft — im beruflichen Leben?

Habe ich den Mut zum kritischen Wort, aber so, dafl es aus der Liebe zu den
Menschen und zur Sache kommt — und man das auch spiirt — und nicht aus der
Manie, moglichst viele Haare in der Suppe zu finden? — Wir miissen wissen, daf§
die Teilhabe am Geist uns auch mithineinnimmt in die Teilnahme an der Last
dieses Geistes, die wir vielleicht — dhnlich wie Mose — vor allem in der Verant-
wortung fiir die Menschen erfahren.

4. Fragen: Wann fillt es mir besonders schwer, Verantwortung mitzugeben?
Habe ich schon einmal Verantwortung mit der Begriindung abgelehnt, dafl ich
mir nicht noch einmal die ,,Finger verbrennen” will?

,Lafl mich deine Herrlichkeit sehen®

Dann sagte Mose: Lafi mich doch deine Herrlichkeit sehen! Der Herr
gab zur Antwort: Ich will meine ganze Schonheit vor dir voriiber-
zichen lassen und den Namen des Herrn vor dir ausrufen. Ich
gewihre Wohlwollen, wem ich will, und ich schenke Erbarmen, wem



Einiibung und Weisung 71

ich will. Weiter sprach er: Du kannst mein Angesicht nicht sechen;
denn kein Mensch kann mich sehen und am Leben bleiben. Dann
sprach der Herr: Hier, diese Stelle da! Stell dich an diesen Felsen!
Wenn meine Herrlichkeit voriiberzieht, stelle ich dich in den Fels-
spalt und halte meine Hand iber dich, bis ich voriiber bin. Dann
ziehe ich meine Hand zuriik, und du wirst meinen Riicken sehen.
Mein Angesicht kann niemand sehen.

Ex 33, 18-23

Im Zusammenhang der Frage des Mose, wie Gott seinem Volk auf der be-
schwerlichen Wanderschaft durch die Wiiste nahe sein werde (Ex 33,12-17),
stellt Mose unvermittelt die Bitte: Lafl mich deine Herrlichkeit schen!

Die Antwort, die er bekommt, erinnert in manchem an die Szene der Gottes-
erfahrung des Elija am Berge Horeb (1 K6 19, 9-18). Vielleicht wird im Hinter-
grund beider Erzdhlungen eine Tradition sichtbar, die von einem bestimmten
Ort besonderer Nahe Gottes am Horeb/Sinai wufite, Es ist von einer Hohle/
Felskluft die Rede, vom Voritbergehen Jahwes und davon, dafl Jahwe sich in
verhiillter Weise zeigt (in der ,Stimme verschwebenden Schweigens® 1 Ko 19, 12
- ,Ich schirme meine Hand iiber dich, bis ich voriibergegangen bin“ Ex 33, 22).

Ob der Mensch Gott begegnen, ihn gar sehen kann, das wird sonst nirgends
im Alten Testament so ausdriicklich zum Gegenstand einer Erziblung, wie in
diesen beiden Szenen (Mose und Elija sind iibrigens auch bei der Verklirung
Jesu zugegen, vgl. Mk 9, 2 ff; ein Zeichen fir die fortdavernde Uberzeugung, dafl
diese beiden in die besondere Nahe Gottes gerufen waren.)

So kindlich vordergriindig hier gesprochen zu werden scheint (Vorder- und
Riickseite Gottes, die Hand Gottes iiber Moses Augen), so sehr 13fit diese Erzih-
lung doch etwas ahnen von der Untergriindigkeit der Frage des Menschen nach
Gott.

1. Da ist zunichst die Bitte selbst: Lafl mich deine Herrlichkeit sehen! — Mose
kannte Gott schon, als er diese Bitte aussprach. Langst hatte er Gottes Wort in
seinem Leben erfahren. Die Bitte entspringt der Erkenntnis, daf} Gott sich in sei-
nem Wort verbirgt. So entsteht die Sehnsucht, ihn unverborgen zu sehen.

Auch wir kennen Gott — wenigstens vom Horensagen. Andere Menschen ha-
bens uns auf ithn aufmerksam gemacht. Wir haben uns auf dieses Wort (= seinen
Namen) eingelassen, wir haben auch etwas von seiner Wahrheit erfahren, aber
ihn selbst? Die Verborgenheit Gottes — hinter dem Wort, das wir von ihm ken-
nen — ist unergriindlich. Haben wir iiberhaupt noch den Mut, wie Mose zu bitten?
—Lafl mich deine Herrlichkeit sehen?

2. Gott gewihrt dem Mose seine Bitte. Aber er fiigt eine Einschrinkung bei. Die
Sprache wird hier ganz bildhaft. Du kanuost mich nicht von vorne sehen — nur von
hinten: der Glanz der vollen Zuwendung Gottes wiirde den Menschen téten.

Das Zeugnis der Schrift iiberschreitet auch in diesem dufersten Augenblick
nicht die Grenze des Menschen. Keinerlei Ausschmiickung, keine zudringliche Ge-
schwitzigkeit. Nur die Auskunft: Es ist gut fiir den Menschen, Gott nur verhiillt
zu schen.



Einiibung und Weisung 72

Gibt es etwas in unserer heutigen Erfahrung, fir das diese Erzdhlung uns Wei-
sung geben konnte?

3. Es gibt heute die Erfahrung der Abgewandtheit Gottes. Der Gott, den wir
glaubten zu kennen und dem wir vertrauten, erscheint immer unkenntlicher. Fiir
viele von uns ist das eine fiberwiltigende und bestiirzende Erfahrung.

Die Frage stellt sich aber: Wufiten wir nicht viel zu viel von Gott? Sprachen
wir nicht oft von ihm wie von einem alten Bekannten, vertraut - gewiff, aber auch
ein bifichen langweilig? Wir wufiten, was er dachte und was er wollte, manches
konnten wir uns vorstellen bei thm und manches nicht. Kam nicht manches Spre-
chen von Gott in die gefihrliche Nihe eines Gesellschaftsspiels: wir redeten diber
Gott — wie iiber etwas Drittes, nicht aber so, dafl jedes Wort iiber ihn uns person-
lich traf und uns den Boden wegzog, auf dem wir glaubten zu stehen . . .

Haben wir nicht — in der offiziellen Theologie, aber auch im privaten Reden und
Beten — von Gott gesprochen, wie wenn wir seine , Vorderseite®, sein Antlitz ge-
sehen hatten? — So konnte es sein, dafl die Erfabrung der Abgewandtheit heute
wie eine Liuterung wirkt, eine Erfahrung, die uns zur Besinnung rutt.

4. In der Erfahrung der Abgewandtheit Gottes kann die Wirklichkeit dessen,
den wir Gott nennen, neu aufgehen — vorausgesetzt der Mensch bricht nicht unter
dem Schock des Neuheitserlebnisses zusammen, bzw. resigniert.

In diese Richtung ein paar Hinweise:

(1) Irgendwo fand ich folgende Notiz: ,Die Kommunikation, welche sich beim
Héren des gottlichen Wortes zwischen Gott und uns ereignet, darf nicht so ver-
standen werden, als stinden hier zwei gleichberechtigte Partner nebeneinander,
die sich austauschen und ein Gesprich im landliufigen Sinn fithren; unser Beitrag
zu diesem Gesprich kann zunichst nur das Verstummen sein“ (H. J. Baden).

Konkret: Uns, die wir als Lehrer oder Vorbeter oft von Gott zu sprechen ha-
ben, muf} es schwerer fallen, von ihm zu reden — und man sollte uns das anmer-
ken kénnen. Dies nicht als pastoraler Trick, sondern als Ausdruck der Erkennt-
nis, dafl hier Schweigen bleibende Voraussetzung des Hérens und des Sprechens
ist.

Die Begegnung zweier Menschen, die es wirklich ist, lebt vom Schweigen. Wer

nicht selbst schweigt, kann weder héren noch wirklich sprechen. Das ,Gesprach®
mit Gott kennt kein anderes Gesetz. {(Und nur solches ,Gesprich® mit Gott kann
zum Sprechen #ber ihn fihren!)
(2) Es gibt Menschen, bei denen wird die Erfahrung der Abgewandtheit Gottes
zu einem Schmerz, aus dem eine unloschbare Sehnsucht entsteht. Fs kann dann
etwa heiflen: ,Theologie (= Sprechen von Gott) ist die Hoffnung, daf} es bei die-
sem Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleibe, dafl das Un-
recht nicht das letzte Wort sein mége“ (Horkheimer).

Ist dies vielleicht die heutige Form der ,negativen Theologie®, die sich scheut,
von Gott iiberhaupt zu sprechen, und doch unentwegt sich ausstreckt nach ihm?

In solchem Schmerz, der sich von keinem Ding der Welt trdsten 1df3t, kénnte
der abgewandte Gott den Menschen beriihren.



Einiibung und Weisung 73

5. Fragen: Wie spreche ich von Gott? Wie spreche ich mit ihm im Gebet? Wie
helfe ich anderen, sich auf den Weg zu ihm zu machen? . ..

Grenze des Menschen

Damals rief ich den Herrn um Gnade fir mich an: Gott, mein Herr!
Du hast angefangen, deinen Knecht deine Macht und deine starke
Hand schauen zu lassen. Welcher Gott im Himmel oder auf der Erde
hat etwas vollbracht, was deinen Taten und deinen Siegen vergleich-
bar wire? Bitte, 1al mich hiniiberziehen! Lafl mich das préchtige
Land jenseits des Jordan schauen, dieses prachtige Bergland und
den Libanon! Doch euretwegen ziirnte mir der Herr und erhorte
mich nicht. Der Herr sagte zn mir: Genug! Hor auf, mir diese Sache
weiter vorzutragen! Steig auf den Gipfel des Pisga, richte die Augen
nach Westen, nach Norden, nach Siiden und nach Osten und schan
bintiber! Doch hiniiberziehen iiber den Jordan hier wirst du nicht.

(Dtn 3, 23-27)

Im Vorausgehenden wird berichtet von den letzten Vorbereitungen zur Erobe-
rung des westjordanischen Landes. Da duflert Mose die Bitte, auch selbst mitzie-
hen zu diirfen. Die Bitte wird abgeschlagen. Die Begriindung ist anders als in
Num 20. Dort war von einer Schuld des Mose die Rede, hier heifit es: Gott war
erziirnt auf mich euretwegen. Taucht hier am Ende der Mose-Erzidhlung die Ge-
stalt dessen auf, der stellvertretend fiir sein Volk leidet?

1. Mose stofit hier an die dufierste Grenze seines Lebens. Die Erfiillung dessen ist
in Sicht, wozu er gerufen worden ist, wofiir er mit Gott und dem Volk gestritten
hat, wofiir er gelitten hat. Er darf diese Erfiilllung — das Land der Verheiflung
und der Ruhe — sehen, in Besitz nehmen darf er es nicht.

(Israel hat spiter den Pentateuch [die fiinf Biicher ,Mose“] an dieser Stelle
abgebrochen, obwohl der Bogen der Erzihlung sicher urspriinglich bis zur Land-
nahme reichte — getreu der alten Verheiflung. Es erkannte in der Situation des
Mose seine eigene: noch immer vor dem Land!)

Die Erfahrung solcher Grenze kann zur tiefsten Gefdhrdung des Lebens wer-
den.

Diese Grenze gibt es auch in unserem Leben — in unterschiedlicher Gestalt:

— eine berufliche Aufgabe, die wir uns gestellt haben — kurz bevor wir den letzten
Schritt tun wollen, tritt etwas ein, was uns fiir immer an der Erfiillung hindert:
eine Krankheit, ein personliches Versagen, die Notwendigkeit, abzutreten und
cinem anderen die Dinge zu iibergeben .. .

— eine Erwartung an uns selbst, an die innere Vollendung des Bildes, das wir
von uns haben — wir kommen an eine Stelle, die uns zeigt, dafl wir den letzten
Schritt nicht tun kénnen.

Die Gefahr dieses Augenblickes ist die Bitterkeit. Die Enttduschung kann alles
Leben und alle Freude abschniiren. Das vergangene Leben kann zur unniitzen
Last werden — ohne Sinn und Verheiflung, denn alle Zukunft scheint abgeschnit-
ten.



Literaturbericht 74

2. Die Bibel sagt uns nichts iiber die Reaktion des Mose auf diese Absage Gottes.
Die Tatsache, daf} er seinen Dienst weitertut und unentwegt dem Volk den Weg
dieses Gottes zeigt, gibt uns das Recht anzunehmen, daf er nicht in die Leere der
Bitterkeit gefallen ist.

Dennoch liegt iber der Szene, die diese Verse beschreiben, unverkennbar
Trauer. Trauer — nicht als Zeichen miider und stumpfer Ergebenheit, sondern
dessen, was wir vielleicht ,reife Resignation® nennen kénnen.

Es ist die Haltung, die den ganzen Einsatz gewagt hat im Blick auf das Ziel,
und dennoch das Bewufitsein der Grenze nie verloren hat — der Grenze, die in
all unserem Tun anwesend ist (nicht nur am duflersten Ende). Die Haltung jenes
Knechtes, von dem Jesus einmal spricht: , Wenn ihr alles getan habt, was euch
aufgetragen ist, dann sagt: Wir sind unniitze Knechte: wir haben nur getan, was
wir zu tun schuldig waren® (Lk 17, 10).

Hier wird ein letzter Verzicht sichtbar, der Verzicht auf mich selbst, auf die
Frucht meines Werkes, die ich selbst bescheiden-stolz einfahren modute in die
Scheune Gottes. Dieser Verzicht kommt unausweichlich auf uns zu. Aber er kommt
nicht wie ein blindes Schicksal, sondern wie eine Frage an uns: Begreife ich den
Augenblick dieses Verzichts als den Bankrott des Lebens, oder als den Augen-
blick, in dem ich dies bruchstiickhafte Leben dem iiberlasse, dem ich die Vollen-
dung zutraue?

3. Fragen: Wo erfahre ich Grenzen in meinem Leben? Wie begegne ich solchen
Erfahrungen? Wo ist es mir einmal gelungen, eine erfahrene Grenze innerlich
anzunehmen und vielleicht sogar fruchtbar zu machen? Kénnte das eine Einiibung
sein in die letzte Grenzilberwindung? Klaus Grive MSC

LITERATURBERICHT

Die transzendentale Verwiesenheit des Menschen
auf die geschichtlich ergangene christliche Offenbarung
Karl Rahner, den wahrscheinlich bedeutendsten Anreger der heutigen katholi-

schen Theologie, bewegt bei seinem neuen philosophisch-theologischen Entwurf!
ein liberaus wichtiges Anliegen; dafiir prigt er die Formel: erste Reflexionsstufe.

! Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums. Freiburg, Her-
der 1976. 448 S., Leinen, DM 88,—.





