
Das Geschenk von Ostern 
in der Erfahrung unserer Zeit 

Friedrich Wulf SJ, München 

Wie soll das Ostergeheimnis den Christen von heute verkündigt werden? 
Worauf könnte oder müßte wohl der Schwerpunkt der Osterpredigt lie- 
gen, soll das Geheimnis des Festes aller Feste in unserer Zeit zur Erfah- 
rung kommen, den vielen Zweifelnden und Resignierten zum Anruf wer- 
den, ihnen in ihren Fragen und Nöten eine Hilfe sein, sie mit neuer Hoff- 
nung, mit Zuversicht und Freude erfüllen? Die offizielle Botschaft der 
Kirche, die Liturgie der Ostertage versetzt uns zunächst einmal - schon 
aufgrund der biblischen Lesungen - in die Situation der ersten Jünger. 
Danach gipfelt die Ostererfahrung in dem einzigen Ausruf der Freude: 
Der Herr lebt und ist dem Simon erschienen, er hat sich auch uns gezeigt, 
wir haben mit ihm gegessen und getrunken; den sie gekreuzigt haben, den 
hat Gott wiedererweckt und ihm Anteil gegeben an seiner Herrlichkeit. - 
Und noch eine andere Erfahrung wird in den österlichen Texten der 
Liturgie heraufbeschworen; man könnte sie die urgemeindliche Oster- 
erfahrung nennen, wie sie in der Verkündigung der Apostel aufscheint: Der 
Herr wird wiederkommen, und wir alle, die an ihn glauben, werden mit 
ihm zu einem neuen, zum ewigen Leben, zur Teilnahme an seiner Herr- 
lichkeit gelangen. Dahin geht deshalb die Sehnsucht und das Verlangen 
der ersten Christen: Komm Herr Jesus, komme bald! 

Sind uns aber nicht beide Weisen der Ostererfahrung, wie sie hier ge- 
schildert werden, verwehrt oder jedenfalls entrückt und in die Ferne ent- 
schwunden? Wir haben Jesus dem Leibe nach nicht gekannt, sind nicht 
Zeugen gewesen seines machtvollen Wortes und seiner staunenerregenden 
Taten, können uns nicht so seine Freunde nennen, wie die Jünger, die ihre 
Heimat verlassen hatten, ihm gefolgt waren, Leben und Schicksal mit ihm 
teilten, haben darum auch nicht den Schrecken, das Entsetzen, die Ver- 
zweiflung, den Schmerz und die Trauer, dazu die eigene Feigheit und 
Ohnmacht so erfahren wie sie, als man ihn gefangennahm, zum Tod ver- 
urteilte und ans Kreuz schlug, an dem er sein Leben qualvoll beendete. Nur 
aus solchem Erleben aber ist die jubelnde Freude der Jünger am Ostertag, 
in der Begegnung mit ihrem zu neuem, wunderbarem Leben erweckten 
Herrn zu verstehen. Haben wir Gleiches erlebt? 

Ähnliches läßt sich vom Harren der Urgemeinden auf den Tag der 
Wiederkunft sagen. Dieses Harren war aus der Naherwartung geboren 
und eben darum so drängend. Man glaubte sich dabei auf Herrenworte 



Friedrich Wulf 82 

berufen zu können: Die gegenwärtige Zeit ist im Vergehen begriffen und 
läuft auf ihr Ende zu; nur noch eine kurze Zeit und der Tag der herein- 
brechenden Gottesherrschaft ist da, einige aus den Gemeinden werden 
ihn noch erleben. So oder ähnlich kann man es in den (vor allem älteren) 
Apostelbriefen lesen. Später hatte man Mühe, die Verzögerung des Endes 
verständlich zu machen, bis man schließlich zu der Einsicht kam, daß nie- 
mand den Tag und die Stunde kennt. Dabei blieb es. Die Osterbotschaft 
der Überlieferung lautet fortan: Der Auferstandene ist der Garant der 
künftigen, allgemeinen Auferstehung, am Ende der Tage, das Gott allein 
bestimmt. Ein großer Trost für die Glaubenden in aller Not und jeglichem 
Leid. Jahrhunderte lang hat man davon gelebt. Der Glaube an die Auf- 
erstehung der Toten gab dem menschlichen Dasein einen Sinn, wie immer 
es verlief. Wird man das heute noch so einfach sagen können? Schwerlich, 
auch wenn manche Theologen unserer Zeit Gericht und Auferstehung 
mit dem Tod des Einzelnen zusammenfallen lassen und damit das end- 
gültige Leben für die im Glauben Dahingeschiedenen gleichsam voraus- 
ziehen. Der Tod und das, was darauf folgt, nehmen im Leben des Christen 
nicht mehr jene beherrschende Rolle ein, die sie früher einmal hatten, 
oft genug selbst dort nicht mehr, wo das spürbare Altern, das Ende des 
Lebens anzuzeigen beginnt. Sind es die irdischen Aufgaben, die den 
Menschen stärker als in vergangenen Zeiten in Anspruch nehmen, ist es die 
Faszination der immer verfügbarer und verlockender gemachten Welt, ist 
es der vom medizinischen Fortschritt geförderte unbeugsamere Lebens- 
wille, die den Gedanken an Tod und Auferstehung verdrängen? Auf 
jeden Fall ist das •Komm Herr Jesus, komme bald" nicht mehr das Gebet 
unserer Epoche, ein Gebet, das die Sehnsucht und das Verlangen der Chri- 
sten von heute in typischer Weise zum Ausdruck brächte. Was also ist zu 
tun, um dem Ostergeheimnis jene zentrale Stelle im Leben des Glauben- 
den zurückzugewinnen, die ihm darin zukommt, will man im Ernst noch 
von christlichem Glauben sprechen? 

Von dieser Frage her, die nicht nur das Ostergeheimnis, sondern das 
ganze Christusgeheimnis betrifft, hat man bereits seit längerem das •Schon" 
der Erlösung und Befreiung durch Christi Heilstat, das •Hier und Jetzt" 
der hereinbrechenden Gottesherrschaft stärker betont als das •Noch- 
Nicht", das Noch-Ausstehen des Endgültigen. In der bleibenden Span- 
nung zwischen der präsentischen und der futurischen Eschatologie liegt 
heute der Akzent auf der ersteren, johanneisch gesprochen, daß wir schon 
•vom Tode zum Leben hinübergegangen" sind, und paulinisch - im Hin- 
blick auf unser Thema -, daß wir schon •mit Christus gestorben" sind •und 
auferweckt" wurden. Aber diese biblischen Aussagen dürfen nicht nur 
von einem einmaligen Ereignis, etwa der Taufe her verstanden werden, 



Das Geschenk von Ostern in der Erfahrung unserer Zeit 83 

anders als Christi Tod und Auferstehung, die als einmaliges geschichtliches 
Ereignis schon Endgültigkeitscharakter haben, ewige Geltung besitzen. 
Sie wollen vielmehr einen Prozeß anstoßen, den Prozeß des Glaubens, der 
keine Unterbrechung leidet, kein Ende kennt, sondern immer wieder von 
neuem zu Konsequenzen herausfordert in den Taten des Lebens. Wenn 
es allerdings Kol 3, 1 uneingeschränkt heißt: •Ihr seid mit Christus auf- 
erweckt; darum strebt nach dem, was im Himmel ist, wo Christus zur 
Rechten Gottes sitzt", so könnte das mißverstanden werden, in dem Sinn, 
als sei das Auferwecktsein-mit-Christus schon eine unumstößliche Tat- 
sache. Das aber ist es nicht. Wird es doch immer wieder bedroht von der 
Pilgerschaft dieses Lebens, vom Zurückfallen in die Alte Welt, die im 
Argen liegt und vom Bösen beherrscht wird, bedroht von der ständigen 
Neigung des Menschen, sich auf sich selbst zu stellen und sich im Hiesigen 
festzumachen, nur das Seinige zu suchen. Auferweckung mit Christus hat 
nur dort ihren Ort, wo sie aus dem Tode kommt, aus dem Tod des Alten 
Menschen, aus dem Mitsterben und Mitgekreuzigtsein mit Christus. Wo 
das aber im konkreten Gang des Lebens erfahren wird, wo Sterben und 
Tod des Herrn im eigenen Sterben immer wieder nachvollzogen werden, 
da kann die Freude der Jünger am Ostertag auch im Herzen des Glauben- 
den wieder Raum gewinnen, immer wieder neu und ursprünglich aufbre- 
chen, als wäre einer dabei gewesen. 

Im Grunde ist es hier wie dort das gleiche: Wo die Not, die Vergebiich- 
keit, die Einsamkeit, die Verlassenheit, die Angst mit Christus durchge- 
standen wurde, wo einer glaubend sich in die Dunkelheit des undurch- 
dringlichen Geheimnisses Gottes mit Christus fallen ließ, da beginnt schon 
- vielleicht unterhalb der faßbaren Bewußtseinsschwelle - das Osterlicht 
aufzuleuchten, da kann das Wiedererkennen des Gekreuzigten als des zu 
neuem Leben Erweckten sich in völlig überraschender Weise ereignen 
und eine Freude ohnegleichen auslösen. In diesem Sinn kann man D. 
Sölle's bekanntes Wort variieren: Auferstehung Christi heißt in existen- 
tieller Tiefe für den Glaubenden, daß der Gekreuzigte und Gestorbene 
als der zu neuem Leben Erweckte im Herzen des Glaubenden auf-geht. 
Auf der Hinführung zu solcher Erfahrung läge wohl der erste Schwer- 
punkt heutiger Osterverkündigung. 

Dazu kommt aber noch ein zweiter: Das Ostergeheimnis gilt nicht nur 
dem Einzelmenschen, sondern betrifft wesentlich die Menschheit im gan- 
zen. Wenn das entscheidende Ostergeschenk, wie die Auferstehungsbe- 
richte der Evangelisten zeigen, Friede und Versöhnung sind, dann ist da- 
mit zwar primär die Versöhnung der Menschen mit Gott gemeint, aber eben 
diese Versöhnung - die Befreiung von Sünde und Schuld - ist nicht voll- 
ziehbar ohne die Versöhnung der Menschen untereinander. Darum kann 



Friedrich Wulf 84 

auch die Kirche als sakramentale Vergegenwärtigung des Christusgeheim- 
nisses nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil immer nur •Zeichen und 
Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der 
ganzen Menschheit" sein (L.G. 1). Eines ist vom anderen nicht zu trennen. 

Das kommt in den österlichen Erscheinungen des Herrn in nicht zu 
übersehender Weise zum Ausdruck. Schon in der Todeshingabe Jesu am 
Kreuz, die in die Annahme des Sohnes durch den Vater und in die Auf- 
erweckung des •Erstgeborenen von vielen Brüdern" einmündet, also Frie- 
den stiftet und den Abbruch des Gottesreiches heraufführt, wird der 
Beginn einer neuen Gemeinschaft zeichenhaft deutlich: zu den Anhängern 
Jesu gesellen sich nach den Evangelisten Ungläubige und Sünder und 
viel Volk. Was hier zum Vorschein kommt, war schon im Abendmahlsaal 
grundgelegt: die Gemeinschaft der Glaubenden und Liebenden, deren 
Mitte und Einheit Christus ist, der Versöhner, der alle Wände, die Men- 
schen voneinander trennen, niedergerissen hat. Kein Wunder darum, daß 
alle Begegnungen mit dem auferstandenen Herrn, wenn man einmal von 
den Einzelerscheinungen vor Simon Petrus und Maria von Magdala ab- 
sieht, sich in der neuen Gemeinschaft des Gottesreiches und fast immer 
beim Mahl, dem Zeichen brüderlicher Einheit und Liebe, ereignen. 

In Jesus, dem Versöhner und Friedensstifter hat Gott sich selber den 
Menschen mitgeteilt, sie zuerst, umsonst geliebt, als sie noch Sünder wa- 
ren. Mit dieser Liebe, dem Geschenk des Ostertages, wird nun auch der 
Mensch, der Glaubende, befähigt und instandgesetzt, brüderliche und 
schwesterliche Gemeinschaft zu gründen und in ihrer ständigen Bedroht- 
heit durchzuhalten. Das zu wissen, ist gerade heute für Christen von so 
großer Bedeutung, wo das Zusammenleben und -arbeiten, auch dort, wo 
man sich unter dem Glauben in freier Gemeinschaft gefunden hat • in der 
Ehe, in geistlichen Gemeinschaften, in Gruppen und Fraternitäten -, um so 
vieles schwerer geworden ist. Wenn man nun nach dem, was hier ausgeführt 
wurde, sagen muß, daß ein lebendiger Osterglaube, der Glaube an den 
unter uns weilenden auferstandenen Herrn, die Voraussetzung dafür ist, 
daß unter den Bedingungen des Menschen, so wie er sich vorfindet, sowie 
unter den Bedingungen der heutigen Zeit mit ihren psycho-soziologischen 
Gegebenheiten und Belastungen überhaupt brüderliche Gemeinschaft, 
Jüngergemeinde mit ihrem Einander-Tragen-und-Ertragen, ihrem Ein- 
ander-Raum-Geben, Füreinander-Da-Sein zustande kommt und bei allen 
Konflikten immer wieder versucht wird, ohne aufzugeben, dann gilt auch 
umgekehrt: Wo solche Gemeinschaft unter Glaubenden gelingt, da wird 
man zu der Erfahrung kommen: hier ist der Herr anwesend, hier geschieht 
Begegnung mit dem Auferstandenen, hier wird ein Stück von dem Wirk- 
lichkeit, was vom Kreis der Zwölf in den Osterberichten geschildert wird, 



Von der Trauer und von der Freude des Christen 85 

hier erneuert sich das Modell der urgemeindlichen Vorstellungen von 
christlicher Gemeinschaft, hier senkt sich der Geist in pfingstlicher Macht 

auf die Jüngergemeinde herab. 
Damit ist nun aber der Ort angegeben, den Ostern für uns heute ein- 

nehmen müßte, die epochale Weise, in der sich Ostern für uns ereignen 
könnte und sollte. Ostererfahrung gibt es für uns, soll sie keine Täuschung 
sein, im tiefsten nur in der Gemeinschaft der Glaubenden und Liebenden, 
dort, wo der Glaube gemeinsam bekannt wird und die Liebe das Band 
ist, das zusammenhält, dort, wo der Herr als der Lebendige, Versöhnende, 
Vergebende und Einende gegenwärtig gewußt ist. •Der Herr ist erstan- 
den" heißt dann existentiell: Er ist in die Gemeinschaft hinein erstanden. 
Niemand sieht Ihn ohne den anderen; alle aber sehen nicht mehr sich 
selbst, sondern nur noch Ihn. Hier würde dann für uns Heutige wieder 
jene Freude der Jünger erfahrbar, von der in den Evangelien die Rede 
ist, wenn der Herr plötzlich in ihre Mitte tritt! Auch dahin müßte die 
Osterbotschaft in unserer Zeit die Menschen führen. 

Von der Freude des Fisches, im Netz gefangen zu sein 

oder von der Trauer und von der Freude des Christen 

Bernardin Sdiellenberger OCSO, Abtei Mariawald (Eifel) 

Unlängst war in einem amerikanischen Magazin zu lesen, ein Pfarrer in 
den USA habe alle Bilder des Gekreuzigten aus seiner Kirche entfernt 
und durch Darstellungen des Auferstandenen ersetzt. Er habe seiner Ge- 
meinde erläutert, es sei an der Zeit, daß wir Christen unseren Osterglauben 
stärker in den Mittelpunkt stellen und nicht mehr so viel von Kreuz und 
Leid, sondern mehr von der Freude der Erlösten sprechen. 

Es ist kaum anzunehmen, daß dieser ikonografische Bruch mit einer zwei- 
tausend] ährigen Tradition Schule machen wird, aber das Anliegen und 
die Aktion dieses Geistlichen sind es wert, gründlicher bedacht zu werden. 
Bei näherem Zusehen zeigt sich nämlich, daß sie symptomatisch für ein 
Unbehagen der heutigen Christen mit sich selbst und ihrem Glauben sind. 
Das provozierende, ironische und, wie ich zeigen möchte, verführerische 




