Von der Trauer und von der Freude des Christen 85

hier erneuert sich das Modell der urgemeindlichen Vorstellungen von
christlicher Gemeinschaft, hier senkt sich der Geist in pfingstlicher Macht
auf die Jiingergemeinde herab.

Damit ist nun aber der Ort angegeben, den Ostern fiir uns heute ein-
nehmen miifite, die epochale Weise, in der sich Ostern fiir uns ereignen
kénnte und sollte. Ostererfahrung gibt es fiir uns, soll sie keine Tauschung
sein, im tiefsten nur in der Gemeinschaft der Glaubenden und Liebenden,
dort, wo der Glaube gemeinsam bekannt wird und die Liebe das Band
ist, das zusammenhilt, dort, wo der Herr als der Lebendige, Versohnende,
Vergebende und Einende gegenwirtig gewufit ist. ,Der Herr ist erstan-
den® heift dann existentiell: Er ist in die Gemeinschaft hinein erstanden.
Niemand sieht Thn ohne den anderen; alle aber sehen nicht mehr sich
selbst, sondern nur noch Ihn. Hier wiirde dann fiir uns Heutige wieder
jene Freude der Jinger erfahrbar, von der in den Evangelien die Rede
ist, wenn der Herr plétzlich in ihre Mitte tritt! Auch dahin mifite die
Osterbotschaft in unserer Zeit die Menschen fiihren.

Von der Freude des Fisches, im Netz gefangen zu sein

oder von der Trauer und von der Freude des Christen

Bernardin Schellenberger OCSO, Abtei Mariawald (Eifel)

Unléngst war in einem amerikanischen Magazin zu lesen, ein Pfarrer in
den USA habe alle Bilder des Gekreuzigten aus seiner Kirche entfernt
und durch Darstellungen des Auferstandenen ersetzt. Er habe seiner Ge-
meinde erliutert, es sei an der Zeit, dafl wir Christen unseren Osterglauben
stirker in den Mittelpunkt stellen und nicht mehr so viel von Kreuz und
Leid, sondern mehr von der Freude der Erlosten sprechen.

Es ist kaum anzunehmen, daf} dieser ikonografische Bruch mit einer zwei-
tausendjihrigen Tradition Schule machen wird, aber das Anliegen und
die Aktion dieses Geistlichen sind es wert, griindlicher bedacht zu werden.
Bei niherem Zusehen zeigt sich ndmlich, dafl sie symptomatisch fiir ein
Unbchagen der heutigen Christen mit sich selbst und ihrem Glauben sind.
Das provozierende, ironische und, wie ich zeigen mochte, verfilhrerische



Bernardin Schellenberger 86

Wort Nietzsches: ,Erloster miifiten sie mir aussehen, die Erlosten! beun-
ruhigt die Christenheit, seit es formuliert worden ist. ,Sie miissen erléster
dreinschauen!®, ermahnt die Ordensoberin ihre Mitschwester, die mit
trauriger Miene im Flur daherkommt. ,Ihr solltet Menschen der Freude
sein!“, predigt der Pfarrer dem miihselig und beladen aussehenden Kir-
chenvolk vom Ambo her. , Wir miissen mehr Freude und Frohsinn pfle-
gen®, sagt sich der Kaplan und plant den nichsten Tanzabend fiir die
Jugend im Gemeindesaal, weil er sie damit noch am ehesten versammeln
kann. Und die Anhidnger der Charismatischen Erneuerung machen es uns
praktisch vor, wie schwungvoll und froh ein geisterfiilltes Christentum
aussehen kann. Die Freude, die Begeisterung, die Erfahrung des Erlost-
seins: das wird vom Christen heute erwartet, wenn er glaubwirdig wirken
soll. Und er erwartet es von sich selbst. In allen christlichen Zeitschriften
kehrt das Thema seit einigen Jahren in auffallender Haufigkeit wieder:
wir Christen miissen die Freude neu entdecken, wollen wir nicht unsere
Frohe Botschaft Liigen strafen und zur Unwirksamkeit verurteilen.

Ist es aber wirklich so eindeutig ausgemacht, dal jeder Christ, der enga-
giert aus dem Glauben lebt, vor Freude strahlen kann, ja muf3? Ist und
bleibt nicht doch das Symbol des Christentums das Kreuz, das Bild des ans
Kreuz genagelten Erlosers, und nicht ein heiter lachelnder Buddha? Wurde
nicht Maria, das leuchtendste Vorbild der Glaubenden, dieser Mensch, der
Gott doch wahrhaftig, ja leibhaftig ,erfafit” hat, in der christlichen Kunst
jahrhundertelang mit Vorliebe als die Pieta, die Schmerzensmutter dar-
gestellt?

Es gibt die Traurigkeit der lauen, miiden, halbherzigen Christen, die nicht
aus der Freiheit der S6hne Gottes, sondern als verdrossene, mehr oder
weniger gottergebene Knechte leben. Und diese Traurigkeit ist tatsdchlich
von Ubel. Sie rithrt aus einem Mangel an Glauben, an Konsequenz, an
Tiefe; sie ist das Zeichen eines bekiimmerten, engen, selbstsiichtigen Her-
zens. Eines Herzens, das nur seine eigenen beschrankten Méglichkeiten im
Blick hat und deshalb verzagt, statt an Gottes unendliche Méglichkeiten zu
glauben und zuversichtlich zu sein. Doch ist {iber diese Traurigkeit — die
Alten nannten sie die ,acedia“ —in allen Jahrhunderten und auch in jiing-
ster Zeit vieles und Ausgezeichnetes geschrieben worden. Hier soll jetzt von
einer anderen Art Trauer des Christen die Rede sein: von der Trauer
dessen, der das Wagnis des Glaubens unternimmt; vom Schmerz und
Leid dessen, der sich auf die Nachfolge Christi eingelassen hat. Es soll zu
zeigen versucht werden, dafl die These, lebendiger Glaube und sicht-
liches Frohsein gehorten zusammen, nicht in dem naiven Sinne stimmt, in
dem sie hiufig vorgetragen wird. Wie sie behauptet oder unbedacht
vorausgesetzt wird, ist sie unrealistisch und dazu angetan, manchen ernst-



Von der Trauer und von der Freude des Christen 87

haften Christen eher Verzweiflung als Mut einzufléfen. Sie sehen sich in
die zwiespiltige Rolle des Clowns gedrangt, der nach auflen Freude und
Frohsinn verbreiten soll, ganz gleich, wie es in seinem Herzen aussehen
mag. Und wenn sie diesem Gedringtwerden nachgeben, entsteht ein frohes,
christliches Theater und eine sentimentale Stimmung, aber keine authen-
tische christliche Existenz. Wir miissen das Faktum wahrhaben, daf} viele
Christen keine gelosten und duferlich frohen Menschen sind, und gerade
auch solche Christen nicht, die sich tief auf ihren Glauben einlassen. Das
zu akzeptieren, fallt uns schwer. Denn welchen Sinn soll ein Glaube haben,
der nicht ein greifbar positives Ergebnis zeitigt?

Wir sind es aus den Naturwissenschaften gewohnt, die Wahrheit und
Richtigkeit eines Prozesses durch das experimentelle Verfahren aufzeigen
zu kénnen; und wir neigen dazu, diese Methode auch auf den Bereich des
geistlichen Lebens zu transponieren: unter den und den Bedingungen mufl
sich in angemessener Zeit ein bestimmtes Ergebnis einstellen. Setzen wir
also zum Beispiel einen echten Glauben und ein gesundes menschliches
Empfinden voraus, dann miifite ein froher, ausgeglichener Mensch oder
eine ,transzendente Erfahrung® oder jedenfalls irgendein registrierbares
positives Resultat herauskommen. Ergibt sich dieses Resultat nicht, so
sind die Primissen nicht in Ordnung: entweder ist der Glaube mangel-
haft oder der Mensch hat eine mehr oder weniger groffe Neurose. Wer
bei sich selbst nach der Fehlerquelle des Experiments forscht, wird freilich
am ehesten seinen ausgesprochen ungiinstigen Laboratoriumsbedingun-
gen die Schuld zuschieben: seiner Umgebung und seinen widrigen Lebens-
verhaltnissen.

Leider gibt es aber im Bereich des Glaubens kein solch untriigliches Ver-
fahren und Beweisen. Das ist unsere Schwierigkeit, zumal uns heutzutage
6stliche Religionen und Meditationsformen scheinbar effizientere Metho-
den licfern, um rasch und sicher eine ausgeglichene Psyche und tiefe ,Er-
fahrungen® zu erwerben; und wir mdchten gern etwas Adiquates bicten
kénnen. Wer auch nur ein wenig ,Iranszendentale Meditation® treibt,
kann die schlagartig positiven Auswirkungen auf seine Gehirnstrome und
sein Nervensystem am Mefgerit ablesen. Fir unseren Glauben hitten
wir gern etwas Entsprechendes.

Aber wer sich auf unseren Gott einlifit, der 1ait sich auf ein Abenteuer
mit unabsehbaren Folgen ein, und man kann nicht vorausberechnen, wie
das Endresultat aussehen wird — zumindest nicht, wie es in diesem Leben
aussehen wird.

Hans Urs von Balthasar hat unlingst einen fiir unser Thema sehr hilf-
reichen Aufsatz zur Charakterisierung der ,Eigenart christlicher Mystik®
versffentlicht (in: Beierwaltes - v. Balthasar-Haas, Grundfragen der My-



Bernardin Schellenberger 88

stik, Einsiedeln 1974, 57 ff). Er sagt darin unter anderem: Auf dem Weg
des Glaubensgehorsams nach dem Vorbild Christi gilt ,die entscheidende
Maxime, daf nicht die Erfahrung einer Einigung mit Gott den Mafistab
der Vollkommenheit darstellt, sondern der Gehorsam, der auch in der Er-
fahrung der Gottverlassenheit mit Gott genauso eng verbunden sein kann
wie in der erfahrenen Einigung. Wahrend der synoptische Jesus am Kreuz
den Schrei des Verlassenen ausstoflt, sagt der johanneische: ,Siehe, es
kommt die Stunde, und sie ist schon da, wo ... ihr mich alle allein lafit.
Aber auch dann bin ich nicht allein, denn der Vater ist mit mir‘ (Jo 16, 32).
In der Verlassenheit genauso mit mir wie in der gefithlten Einigung. So-
mit wird dem auf dem Weg seines Meisters schreitenden Christen keinerlei
unmittelbare (mystische) Gotteserfahrung verheifien; der Knecht soll ja
zufrieden sein, wenn es ihm geht wie seinem Meister (Mt 10, 25), viel eher
— als Endpunkt seiner irdischen Laufbahn ~ eine Konfigurierung an den
gekreuzigten Herrn (so die Verheiflung an Petrus: Jo 21,18f) ... Die
Kirche und in ihr der Christ (ist) dem gesamten Schicksal Christi gleich-
gestaltet: mitgekreuzigt, mitbegraben, mitauferstanden, mitaufgefahren —
nach den Worten Pauli. Wann mehr der eine, wann mehr der andere
Aspekt der Gleichgestaltung im Leben eines Christen oder der Kirche im
ganzen hervortreten soll, liegt nicht in menschlichem Ermessen, sondern im
alleinigen Verfiigen des viterlichen Willens, dem es einzig zukommt, ,Zeit
und Stunde zu wissen‘, damit auch die Dauer von Zeit und Stunden, zum
Beispiel die Dauer einer Epoche der inneren Verfinsterung® (S. 59/60).

Postuliert man nun, ein Christ, der wirklich aus dem Glauben lebt,
miisse ein froher Christ sein, so unterstellt man allzu unbedacht, nur die
Erfahrung der Osterfreude sei eine authentische, reife Glaubenserfahrung.
Und das ist einseitig und unrealistisch. Hans Urs von Balthasar sagt, ,die
Vorstellung, die in manchen Klostern des Karmel noch unlédngst herrschte,
eine wahrhaft vollkommene Seele miifite in einer Ekstase der Liebe ster-
ben®, sei falsch. ,,Gerade vom Kreuz aus erscheint es zumindest als ebenso
angemessen, daf} sie — wie die Priorin in Bernanos’ ,Dialogue des Carmé-
lites — in einer grafllichen, fiirr die Umgebung ganz ,unerbaulichen’ Ekstase
der Angst stirbt . .. Nie hat ein Christ das Kreuz hinter sich; nie kann er
wissen, ob Gott ihn nicht in die Dunkle Nacht zurlicktauchen will . .. Das
sprechendste Bild der kleinen Therese ist der ,Spielball’, der der Mensch
fiir das Jesuskind sein méchte, den es werfen, ans Herz driicken, aber auch
durchlochern oder ganz einfach liegen lassen kann® (S. 61).

Man kann also nicht einseitig die ,frohen“ Heiligen, wie Philipp Neri
oder Don Bosco, zum Inbegriff christlicher Heiligkeit und Glaubwiirdigkeit
machen — oder sich ein willkiirliches Bild von den Heiligen machen. Wie
vollkommen falsch und historisch unrichtig ist zum Beispiel das Klischee



Von der Trauer und von der Freude des Christen 89

des Tierfreundes und Bruders Immerfroh, mit dem man die Gestalt des
Franz von Assisi iiberdeckt hat! Man braucht damit nur einmal die Ge-
sichtsziige des Heiligen auf den frithen Portrats in Subiaco und Assisi zu
vergleichen, um zu spiiren, welche Kluft ihn von allen Predigern franziska-
nischer Daseinsfreude und Unbekiimmertheit trennt. Er gleicht da eher
den ernsten Heiligen der Ikonen und dem abgehirmten Bruder Klaus.

Die allen sichtbare, alle ansteckende Freude ist ein Charisma, eine Gna-
dengabe Gottes. Es gibt Menschen, denen sie geschenkt wird. Aber Jesus
hat auch solche unter seinen Jiingern, die jetzt trauern und weinen, und er
nennt sie selig, weil sie einst die Lachenden sein werden (Mt 5, 4; par Lk
6,21). Und die Alten wufiten von der ,Gabe der Trénen®, von der ,,Zer-
knirschung des Herzens“. Benedikt wiinscht, dafl seine Monche ,stets mit
gesenktem Kopf* gehen (Regel Kap. 7, 63) und das Lachen meiden sollen
(Kap. 6, 8). Man darf das nicht zu vordergriindig verstehen, als Verpflich-
tung zur Tritbseligkeit und zum trostlosen Dahintrotten, sondern es kann
Ausdruck einer Berufung zum Mit-Leiden an der Not und Unvollkom-
menheit der Welt sein, einer Seelenverfassung, wie sie z. B. Reinhold
Schneider in seinem , Winter in Wien“ aufgezeichnet hat. Gott kann einen
Menschen, der sich restlos ihm ausliefert, in einen Abgrund von Leid
und Not stiirzen, und dann versagen alle Spriiche von der Glaubensfreude,
ja sie konnen die Not dieses Menschen noch qualvoll steigern, indem sie
ihm den Stachel des Zweifels an der Echtheit seines Glaubens ins Fleisch
bohren.

BeecinfluRlt von einer langen eigenen Tradition mit diesem Einschlag
und neuerdings von der Meditationsbewegung, stellen wir uns die geist-
liche und psychologische Verfassung des Menschen allzugern in einem auf
das Individuum beschrinkten Schema vor: wer eine gewisse Reife- und
Priifungszeit im Glaubensleben bestanden hat, miifite eine Art »Durch-
bruch“ erleben, und von da an miifite im Leben dieses Menschen die Er-
fahrung der Freude iiber diejenige von Trauer und Schmerz dominieren.
Aber die Wirklichkeit sieht anders aus. In der geistlichen Entwicklung
eines Christen kann in der Frithzeit die Freude vorherrschen, und je tiefer
er sich auf die Nachfolge Christi einldflt, desto mehr kann das Kreuz auf
ihm lasten. Die Erfahrung des Dunklen und Schweren ist im Leben des
Christen nicht einfach das Mittel und die Phase der Lauterung und Reini-
gung des Individuums, die Schwelle zur persénlichen Erfahrung von Licht
und Freude, sondern sie kann auch sein — und ist sehr oft — die Teilhabe
an der Passion Christi, das Hineingenommensein in das Leiden des Herrn,
das sich in seinen Gliedern bis zum Ende der Geschichte fortsetzt. Gerade
geistlich tiefe, ,fortgeschrittene“ Menschen kénnen besonders stark zu
dieser Teilhabe am Leiden Christi und am Stéhnen und Seufzen der ge-



Bernardin Schellenberger 90

samten Kreatur berufen sein. Christliche Vollendung in diesem irdischen
Leben besteht nicht darin, ein fir allemal durch das Leiden ,durch® zu
sein und dariberzustehen, sondern gerade der Vollkommene wird immer
wieder mit Christus mitten ins Leid hineingeschickt.

Das Wachstum im Glauben steigert die Sensibilitdt des Menschen, und
zwar nach der positiven wie nach der negativen Seite hin. Den Heiligen
werden unendliche Riume der Freude erschlossen, aber sie leiden auch
am schlimmsten an sich und an der Unerlostheit der Welt. Mit der Fahig-
keit zur Vision der kommenden, anbrechenden Herrlichkeit steigert sich
auch die Einsicht in die Tiefe des Abgrunds der Bosheit und Gottwidrig-
keit. Die Waagschalen des Empfindens werden auf beiden Seiten stirker
beladen, und darum ist es nicht ausgemacht, dafl der Balken sich besonders
stark auf die Seite der Freude neigen mufl. Das bringt in das Leben des
Glaubenden eine grofe, oft ungeheure und zuweilen kaum mehr zu ertra-
gende Spannung.

Gemessen an dieser Erfahrung muf sehr vieles, was uns als , christliche
Freude“ angeboten und zur Nachahmung empfohlen wird, als zu leicht be-
funden und als irrefithrend bezeichnet werden. Glaubwiirdiger als die Mit-
glieder einer christlichen Sekte, die mit der Klampfe durchs Krankenhaus
ziehen, geradezu penetrant dank Jesu Liebe ,happy® sind und allen zu-
rufen, sie seien erlost, ist der Mann, der zwar nicht in Jesus lacht, vielleicht
nicht einmal ein Liacheln zustandebringt, aber sein Krebsleiden im Glau-
ben tapfer und unauffillig tragt. Ja, nach Ausweis der Schrift ist der
Glaube des lamentierenden Ijob weit solider als derjenige seiner ,glau-
bensfrohen, neunmalklugen Freunde, denen ganz einfach die Fahigkeit
zu tieferen Empfindungen abgeht. Es ist stark zu bezweifeln, ob das frisch-
fromm-frohlich-freie Christentum, um das wir heutzutage die Sekten zu-
weilen fast heimlich beneiden, imstande sein wird, der Frohen Botschaft
neue Leuchtkraft zu schenken. Geniigt es nicht, daf uns von allen Plakat-
winden und Illustrierten-Titelseiten eine ewig ldchelnde, mitleidlose
Menschenrasse anstrahlt? Der immer frohe Christ konnte leicht zur nichts-
sagenden Variante dieses Klischees werden. Ein Christ, der in letzter An-
teilnahme mit den heutzutage zum Weinen Verurteilten weint, konnte
ihnen eher eine Ahnung der Néahe und des Mit-Leids unseres Gottes schen-
ken als einer, durch dessen allzu unbefangenes Lachen sie sich unverstan-
den, ja ausgelacht vorkommen missen. Vielleicht werden die Historiker
und Theologen in hundert oder zweihundert Jahren, wenn sie unser ge-
samtes Zeitalter aus der Entfernung besser in den Blick nehmen kénnen als
wir, iiber uns sagen, wir Christen im Abendland hitten in der 2. Halfte
des 20. Jahrhunderts zwar viel von der Not und dem Elend der ibrigen
zwei Drittel der Menschheit geredet, und wir hatten auch etliches zur Lin-



Von der Trauer und von der Freude des Christen 91

derung dieser Not gespendet, aber im Grunde sei sie uns nicht zu Herzen
gegangen, sondern fiir unseren Hausgebrauch hitten wir uns eine Theolo-
gie des Spielens, der unbefangenen Daseinsfreude und der Lusterfillung
gebastelt. Und sie werden sich vielleicht verwundert an den Kopf greifen
und fragen, wie es nur méglich war, dafl uns nicht aufgefallen ist, wie sehr
wir die Theologie zur Rechtfertigung unseres bequemen, in Wohlstand
gebetteten Christentums mifibraucht haben.

Fin engagierter Christ ist grundsétzlich nicht froher und nicht trauriger
als ein anderer Mensch, sondern seine Freude und seine Traurigkeit sind
intensiver. Die Schwierigkeit bleibt, dafl man unseren Glauben nicht ein-
deutig beweisen und in seiner Effizienz nicht mit den Methoden der empi-
rischen Sozialforschung messen kann. Unser Leben ist und bleibt ein gutes
Stiick weit ,,mit Christus verborgen in Gott“ (Kol 3, 3).

Ist damit in Abrede gestellt, dafl das Leben des Christen, konsequent
gelebt, normalerweise die ,Friichte des Heiligen Geistes®, Liebe, Freude
und Frieden (Gal 5,22), also doch etwas Erfahrbares, zeitigen miifite?
Natiirlich nicht. Nur diirfen wir diese Friichte nicht auf einer zu oberflich-
lichen Schicht des Lebens erwarten. Es ist herzerfrischend, einem frohen,
geldsten, glaubigen Menschen zu begegnen, der um sich ein Klima des
Optimismus und der Zuversicht verbreitet. Aber wer kann sagen, wie viel
davon er ganz einfach seinem gliicklichen Naturell verdankt, oder einer
unschuldigen Naivitat, die ihm die Konfrontation mit Fragen erspart, von
denen ein anderer, dessen Glaube mindestens genauso tief ist, bedrdngt
wird? Und umgekehrt: Wer kann sagen, wieviel verborgenes Leid und
wieviel unauffillig getragene Einsamkeit und Not dieser nach aufien so
heitere Mensch iiberstanden hat oder insgeheim immer noch zu bestehen
hat? Und noch einmal umgekehrt: Wer kann sagen, ein nach aufien be-
sorgt, ja verspannt und unerldst wirkender Mensch kenne nicht die Freude?
Seine Freude kann sehr verborgen sein. Vielleicht ist sie nur ein verkapsel-
tes Samenkorn unter einer tiefen Schicht von Schmerz und Zweifeln; eine
letzte Gewiflheit, mitten im Finstern, daf) sein Zustand so und nicht anders
sein muf, und daf er so seinen — wenn auch im einzelnen unfaflbaren und
nicht aussprechbaren — Sinn hat. Sie kann in einer Erkenntnis bestehen,
die ganz nackt und blof} ist und nicht bis an das Fithlen und Empfinden
reicht: Die Freude des Fisches, im Netz Gottes gefangen zu sein, und zu-
gleich doch ein Zucken und Sich-Aufbdumen mit allen Fasern seines We-
sens gegen den Tod, der gestorben werden mufl. Dafl ein Mensch, der
diese Art Freude erfihrt, nach auflen sehr viel verspannter wirken kann als
einer, fir den das Glaubensleben eine Art Lebensversicherungsunterneh-
men ist, bei dem man mit relativ geringen Beitrdgen eine letzte Sicherheit
erwerben kann, und der deshalb eitel Ausgeglichenheit und Problemlosig-



Franz-Josef Steinmetz 92

keit ausstrahlt, darf nicht Wunder nehmen; es darf aber auch nicht zu
Fehlschlissen fiihren.

Der Christ kann zu einer sehr intensiven Teilnahme an der Passion
seines Meisters berufen werden, wurde oben dargelegt. Dazu muf freilich
erganzend gesagt werden, daf wir post Christum natum und post Christum
passum et resurrectum nie mehr in jenes abgrundlose einsame Leiden und
Sterben fallen kénnen, in das Christus gestiirzt ist. Seit er in die Holle
hinabgestiegen ist, ist ihre Macht gebrochen und ist er bei seinem Junger
dort; ja, sein Jiinger wird mit ihm um so mehr eins, je tiefer er darin hinein-
getaucht wird. Das ,weifl® und ,erfdhrt* dieser Junger auch. Beide Ver-
ben sind hier in Anfuhrungszeichen gesetzt, weil dieses , Wissen® und
»Erfahren“ sozusagen jenseits unseres Verstandes und unscres Wahrneh-
mens liegen und auf ein letztes, undenk- und unfithlbares Gehaltenblei-
ben reduziert sein kann. Aber diese Art ,Freude®, die in grofle Trauer
eingehiillt sein kann, wird ein solcher Mensch gegen keine andere Freude
eintauschen wollen. Und sie wird fiir jeden anderen in der Umgebung
dieses Menschen, der ein Gespiir dafiir hat, auch wahrnehmbar sein. Doch
braucht man wirklich ein Gespiir dafiir. Auf dem Marktplatz findet man
sie nicht,

Das Ritsel der Schweige-Gebote
im Markus-Evangelium

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main

Viele Jahrhunderte hindurch wurde das Markus-Evangelium nicht sonder-
lich beachtet. Man hat es nur duflerst selten kommentiert. Vermutlich hat
dazu die Ansicht des hi. Augustinus, dal Markus dem Evangelium des
Mattdus gefolgt sei und dieses abgekiirzt habe, nicht wenig beigetragen.
Noch in der bis vor wenigen Jahren vorgeschriebenen sonntiglichen Peri-
kopenordnung wurde Markus recht stiefmiitterlich behandelt; aus seinem
Evangelium hatte man nur zum Osterfest, am Himmelfahrtstag und am
sechsten sowie am elften Sonntag nach Pfingsten vorgelesen. Es blieb also
weitgehend unbekannt.





