
Von der Trauer und von der Freude des Christen 85 

hier erneuert sich das Modell der urgemeindlichen Vorstellungen von 
christlicher Gemeinschaft, hier senkt sich der Geist in pfingstlicher Macht 

auf die Jüngergemeinde herab. 
Damit ist nun aber der Ort angegeben, den Ostern für uns heute ein- 

nehmen müßte, die epochale Weise, in der sich Ostern für uns ereignen 
könnte und sollte. Ostererfahrung gibt es für uns, soll sie keine Täuschung 
sein, im tiefsten nur in der Gemeinschaft der Glaubenden und Liebenden, 
dort, wo der Glaube gemeinsam bekannt wird und die Liebe das Band 
ist, das zusammenhält, dort, wo der Herr als der Lebendige, Versöhnende, 
Vergebende und Einende gegenwärtig gewußt ist. •Der Herr ist erstan- 
den" heißt dann existentiell: Er ist in die Gemeinschaft hinein erstanden. 
Niemand sieht Ihn ohne den anderen; alle aber sehen nicht mehr sich 
selbst, sondern nur noch Ihn. Hier würde dann für uns Heutige wieder 
jene Freude der Jünger erfahrbar, von der in den Evangelien die Rede 
ist, wenn der Herr plötzlich in ihre Mitte tritt! Auch dahin müßte die 
Osterbotschaft in unserer Zeit die Menschen führen. 

Von der Freude des Fisches, im Netz gefangen zu sein 

oder von der Trauer und von der Freude des Christen 

Bernardin Sdiellenberger OCSO, Abtei Mariawald (Eifel) 

Unlängst war in einem amerikanischen Magazin zu lesen, ein Pfarrer in 
den USA habe alle Bilder des Gekreuzigten aus seiner Kirche entfernt 
und durch Darstellungen des Auferstandenen ersetzt. Er habe seiner Ge- 
meinde erläutert, es sei an der Zeit, daß wir Christen unseren Osterglauben 
stärker in den Mittelpunkt stellen und nicht mehr so viel von Kreuz und 
Leid, sondern mehr von der Freude der Erlösten sprechen. 

Es ist kaum anzunehmen, daß dieser ikonografische Bruch mit einer zwei- 
tausend] ährigen Tradition Schule machen wird, aber das Anliegen und 
die Aktion dieses Geistlichen sind es wert, gründlicher bedacht zu werden. 
Bei näherem Zusehen zeigt sich nämlich, daß sie symptomatisch für ein 
Unbehagen der heutigen Christen mit sich selbst und ihrem Glauben sind. 
Das provozierende, ironische und, wie ich zeigen möchte, verführerische 



Bernardin Schellenberger 86 

Wort Nietzsches: •Erlöster müßten sie mir aussehen, die Erlösten!" beun- 
ruhigt die Christenheit, seit es formuliert worden ist. •Sie müssen erlöster 
dreinschauen!", ermahnt die Ordensoberin ihre Mitschwester, die mit 
trauriger Miene im Flur daherkommt. •Ihr solltet Menschen der Freude 
sein!", predigt der Pfarrer dem mühselig und beladen aussehenden Kir- 
chenvolk vom Ambo her. •Wir müssen mehr Freude und Frohsinn pfle- 
gen", sagt sich der Kaplan und plant den nächsten Tanzabend für die 
Jugend im Gemeindesaal, weil er sie damit noch am ehesten versammeln 
kann. Und die Anhänger der Charismatischen Erneuerung machen es uns 
praktisch vor, wie schwungvoll und froh ein geisterfülltes Christentum 
aussehen kann. Die Freude, die Begeisterung, die Erfahrung des Erlöst- 
seins: das wird vom Christen heute erwartet, wenn er glaubwürdig wirken 
soll. Und er erwartet es von sich selbst. In allen christlichen Zeitschriften 
kehrt das Thema seit einigen Jahren in auffallender Häufigkeit wieder: 
wir Christen müssen die Freude neu entdecken, wollen wir nicht unsere 
Frohe Botschaft Lügen strafen und zur Unwirksamkeit verurteilen. 

Ist es aber wirklich so eindeutig ausgemacht, daß jeder Christ, der enga- 
giert aus dem Glauben lebt, vor Freude strahlen kann, ja muß? Ist und 
bleibt nicht doch das Symbol des Christentums das Kreuz, das Bild des ans 
Kreuz genagelten Erlösers, und nicht ein heiter lächelnder Buddha? Wurde 
nicht Maria, das leuchtendste Vorbild der Glaubenden, dieser Mensch, der 
Gott doch wahrhaftig, ja leibhaftig •erfaßt" hat, in der christlichen Kunst 
jahrhundertelang mit Vorliebe als die Pietä, die Schmerzensmutter dar- 
gestellt? 

Es gibt die Traurigkeit der lauen, müden, halbherzigen Christen, die nicht 
aus der Freiheit der Söhne Gottes, sondern als verdrossene, mehr oder 
weniger gottergebene Knechte leben. Und diese Traurigkeit ist tatsächlich 
von Übel. Sie rührt aus einem Mangel an Glauben, an Konsequenz, an 
Tiefe; sie ist das Zeichen eines bekümmerten, engen, selbstsüchtigen Her- 
zens. Eines Herzens, das nur seine eigenen beschränkten Möglichkeiten im 
Blick hat und deshalb verzagt, statt an Gottes unendliche Möglichkeiten zu 
glauben und zuversichtlich zu sein. Doch ist über diese Traurigkeit - die 
Alten nannten sie die •acedia" - in allen Jahrhunderten und auch in jüng- 
ster Zeit vieles und Ausgezeichnetes geschrieben worden. Hier soll jetzt von 
einer anderen Art Trauer des Christen die Rede sein: von der Trauer 
dessen, der das Wagnis des Glaubens unternimmt; vom Schmerz und 
Leid dessen, der sich auf die Nachfolge Christi eingelassen hat. Es soll zu 
zeigen versucht werden, daß die These, lebendiger Glaube und sicht- 
liches Frohsein gehörten zusammen, nicht in dem naiven Sinne stimmt, in 
dem sie häufig vorgetragen wird. Wie sie behauptet oder unbedacht 
vorausgesetzt wird, ist sie unrealistisch und dazu angetan, manchen ernst- 



Von der Trauer und von der Freude des Christen 

haften Christen eher Verzweiflung als Mut einzuflößen. Sie sehen sich in 
die zwiespältige Rolle des Clowns gedrängt, der nach außen Freude und 
Frohsinn verbreiten soll, ganz gleich, wie es in seinem Herzen aussehen 
mag. Und wenn sie diesem Gedrängtwerden nachgeben, entsteht ein frohes, 
christliches Theater und eine sentimentale Stimmung, aber keine authen- 
tische christliche Existenz. Wir müssen das Faktum wahrhaben, daß viele 
Christen keine gelösten und äußerlich frohen Menschen sind, und gerade 
auch solche Christen nicht, die sich tief auf ihren Glauben einlassen. Das 
zu akzeptieren, fällt uns schwer. Denn welchen Sinn soll ein Glaube haben, 

der nicht ein greifbar positives Ergebnis zeitigt? 
Wir sind es aus den Naturwissenschaften gewohnt, die Wahrheit und 

Richtigkeit eines Prozesses durch das experimentelle Verfahren aufzeigen 
zu können; und wir neigen dazu, diese Methode auch auf den Bereich des 
geistlichen Lebens zu transponieren: unter den und den Bedingungen muß 
sich in angemessener Zeit ein bestimmtes Ergebnis einstellen. Setzen wir 
also zum Beispiel einen echten Glauben und ein gesundes menschliches 
Empfinden voraus, dann müßte ein froher, ausgeglichener Mensch oder 
eine •transzendente Erfahrung" oder jedenfalls irgendein registrierbares 
positives Resultat herauskommen. Ergibt sich dieses Resultat nicht, so 
sind die Prämissen nicht in Ordnung: entweder ist der Glaube mangel- 
haft oder der Mensch hat eine mehr oder weniger große Neurose. Wer 
bei sich selbst nach der Fehlerquelle des Experiments forscht, wird freilich 
am ehesten seinen ausgesprochen ungünstigen Laboratoriumsbedingun- 
gen die Schuld zuschieben: seiner Umgebung und seinen widrigen Lebens- 

verhältnissen. 
Leider gibt es aber im Bereich des Glaubens kein solch untrügliches Ver- 

fahren und Beweisen. Das ist unsere Schwierigkeit, zumal uns heutzutage 
östliche Religionen und Meditationsformen scheinbar effizientere Metho- 
den liefern, um rasch und sicher eine ausgeglichene Psyche und tiefe •Er- 
fahrungen" zu erwerben; und wir möchten gern etwas Adäquates bieten 
können. Wer auch nur ein wenig •Transzendentale Meditation" treibt, 
kann die schlagartig positiven Auswirkungen auf seine Gehirnströme und 
sein Nervensystem am Meßgerät ablesen. Für unseren Glauben hätten 

wir gern etwas Entsprechendes. 
Aber wer sich auf unseren Gott einläßt, der läßt sich auf ein Abenteuer 

mit unabsehbaren Folgen ein, und man kann nicht vorausberechnen, wie 
das Endresultat aussehen wird - zumindest nicht, wie es in diesem Leben 

aussehen wird. 
Hans Urs von Balthasar hat unlängst einen für unser Thema sehr hilf- 

reichen Aufsatz zur Charakterisierung der •Eigenart christlicher Mystik" 
veröffentlicht (in: Beierwaltes-v.Balthasar-Haas, Grundfragen der My- 



Bernardin Schellenberger 88 

stik, Einsiedeln 1974, 57 ff). Er sagt darin unter anderem: Auf dem Weg 
des Glaubensgehorsams nach dem Vorbild Christi gilt •die entscheidende 
Maxime, daß nicht die Erfahrung einer Einigung mit Gott den Maßstab 
der Vollkommenheit darstellt, sondern der Gehorsam, der auch in der Er- 
fahrung der Gottverlassenheit mit Gott genauso eng verbunden sein kann 
wie in der erfahrenen Einigung. Während der synoptische Jesus am Kreuz 
den Schrei des Verlassenen ausstößt, sagt der johanneische: ,Siehe, es 
kommt die Stunde, und sie ist schon da, wo ... ihr mich alle allein laßt. 
Aber auch dann bin ich nicht allein, denn der Vater ist mit mir' (Jo 16, 32). 
In der Verlassenheit genauso mit mir wie in der gefühlten Einigung. So- 
mit wird dem auf dem Weg seines Meisters schreitenden Christen keinerlei 
unmittelbare (mystische) Gotteserfahrung verheißen; der Knecht soll ja 
zufrieden sein, wenn es ihm geht wie seinem Meister (Mt 10, 25), viel eher 
- als Endpunkt seiner irdischen Laufbahn - eine Konfigurierung an den 
gekreuzigten Herrn (so die Verheißung an Petrus: Jo 21, 18 f) .. . Die 
Kirche und in ihr der Christ (ist) dem gesamten Schicksal Christi gleich- 
gestaltet: mitgekreuzigt, mitbegraben, mitauferstanden, mitaufgefahren - 
nach den Worten Pauli. Wann mehr der eine, wann mehr der andere 
Aspekt der Gleichgestaltung im Leben eines Christen oder der Kirche im 
ganzen hervortreten soll, liegt nicht in menschlichem Ermessen, sondern im 
alleinigen Verfügen des väterlichen Willens, dem es einzig zukommt, ,Zeit 
und Stunde zu wissen', damit auch die Dauer von Zeit und Stunden, zum 
Beispiel die Dauer einer Epoche der inneren Verfinsterung" (S. 59/60). 

Postuliert man nun, ein Christ, der wirklich aus dem Glauben lebt, 
müsse ein froher Christ sein, so unterstellt man allzu unbedacht, nur die 
Erfahrung der Osterfreude sei eine authentische, reife Glaubenserfahrung. 
Und das ist einseitig und unrealistisch. Hans Urs von Balthasar sagt, •die 
Vorstellung, die in manchen Klöstern des Karmel noch unlängst herrschte, 
eine wahrhaft vollkommene Seele müßte in einer Ekstase der Liebe ster- 
ben", sei falsch. •Gerade vom Kreuz aus erscheint es zumindest als ebenso 
angemessen, daß sie - wie die Priorin in Bernanos' ^Dialogue des Carme- 
lites' - in einer gräßlichen, für die Umgebung ganz ,unerbaulichen' Ekstase 
der Angst stirbt ... Nie hat ein Christ das Kreuz hinter sich; nie kann er 
wissen, ob Gott ihn nicht in die Dunkle Nacht zurücktauchen will ... Das 
sprechendste Bild der kleinen Therese ist der ,Spielball', der der Mensch 
für das Jesuskind sein möchte, den es werfen, ans Herz drücken, aber auch 
durchlöchern oder ganz einfach liegen lassen kann" (S. 61). 

Man kann also nicht einseitig die •frohen" Heiligen, wie Philipp Neri 
oder Don Bosco, zum Inbegriff christlicher Heiligkeit und Glaubwürdigkeit 
machen - oder sich ein willkürliches Bild von den Heiligen machen. Wie 
vollkommen falsch und historisch unrichtig ist zum Beispiel das Klischee 



Von der Trauer und von der Freude des Christen 89 

des Tierfreundes und Bruders Immerfroh, mit dem man die Gestalt des 
Franz von Assisi überdeckt hat! Man braucht damit nur einmal die Ge- 
sichtszüge des Heiligen auf den frühen Porträts in Subiaco und Assisi zu 
vergleichen, um zu spüren, welche Kluft ihn von allen Predigern franziska- 
nischer Daseinsfreude und Unbekümmertheit trennt. Er gleicht da eher 
den ernsten Heiligen der Ikonen und dem abgehärmten Bruder Klaus. 

Die allen sichtbare, alle ansteckende Freude ist ein Charisma, eine Gna- 
dengabe Gottes. Es gibt Menschen, denen sie geschenkt wird. Aber Jesus 
hat auch solche unter seinen Jüngern, die jetzt trauern und weinen, und er 
nennt sie selig, weil sie einst die Lachenden sein werden (Mt 5, 4; par Lk 
6, 21). Und die Alten wußten von der •Gabe der Tränen", von der •Zer- 
knirschung des Herzens". Benedikt wünscht, daß seine Mönche •stets mit 
gesenktem Kopf" gehen (Regel Kap. 7, 63) und das Lachen meiden sollen 
(Kap. 6, 8). Man darf das nicht zu vordergründig verstehen, als Verpflich- 
tung zur Trübseligkeit und zum trostlosen Dahintrotten, sondern es kann 
Ausdruck einer Berufung zum Mit-Leiden an der Not und Unvollkom- 
menheit der Welt sein, einer Seelenverfassung, wie sie z. B. Reinhold 
Schneider in seinem •Winter in Wien" aufgezeichnet hat. Gott kann einen 
Menschen, der sich restlos ihm ausliefert, in einen Abgrund von Leid 
und Not stürzen, und dann versagen alle Sprüche von der Glaubensfreude, 
ja sie können die Not dieses Menschen noch qualvoll steigern, indem sie 
ihm den Stachel des Zweifels an der Echtheit seines Glaubens ins Fleisch 

bohren. 
Beeinflußt von einer langen eigenen Tradition mit diesem Einschlag 

und neuerdings von der Meditationsbewegung, stellen wir uns die geist- 
liche und psychologische Verfassung des Menschen allzugern in einem auf 
das Individuum beschränkten Schema vor: wer eine gewisse Reife- und 
Prüfungszeit im Glaubensleben bestanden hat, müßte eine Art •Durch- 
bruch" erleben, und von da an müßte im Leben dieses Menschen die Er- 
fahrung der Freude über diejenige von Trauer und Schmerz dominieren. 
Aber die Wirklichkeit sieht anders aus. In der geistlichen Entwicklung 
eines Christen kann in der Frühzeit die Freude vorherrschen, und je tiefer 
er sich auf die Nachfolge Christi einläßt, desto mehr kann das Kreuz auf 
ihm lasten. Die Erfahrung des Dunklen und Schweren ist im Leben des 
Christen nicht einfach das Mittel und die Phase der Läuterung und Reini- 
gung des Individuums, die Schwelle zur persönlichen Erfahrung von Licht 
und Freude, sondern sie kann auch sein - und ist sehr oft - die Teilhabe 
an der Passion Christi, das Hineingenommensein in das Leiden des Herrn, 
das sich in seinen Gliedern bis zum Ende der Geschichte fortsetzt. Gerade 
geistlich tiefe, •fortgeschrittene" Menschen können besonders stark zu 
dieser Teilhabe am Leiden Christi und am Stöhnen und Seufzen der ge- 



Bernardin Schellenberger 90 

samten Kreatur berufen sein. Christliche Vollendung in diesem irdischen 
Leben besteht nicht darin, ein für allemal durch das Leiden •durch" zu 
sein und darüberzustehen, sondern gerade der Vollkommene wird immer 
wieder mit Christus mitten ins Leid hineingeschickt. 

Das Wachstum im Glauben steigert die Sensibilität des Menschen, und 
zwar nach der positiven wie nach der negativen Seite hin. Den Heiligen 
werden unendliche Räume der Freude erschlossen, aber sie leiden auch 
am schlimmsten an sich und an der Unerlöstheit der Welt. Mit der Fähig- 
keit zur Vision der kommenden, anbrechenden Herrlichkeit steigert sich 
auch die Einsicht in die Tiefe des Abgrunds der Bosheit und Gottwidrig- 
keit. Die Waagschalen des Empfindens werden auf beiden Seiten stärker 
beladen, und darum ist es nicht ausgemacht, daß der Balken sich besonders 
stark auf die Seite der Freude neigen muß. Das bringt in das Leben des 
Glaubenden eine große, oft ungeheure und zuweilen kaum mehr zu ertra- 
gende Spannung. 

Gemessen an dieser Erfahrung muß sehr vieles, was uns als •christliche 
Freude" angeboten und zur Nachahmung empfohlen wird, als zu leicht be- 
funden und als irreführend bezeichnet werden. Glaubwürdiger als die Mit- 
glieder einer christlichen Sekte, die mit der Klampfe durchs Krankenhaus 
ziehen, geradezu penetrant dank Jesu Liebe •happy" sind und allen zu- 
rufen, sie seien erlöst, ist der Mann, der zwar nicht in Jesus lacht, vielleicht 
nicht einmal ein Lächeln zustandebringt, aber sein Krebsleiden im Glau- 
ben tapfer und unauffällig trägt. Ja, nach Ausweis der Schrift ist der 
Glaube des lamentierenden Ijob weit solider als derjenige seiner •glau- 
bensfrohen", neunmalklugen Freunde, denen ganz einfach die Fähigkeit 
zu tieferen Empfindungen abgeht. Es ist stark zu bezweifeln, ob das frisch- 
fromm-fröhlich-freie Christentum, um das wir heutzutage die Sekten zu- 
weilen fast heimlich beneiden, imstande sein wird, der Frohen Botschaft 
neue Leuchtkraft zu schenken. Genügt es nicht, daß uns von allen Plakat- 
wänden und Illustrierten-Titelseiten eine ewig lächelnde, mitleidlose 
Menschenrasse anstrahlt? Der immer frohe Christ könnte leicht zur nichts- 
sagenden Variante dieses Klischees werden. Ein Christ, der in letzter An- 
teilnahme mit den heutzutage zum Weinen Verurteilten weint, könnte 
ihnen eher eine Ahnung der Nähe und des Mit-Leids unseres Gottes schen- 
ken als einer, durch dessen allzu unbefangenes Lachen sie sich unverstan- 
den, ja ausgelacht vorkommen müssen. Vielleicht werden die Historiker 
und Theologen in hundert oder zweihundert Jahren, wenn sie unser ge- 
samtes Zeitalter aus der Entfernung besser in den Blick nehmen können als 
wir, über uns sagen, wir Christen im Abendland hätten in der 2. Hälfte 
des 20. Jahrhunderts zwar viel von der Not und dem Elend der übrigen 
zwei Drittel der Menschheit geredet, und wir hätten auch etliches zur Lin- 



Von der Trauer und von der Freude des Christen 91 

derung dieser Not gespendet, aber im Grunde sei sie uns nicht zu Herzen 
gegangen, sondern für unseren Hausgebrauch hätten wir uns eine Theolo- 
gie des Spielens, der unbefangenen Daseinsfreude und der Lusterfüllung 
gebastelt. Und sie werden sich vielleicht verwundert an den Kopf greifen 
und fragen, wie es nur möglich war, daß uns nicht aufgefallen ist, wie sehr 
wir die Theologie zur Rechtfertigung unseres bequemen, in Wohlstand 
gebetteten Christentums mißbraucht haben. 

Ein engagierter Christ ist grundsätzlich nicht froher und nicht trauriger 
als ein anderer Mensch, sondern seine Freude und seine Traurigkeit sind 
intensiver. Die Schwierigkeit bleibt, daß man unseren Glauben nicht ein- 
deutig beweisen und in seiner Effizienz nicht mit den Methoden der empi- 
rischen Sozialforschung messen kann. Unser Leben ist und bleibt ein gutes 
Stück weit •mit Christus verborgen in Gott" (Kol 3, 3). 

Ist damit in Abrede gestellt, daß das Leben des Christen, konsequent 
gelebt, normalerweise die •Früchte des Heiligen Geistes", Liebe, Freude 
und Frieden (Gal 5, 22), also doch etwas Erfahrbares, zeitigen müßte? 
Natürlich nicht. Nur dürfen wir diese Früchte nicht auf einer zu oberfläch- 
lichen Schicht des Lebens erwarten. Es ist herzerfrischend, einem frohen, 
gelösten, gläubigen Menschen zu begegnen, der um sich ein Klima des 
Optimismus und der Zuversicht verbreitet. Aber wer kann sagen, wie viel 
davon er ganz einfach seinem glücklichen Naturell verdankt, oder einer 
unschuldigen Naivität, die ihm die Konfrontation mit Fragen erspart, von 
denen ein anderer, dessen Glaube mindestens genauso tief ist, bedrängt 
wird? Und umgekehrt: Wer kann sagen, wieviel verborgenes Leid und 
wieviel unauffällig getragene Einsamkeit und Not dieser nach außen so 
heitere Mensch überstanden hat oder insgeheim immer noch zu bestehen 
hat? Und noch einmal umgekehrt: Wer kann sagen, ein nach außen be- 
sorgt, ja verspannt und unerlöst wirkender Mensch kenne nicht die Freude? 
Seine Freude kann sehr verborgen sein. Vielleicht ist sie nur ein verkapsel- 
tes Samenkorn unter einer tiefen Schicht von Schmerz und Zweifeln; eine 
letzte Gewißheit, mitten im Finstern, daß sein Zustand so und nicht anders 
sein muß, und daß er so seinen - wenn auch im einzelnen unfaßbaren und 
nicht aussprechbaren - Sinn hat. Sie kann in einer Erkenntnis bestehen, 
die ganz nackt und bloß ist und nicht bis an das Fühlen und Empfinden 
reicht: Die Freude des Fisches, im Netz Gottes gefangen zu sein, und zu- 
gleich doch ein Zucken und Sich-Aufbäumen mit allen Fasern seines We- 
sens gegen den Tod, der gestorben werden muß. Daß ein Mensch, der 
diese Art Freude erfährt, nach außen sehr viel verspannter wirken kann als 
einer, für den das Glaubensleben eine Art Lebensversicherungsunterneh- 
men ist, bei dem man mit relativ geringen Beiträgen eine letzte Sicherheit 
erwerben kann, und der deshalb eitel Ausgeglichenheit und Problemlosig- 



Franz-Josef Steinmetz 92 

keit ausstrahlt, darf nicht Wunder nehmen; es darf aber auch nicht zu 
Fehlschlüssen führen. 

Der Christ kann zu einer sehr intensiven Teilnahme an der Passion 
seines Meisters berufen werden, wurde oben dargelegt. Dazu muß freilich 
ergänzend gesagt werden, daß wir post Christum natum und post Christum 
passum et resurrectum nie mehr in jenes abgrundlose einsame Leiden und 
Sterben fallen können, in das Christus gestürzt ist. Seit er in die Hölle 
hinabgestiegen ist, ist ihre Macht gebrochen und ist er bei seinem Jünger 
dort; j a, sein Jünger wird mit ihm um so mehr eins, j e tiefer er darin hinein- 
getaucht wird. Das •weiß" und •erfährt" dieser Jünger auch. Beide Ver- 
ben sind hier in Anführungszeichen gesetzt, weil dieses •Wissen" und 
•Erfahren" sozusagen jenseits unseres Verstandes und unseres Wahrneh- 
mens liegen und auf ein letztes, undenk- und unfühlbares Gehaltenblei- 
ben reduziert sein kann. Aber diese Art •Freude", die in große Trauer 
eingehüllt sein kann, wird ein solcher Mensch gegen keine andere Freude 
eintauschen wollen. Und sie wird für jeden anderen in der Umgebung 
dieses Menschen, der ein Gespür dafür hat, auch wahrnehmbar sein. Doch 
braucht man wirklich ein Gespür dafür. Auf dem Marktplatz findet man 
sie nicht. 

Das Rätsel der Schweige-Gebote 
im Markus-Evangelium 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Viele Jahrhunderte hindurch wurde das Markus-Evangelium nicht sonder- 
lich beachtet. Man hat es nur äußerst selten kommentiert. Vermutlich hat 
dazu die Ansicht des hl. Augustinus, daß Markus dem Evangelium des 
Mattäus gefolgt sei und dieses abgekürzt habe, nicht wenig beigetragen. 
Noch in der bis vor wenigen Jahren vorgeschriebenen sonntäglichen Peri- 
kopenordnung wurde Markus recht stiefmütterlich behandelt; aus seinem 
Evangelium hatte man nur zum Osterfest, am Himmelfahrtstag und am 
sechsten sowie am elften Sonntag nach Pfingsten vorgelesen. Es blieb also 
weitgehend unbekannt. 




