
Franz-Josef Steinmetz 92 

keit ausstrahlt, darf nicht Wunder nehmen; es darf aber auch nicht zu 
Fehlschlüssen führen. 

Der Christ kann zu einer sehr intensiven Teilnahme an der Passion 
seines Meisters berufen werden, wurde oben dargelegt. Dazu muß freilich 
ergänzend gesagt werden, daß wir post Christum natum und post Christum 
passum et resurrectum nie mehr in jenes abgrundlose einsame Leiden und 
Sterben fallen können, in das Christus gestürzt ist. Seit er in die Hölle 
hinabgestiegen ist, ist ihre Macht gebrochen und ist er bei seinem Jünger 
dort; j a, sein Jünger wird mit ihm um so mehr eins, j e tiefer er darin hinein- 
getaucht wird. Das •weiß" und •erfährt" dieser Jünger auch. Beide Ver- 
ben sind hier in Anführungszeichen gesetzt, weil dieses •Wissen" und 
•Erfahren" sozusagen jenseits unseres Verstandes und unseres Wahrneh- 
mens liegen und auf ein letztes, undenk- und unfühlbares Gehaltenblei- 
ben reduziert sein kann. Aber diese Art •Freude", die in große Trauer 
eingehüllt sein kann, wird ein solcher Mensch gegen keine andere Freude 
eintauschen wollen. Und sie wird für jeden anderen in der Umgebung 
dieses Menschen, der ein Gespür dafür hat, auch wahrnehmbar sein. Doch 
braucht man wirklich ein Gespür dafür. Auf dem Marktplatz findet man 
sie nicht. 

Das Rätsel der Schweige-Gebote 
im Markus-Evangelium 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Viele Jahrhunderte hindurch wurde das Markus-Evangelium nicht sonder- 
lich beachtet. Man hat es nur äußerst selten kommentiert. Vermutlich hat 
dazu die Ansicht des hl. Augustinus, daß Markus dem Evangelium des 
Mattäus gefolgt sei und dieses abgekürzt habe, nicht wenig beigetragen. 
Noch in der bis vor wenigen Jahren vorgeschriebenen sonntäglichen Peri- 
kopenordnung wurde Markus recht stiefmütterlich behandelt; aus seinem 
Evangelium hatte man nur zum Osterfest, am Himmelfahrtstag und am 
sechsten sowie am elften Sonntag nach Pfingsten vorgelesen. Es blieb also 
weitgehend unbekannt. 



Schweige-Gebote im Markusevangelium 93 

Inzwischen hat sich die Lage wesentlich geändert. In der neuen Periko- 
penordnung steht Markus gleichberechtigt neben Mattäus und Lukas, ein 
ganzes Lesejahr ist ihm zugeordnet. Zahlreiche exegetische Untersuchun- 
gen, die allerdings für die Predigt noch zu wenig ausgewertet worden sind, 
wurden gerade seinem Evangelium gewidmet. Man hält es heute nahezu 
einstimmig für das älteste, man befaßt sich mit seinen redaktionsgeschicht- 
lichen Akzenten und Strukturen und bewundert seine Eigenart und seine 
theologischen Tendenzen. 

Zu diesen Eigenarten gehören die sogenannten Schweige-Gebote, das 
sind jene ziemlich häufig vorkommenden Befehle Jesu, die auf den ersten 
Blick wie einfache Rede-Verbote wirken und auffälligerweise bei Mattäus 
und Lukas nicht mehr so oft oder zumindest verändert erscheinen. Sie sind 
einerseits an die Jünger Jesu gerichtet, aber auch ganz allgemein an von 
Jesus geheilte Menschen und schließlich an die von Jesus bekämpften Dä- 
monen. Im folgenden sollen sie im Hinblick auf ihre wahrscheinlich blei- 
bende existentielle Bedeutung für unser heutiges Glaubensleben vorge- 
stellt und interpretiert werden. Diese spirituelle Fragestellung ist auch der 
Grund dafür, daß wir uns auf die Schweige-Gebote an die Geheilten und 
an die Jünger konzentrieren, die Redeverbote an die Dämonen hingegen 
ausklammern, zumal sie von ihrer Herkunft her zunächst eine andere Be- 
deutung haben. 

I. 

Ein erstes Schweige-Gebot findet sich in 1, 43 f. Markus erzählt von der 
wunderbaren Heilung eines Aussätzigen und fährt dann fort: •Jesus 
schickte ihn weg und schärfte ihm ein: Sag niemand ein Wort davon, son- 
dern geh, zeig dich dem Priester und bring das Reinigungsopfer dar, das 
Mose angeordnet hat; das soll für sie ein Beweis (deiner Heilung) sein". 
Der Erzähler legt also Wert darauf, Jesus in Übereinstimmung mit dem 
mosaischen Gesetz zu zeigen und jeden revolutionären Verdacht auszu- 
schließen. Der Geheilte soll aber niemand, nicht einmal dem Priester sagen, 
wer ihn geheilt hat, ja er soll auch nicht mit dem Anspruch auftreten, daß 
er schon rein erklärt sei. Trotz der Schärfe des Verbots befolgt der Mann es 
keineswegs, sondern redet die vorgefallene Sache überall herum. Er •ging 
weg und erzählte, was geschehen war, überall weiter, so daß sich Jesus in 
keiner Stadt mehr zeigen konnte; er hielt sich nur noch außerhalb der 
Städte an einsamen Orten auf. Dennoch kamen die Leute von überallher zu 
ihm" (1, 45). 

Noch paradoxer und widersprüchlicher erscheint dieser Kontrast zwi- 
schen dem Redeverbot auf der einen Seite und der Verbreitungsnotiz auf 
der anderen im Bericht von der Auferweckung der Tochter des Jairus in 



Franz-Josef Steinmetz 94 

5, 43. Ein Verschweigen des Wunders erscheint sachlich kaum möglich, die 
Trauerzeremonien waren ja schon eingeleitet, die Leute weinen und jam- 
mern, die Aufmerksamkeit ist äußerst gespannt, Jesus wird ausgelacht. Er 
versucht zwar, das Publikum zurückzuhalten und nimmt außer seinen Be- 
gleitern nur die Eltern mit in den Raum, wo das Kind lag. Aber als das 
Mädchen aufstand und umherging, gerieten die Leute außer sich vor Ent- 
setzen. Und trotzdem heißt es anschließend: •Er verbot ihnen streng, ir- 
gendjemand davon zu erzählen; dann sagte er, man solle dem Mädchen zu 
essen geben". Ohne Zweifel ein absonderlicher Befehl, denn wenn auch 
nicht ausdrücklich gesagt wird, daß die Leute dem Verbot zuwiderhandeln, 
so erscheint eben dies nach Lage der Dinge mehr als nur wahrscheinlich. 

Von einer direkten Durchbrechung des Schweige-Gebotes berichtet Mar- 
kus weiterhin im Zusammenhang der Heilung eines Taubstummen in 
7, 36 f. Geheimnisträchtige Motive sind auffällig miteinander verbunden. 
Jesus nimmt den Taubstummen beiseite; er sagte zu ihm: Effata, das heißt 
öffne dich! Er verbietet der Menge, die auch nach der Absonderung nahebei 
stehengeblieben ist, jemand davon zu erzählen. •Doch je mehr er es ihnen 
verbot, desto mehr machten sie es bekannt. Außer sich vor Staunen sagten 
sie: Er hat alles gut gemacht; Tauben gibt er das Gehör und den Stummen 
die Sprache". Man hat den Eindruck, der Erzähler habe es trotz des Ver- 
botes von vornherein auf die missionarische Verkündigung der Taten Jesu 
abgesehen. Unter Anspielung auf Jes 35, 5 f. wird der Lobpreis der Einzel- 
handlung überschritten, um anzudeuten, daß in Jesus Gott gekommen ist, 
um allen Menschen das Heil zu bringen. 

Ungebrochen hingegen bleibt das Geheimhaltungsmotiv bei der Blin- 
denheilung in 8, 23-26. Die Absonderung von der Öffentlichkeit wird be- 
sonders anschaulich geschildert. Es liegt zwar kein ausdrückliches Rede- 
verbot vor, aber die abschließende Bemerkung ist offensichtlich als konkre- 
tes Geheimhaltungsgebot anzusehen: •Jesus schickte ihn nach Hause und 
sagte: Geh aber nicht in das Dorf hinein". Der Sinn des Gebotes kann prak- 
tisch wohl nur erfüllt werden, wenn der Blinde nicht im Dorf, sondern 
außerhalb wohnt. 

Die nun folgenden zwei Verbote sind nicht an Geheilte, sondern an die 
Jünger gerichtet. Das erste in 8,30 gilt dem Petrus. Gerade hat Jesus in der 
Gegend von Cäsarea Philipp! jene bekannte Frage gestellt, für wen sie ihn 
eigentlich halten. Simon Petrus antwortete ihm: Du bist der Messias. •Da 
verbot er ihnen, mit jemand über ihn zu sprechen". Das griechische Wort, 
das dieser Übersetzung zugrundeliegt, könnte man auch mit •bedrohen", 
•anfahren" oder •schelten" wiedergeben (vgl. 1, 25; 3, 12; 4, 39; 9, 25; 10, 
13. 48). Hat Jesus während seines vorösterlichen Wirkens etwa den Titel 
•Messias" völlig gemieden? Oder wie soll man dieses strenge Verbot deu- 



Schweige-Gebote im Markusevangelium 95 

ten? Eigentlich sollte man doch erwarten, daß Petrus wegen seines Bekennt- 
nisses zunächst einmal gelobt wird. Jedenfalls sind wir im allgemeinen so 
sehr daran gewöhnt, das Petrus-Bekenntnis zu feiern und schnellfertig zu 
verkünden, daß wohl die meisten auf den ersten Blick einigermaßen ver- 
ständnislos vor diesem Schweige-Gebot stehen und sich fragen: Was soll 
das? Geht es etwa nicht darum, Jesu Wesen schließlich aller Welt zu pre- 
digen? Oder sollen wir dafür einen anderen Titel verwenden? 

Das Rätsel lichtet sich ein wenig, wenn wir auf das letzte Schweige-Gebot 
schauen, das Markus im Anschluß an die Geschichte von der sogenannten 
Verklärung Jesu berichtet, also in 9, 9: •Während sie den Berg hinabstie- 
gen, verbot er ihnen, irgend jemand zu erzählen, was sie gesehen hatten, 
bis der Menschensohn von den Toten auferstanden sei". Auch hier liegt 
noch einmal ein Redeverbot vor, aber es ist nicht universal, sondern einge- 
schränkt, gewissermaßen auf eine bestimmte Epoche: bis zum •Zeitpunkt" 
der Auferstehung. Damit aber ist das Rätsel noch keineswegs vollständig 
gelöst; denn wir erfahren zwar von einer Einschränkung der Geheimhaltung 
dessen, was die Jünger auf dem Berge über die Herrlichkeit Jesu, seine 
Gottessohnschaft und seine Beziehungen zu Elija und Mose erfahren haben, 
aber es wird keineswegs erklärt, warum sie solange schweigen sollen. Hin- 
zukommt, daß die Jünger Jesu Bemerkung über die Auferstehung als Ende 
der Schweigepflicht keineswegs als simple Terminangabe verstehen, son- 
dern es heißt in 9, 10: •Sie griffen das Wort auf und fragten einander, was 
das bedeute: ,Von den Toten auferstehen'." Auch wenn wir in der nach- 
österlichen Zeit leben und zu wissen meinen, was Auferstehung sei, kann 
uns jene •Blindheit" der markinischen Jünger doch betroffen machen. Je- 
denfalls tun wir gut daran, nach der tieferen Bedeutung der Schweige- 
Gebote zu fragen, um klarer zu sehen, wann und in welchem Sinne sie nach 
Ostern aufgehoben sind oder dennoch gültig bleiben. 

II. 

Um zu zeigen, daß die Deutung der markinischen Schweige-Gebote doch 
nicht so simpel ist, wie es vielleicht dem einen oder anderen Bibelleser er- 
scheinen mag, wollen wir zunächst betrachten, wie die jüngeren Evangelien 
diese aufgenommen und behandelt haben. 

a) Was die Wiedergabe der Geschichte von der Heilung des Aussätzigen 
betrifft, so springen einige Unterschiede in die Augen. Das Redeverbot fin- 
det sich zwar bei Mattäus 8, 1-4, erscheint aber in der Formulierung etwas 
milder. Von einer Nicht-Befolgung des Gebotes jedoch wird nichts erzählt 
und eine allgemeine Verbreitungs-Notiz fehlt. Auch in Lk 5, 12-16 wird 



Franz-Josef Steinmetz 96 

keine Durchbrechung des Verbotes durch den Geheilten erwähnt, wohl aber 
wird berichtet, daß sich Jesu Ruf sozusagen wie von selbst verbreitet. Er- 
schien also der starke Kontrast in der markinischen Erzählung den jünge- 
ren Evangelien schon fragwürdig oder schwer verständlich? 

Die Auferweckung der Tochter des Jairus geschieht nach Lk 8, 49-56 in 
einem ganz familiären Rahmen, ohne daß die Menge der Leute von dem 
Wunder erfährt; das Redeverbot richtet Jesus demnach nur an die Eltern des 
Mädchens. Bei Mattäus 9, 23-26 ist das Redeverbot ganz ausgelassen. 
Stattdessen heißt es: •Und die Nachricht davon verbreitete sich in der gan- 
zen Gegend". Warum hat Mattäus das Verbot ausgelassen, empfand er es 
als unsinnig oder überflüssig? 

Der Bericht über die Heilung eines Taubstummen fehlt bei Lukas voll- 
ständig, wie überhaupt der ganze Markus-Stoff von 6, 45-8, 26, was freilich 
von seiner Lesergemeinde her erklärt werden kann, also nicht direkt etwas 
mit den Schweige-Geboten zu tun hat. Mattäus 15, 29-31 bietet stattdessen 
einen allgemeinen Abschnitt über die Heilung vieler Kranker. Von einer 
Schweigepflicht ist keine Rede, es wird nur positiv erzählt: •Als die Men- 
schen sahen, daß Stumme plötzlich redeten, Krüppel gesund wurden, Lah- 
me gehen und Blinde sehen konnten, waren sie erstaunt und priesen den 
Gott Israels". - Die Heilung des Blinden bei Betsaida wird weder von Mat- 
täus noch von Lukas erwähnt, so daß an dieser Stelle keinerlei Beobachtun- 
gen bezüglich des Geheimhaltungsmotivs gemacht werden können. 

Das Redeverbot im Anschluß an das Messias-Bekenntnis des Petrus wird 
von allen drei Synoptikern überliefert, in Mattäus 16, 20 freilich erst, nach- 
dem die Primats Verheißung für Simon erfolgt ist, so daß der abrupte Kon- 
trast zwischen Bekenntnis und Verbot, der sich bei Markus und bei Lukas 
zeigt, etwas weniger schockierend wirkt. 

Das Ende der Verklärungsgeschichte zeigt wiederum merkwürdige Dif- 
ferenzen. Lukas 9, 36 schließt den Abschnitt historisierend mit der Bemer- 
kung: •Die Jünger aber schwiegen über das, was sie gesehen hatten, und er- 
zählten in jenen Tagen niemand davon". Ein diesbezügliches Gebot Jesu 
und eine Disputation der Jünger über die Auferstehung jedoch wird nicht 
überliefert. Mattäus 17,9 hingegen erwähnt das Verbot mit ähnlichen 
Worten wie Markus, verschweigt hingegen die Frage der Jünger nach dem 
Sinn der Rede von der Auferstehung, wie er es überhaupt vermeidet, deren 
Blindheit und Unverständigkeit hervorzuheben, wie es Markus tut (vgl. 
z. B. die Parallelen zu Mk 6, 52; 8, 17-21; 9, 10; 9, 32; 10, 24; 10, 32; 10, 
35). 

Trotz der Buntheit der Beobachtungen kann man sich doch des Gesamt- 
Eindrucks nicht entziehen, daß zumindest Mattäus, aber auch Lukas auf die 
Schweige-Gebote, die Markus überliefert, nicht mehr soviel Wert legen wie 



Schweige-Gebote im Markusevangelium 97 

dieser selbst. Vor allem der Kontrast zwischen der Geheimhaltung einer- 
seits und der Verkündigung der Wunderkraft bzw. des Wesens Jesu ander- 
seits erscheint in den jüngeren Evangelien weniger stark als noch im älte- 
sten, vor allem wenn man berücksichtigt, wie sehr das Motiv des Jünger- 
unverständnisses bei Markus die Verborgenheit der messianischen Herr- 
lichkeit Jesu unterstreicht. 

Ergänzend dazu sei noch erwähnt, wie Mattäus das Schweige-Gebot an 
die Dämonen von Mk 3, 11 f. erläutert. Dort heißt es einfach: •Er aber 
verbot ihnen streng, in der Öffentlichkeit von ihm zu reden". Mattäus 
12, 17 ff hingegen bezieht das Verbot auf die Geheilten und kommentiert 
aus Jes 42, 1-4: •Seht, das ist mein Knecht, den ich erwählt habe, mein Ge- 
liebter, an dem ich Gefallen gefunden habe ... Er wird nicht zanken und 
nicht schreien, und man wird seine Stimme nicht auf den Straßen hören" 
usw. Während Markus also anscheinend Wert darauf legt, das Mysterium 
des Wesens Jesu als solches hervorzuheben, läßt Mattäus gerade das We- 
sen Jesu mit Hilfe des Reflexionszitates aus dem AT unmittelbarer deutlich 
werden. Die Tiefe des Geheimnisses erscheint so weniger betont. 

b) Als nächstes müssen wir selbstverständlich bedenken, daß die Schweige- 
Gebote wenigstens zum Teil schon einen •Sitz im Leben" des vorösterlichen 
Jesus gehabt haben und sich von dort aus zumindest teilweise durchaus er- 
klären lassen. Jesus wollte gewiß nicht als politischer Messias mißverstan- 
den werden und ebensowenig als weltlicher Brotgeber oder mirakulöser 
Wundertäter. Auch waren alle damals umlaufenden Befreier- und Erlöser- 
Titel irgendwie mißverständlich und nicht ohne weiteres auf Jesu Person 
und auf seine Botschaft anwendbar. Die Menschen mußten daran gehin- 
dert werden, einfach irgendwelche traditionellen Aussagen zu überneh- 
men und Jesus damit zu •etikettieren"; denn damit wäre ihnen wahrschein- 
lich jede echte und unvoreingenommene Begegnung mit ihm erschwert 
worden. Man könnte sagen, es war ähnlich wie heute: Wenn einer weiß, 
daß sein Geprächspartner Priester ist, dann hindert ihn oft ein unglück- 
liches Bild vom Priester, wirklich auf den andern zu hören, falls nicht sogar 
Schlimmeres zu befürchten ist, was ja im Leben Jesu von Anfang an der 
Fall war. Tatsächlich können wir in seinem Leben an etlichen Stellen trotz 
öffentlicher Aktivität eine bemerkenswerte Art von Zurückgezogenheit 
feststellen, etwa sein Gebet in der Einsamkeit (Mk 1,35), das Beiseiteneh- 
men der Kranken bei den Heilungen (7, 33; 8, 23), geheime Unterweisung 
der Jünger (6, 31 f; 9, 30) und ähnliches. So gesehen erscheinen also auch 
die Schweige-Gebote in den Evangelien nicht einfach unverständlich. 

Abgesehen von diesen historischen Beobachtungen kennen wir aus dem 
Alltag mancherlei Motive, die uns zur Schweigsamkeit veranlassen. Man 



Franz-Josef Steinmetz 98 

möchte etwas verschwiegen wissen, was noch nicht allgemein bekannt wer- 
den oder vorerst auf bestimmte Kreise beschränkt bleiben oder erst später 
veröffentlicht werden soll; man fürchtet, daß etwas mißverstanden wird, 
wenn es zu früh an den Tag kommt; und schließlich gilt es, Rücksicht zu 
nehmen auf die Fassungskraft der Leute: es ist töricht und zuweilen sogar 
lieblos, alles und jedes, was man selbst als wahr erkannt hat, gleich dem 
Erstbesten, der vorbeikommt, mitzuteilen (vgl. Jo 16, 12). Ist es undenkbar, 
daß auch diese Motive in den Schweige-Geboten sowohl bei Jesus als auch 
bei Markus •mitschwingen"? 

Wiederum anders betrachtet scheinen sachliche Widersprüche vorzulie- 
gen. Wenn die bis jetzt genannten Gründe allein maßgebend sind, warum 
tut Jesus dann in aller Öffentlichkeit Wunder? Wenn Jesus geheimhalten 
will, daß er als Messias an Gottes Stelle handelt, warum erklärt er dann 
nach Mk 2, 10: •Ihr sollt aber erkennen, daß der Menschensohn die Voll- 
macht hat, auf der Erde Sünden zu vergeben", und warum heilt er dann 
den Gelähmten, so daß alle außer sich waren, Gott priesen und sagten: •So 
etwas haben wir noch nie gesehen"? 

Oder sind die Redeverbote vor allem ein psychologischer Trick? Sollen 
sie gegen alle herkömmliche Deutung etwa den Umlauf der Frohbotschaft 
beschleunigen, wie dies in unserem Alltag - freilich zu unserem Ärger - 
bisweilen der Fall ist? (Man sagt •Schweig still" und fördert gerade da- 
durch den Umlauf der Nachricht). Tatsächlich haben Jesu Aufforderungen 
zu schweigen an manchen Stellen des Evangeliums genau diesen Effekt: sie 
werden durchbrochen und münden in missionarische Verkündigung. Die 
Annahme, es handle sich um einen psychologischen Trick Jesu, dürfte je- 
doch völlig abwegig sein. Allenfalls ist zu vermuten, daß Markus mit Hilfe 
dieses literarischen Kontrastes zwischen Schweigepflicht und Verbreitungs- 
notiz besonders hervorheben will, wie Gottes Herrschaft in Jesu Wirken 
machtvoll durchbricht und sich einfach nicht aufhalten läßt. Der eigentliche 
Sinn der Schweige-Gebote ist jedoch mit diesen Hinweisen noch nicht ge- 
troffen. 

c) Wenn Markus die Schweige-Gebote in sein Evangelium aufnimmt, dann 
will er damit nicht einfach berichten, wie es damals zur Zeit Jesu im einzel- 
nen gewesen war, sondern er will seiner Gemeinde etwas sagen, was von 
bleibender Bedeutung ist. Man kann auch heute nicht genug betonen, daß 
die Evangelien keine Biographien sind, natürlich auch keine Erfindungen 
der Evangelisten, sondern theologische •Gemälde", deren erstes und letz- 
tes Ziel unser Glaube ist. 

Es geht ohne Zweifel um die Offenbarung der Herrlichkeit Jesu, nicht 
um ihre Verhüllung. Das Evangelium will zum gläubigen Lobpreis, zum 



Schweige-Gebote im Markusevangelium 99 

Bekenntnis führen. Aber dieses Bekenntnis ist im Sinne des Evangelisten 
erst dann vollständig, wenn Jesus als der kreuztragende Messias und Sie- 
ger erkannt ist. Daher ist das Schweige-Gebot in Mk 9, 9 von zentraler 
Bedeutung: •Während sie den Berg hinabstiegen, verbot er ihnen, irgend- 
jemand zu erzählen, was sie gesehen hatten, bis der Menschensohn von 
den Toten auferstanden sei". Schon Jesu Leben ist gewiß eine Offenbarung 
der Gottesherrschaft, es ist sozusagen eine •geheime Epiphanie"; seine 
Wunder haben aber nur hinweisende Funktion und bleiben •zweideutig", 
solange sein Kreuzweg nicht vollendet ist, denn seine entscheidende mes- 
sianische Tat ist das Kreuz, durch das die Auferstehung eingeleitet wird. 
Darum bleibt auch die scheinbar korrekteste Verkündigung der Taten und 
des Wesens Jesu durch die Geheilten oder durch die Jünger unvollständig 
und daher enttäuschend und gefährlich, solange Jesu Weg ans Kreuz nicht 
einbezogen ist und die damit verbundene Forderung der Nachfolge. Jesu 
messianische Herrlichkeit ist ein Mysterium, das nur im Glauben erfahr- 
bar wird, denn nur der Kreuzträger ist der von den Toten auferstandene 
Heiland und Retter. Eine Verkündigung seiner Gottessohnschaft, die sei- 
nen Kreuzweg verschweigt und sich nur auf •übernatürliche" Ereignisse 
seines Lebens bezieht, kann in der Tat zu einer dämonischen Angelegen- 
heit werden. Damit wollen wir nicht behaupten, daß sich die vielfältigen 
und jeweils nuancierten Sinnspitzen der markinischen Geheimhaltungs- 
Gebote und Motive auf eine einzige reduzieren lassen. Wohl aber kann 
gesagt werden, daß sie eine zusammenhängende Grund-Tendenz haben. 
Mit ihrer Hilfe entgeht Markus einer Schwierigkeit, die ohne sie zweifel- 
los gegeben wäre; die verschiedenen Perikopen aus dem Leben Jesu stän- 
den dann nicht bloß nebeneinander, sondern erschienen wie ein simples 
geschichtliches Nacheinander. Das ergäbe aber eine Geschichte Jesu, die 
eine geradezu permanente, historisch konstatierbare Offenbarung seiner 
Messianität darstellte. Jesus soll aber als der gekreuzigte Messias ver- 
kündet werden. Erst im Angesicht des Kreuzes erkennt der Glaube, wer 
Jesus in Wahrheit ist. Daher stehen alle Bekenntnisse, Epiphanien und 
Machttaten unter dem Vorbehalt der Schweige-Gebote und der konsequen- 
ten Ausrichtung des ganzen Evangeliums auf die Leidens- und Oster- 

Geschichte. 

III. 

Was uns betrifft, so ist in den vorstehenden Betrachtungen gewiß vielerlei 
angeklungen, was die bleibende existentielle Bedeutung der Schweige- 
Gebote herausgestellt hat und sich, wenn auch vielleicht nur mit einiger 
Mühe, auf unsere eigene Situation übertragen läßt. Es ist freilich kaum 
angebracht, dies nun in Handlungs-Anweisungen und Paragraphen zu- 



Franz-Josef Steinmetz 100 

sammenzufassen, die einfach immer und überall gelten. Vielmehr wird es 
darauf ankommen, durch wiederholte Meditation der verschiedenen Stel- 
len den Geist, der in ihnen waltet, tiefer zu erfassen und ihm entspre- 
chend zu handeln. Wenn ich recht sehe, ist es vor allem der Geist der Be- 
hutsamkeit und der Geduld, die erst dann reden, wenn sie einen Sachver- 
halt wirklich gründlich bedacht haben. Man könnte auch vom Geist der 
Ehrfurcht sprechen, der das Geheimnis als solches bestehen läßt und nicht 
meint, daß es aufhöre, ein Mysterium zu sein, wenn man ihm einen Namen 
gegeben hat. Eng damit verbunden ist weiterhin der Geist der Rücksicht- 
nahme, der die Herkunft der Hörer bedenkt und den Kairos, den rechten 
Augenblick, abwartet, um die Botschaften und Einsichten vorzutragen. Aus 
eben diesem Geist entsteht schließlich die stets vom Evangelium geforderte 
Nachfolge, die nicht meint, man brauche bloß den rechten Titel Jesu zu 
wissen oder die orthodoxen Formeln zu wiederholen, um gerettet zu wer- 
den. Man darf wohl auch vom Geist der Flucht sprechen, d. h. der Flucht 
vor einer schwärmerischen Anerkennung durch Menschen, die zur wirkli- 
chen Nachfolge Jesu doch nicht bereit sind. Oder positiv gewendet: es 
geht letzten Endes um den Geist des Gebetes, der unseren apostolischen 
Dienst zugleich vor Trägheit wie vor Überaktivität bewahrt. 

Trotzdem liegt nun die Frage nahe, ob wir nicht vielmehr die Aufgabe 
hätten, die Wahrheit der messianischen Herrlichkeit Jesu und seines öster- 
lichen Sieges über den Tod ohne irgendwelche Einschränkungen und Vor- 
behalte zu verkündigen. Schließlich findet sich doch am Ende aller Evan- 
gelien eine eindringliche Aufforderung zur Predigt, wie z. B. in Mk 16, 15: 
•Geht hinaus in die ganze Welt und verkündet der gesamten Schöpfuno- 
das Evangelium". Und im allerletzten Vers wird eigens bestätigt, daß man 
dieser Aufforderung gefolgt ist: •Sie aber zogen aus und predigten über- 
all. Der Herr stand ihnen bei und bekräftigte ihr Wort durch die Zeichen, 
die er geschehen ließ" (16, 20). Tatsächlich vernehmen wir diese Predigt 
bis auf den heutigen Tag, und Gott sei Dank gibt es immer wieder Men- 
schen, die gegen allen Augenschein der Todesnacht, die uns nach wie vor 
umfängt, die Frohbotschaft des Ostertages weitersagen. Trotzdem leben 
nicht wenige in der trügerischen Versuchung, die Rede-Verbote des Evan- 
geliums gewissermaßen zu überziehen und ihren Oster-Glauben hinter 
einer Wolke des Schweigens zu verbergen bzw. nur im engsten Kreise 
von Vertrauten ängstlich oder verschämt zu bekennen. 

Merkwürdigerweise scheint das Markus-Evangelium auch für ein solches 
Verhalten noch einmal Verständnis zu zeigen, denn ursprünglich endet 
es keineswegs mit einer Erfolgs-Meldung, sondern mit der Bemerkung: 
•Und sie sagten niemand etwas davon; denn sie fürchteten sich sehr" (Mk 
16, 8). Eben das ist die Reaktion der Frauen am Ende der Erzählung vom 



Schweige-Gebote im Markusevangelium 101 

leeren Grab; sie gehen hinaus und fliehen, Schrecken und Entsetzen hatte 
sie gepackt, obwohl sie die Botschaft des Engels von der Auferstehung des 
Gekreuzigten gehört hatten. Und es gibt viele Gründe, davon auszugehen, 
daß mit Mk 16, 1-8 der ursprüngliche Abschluß des Evangeliums gegeben 
ist. Die befremdliche Eigenart dieses Schlusses sei uns deshalb Anstoß zur 
Deutung und nicht Anlaß zu mutmaßlichen Rekonstruktionen oder zu 
Spekulationen über verlorengegangene Texte. 

Nun ist es gewiß abwegig anzunehmen, der Evangelist wolle mit diesem 
Schluß die Reaktion der Frauen und ihr schlußendliches Schweigen gut- 
heißen. Der Engel hatte ihnen ja ausdrücklich gesagt: •Nun aber geht 
und sagt seinen Jüngern und Petrus: Er geht euch voraus nach Galiläa; 
dort werdet ihr ihn sehen, wie er euch gesagt hat" (16, 7). Sie sollen also 
reden. Der Sinn dieses erstaunlichen Berichtes scheint demnach vor allem 
das zu sein, was sich wie ein roter Faden durch das ganze Evangelium zieht: 
Von sich aus antwortet der Mensch auf die Frohbotschaft vom messiani- 
schen Kreuzweg nur mit •Blindheit". Er zeigt nur Furcht, bestenfalls nu- 
minose Scheu, aber keine Freude. Selbst die pietätvollen Frauen, die Jesus 
lieben und einen gewissen Mut aufbringen, bedürfen einer nochmaligen 
•Blindenheilung", um an die Auferstehung des Gekreuzigten so zu glau- 
ben, daß sie anderen davon mitteilen können. Das leere Grab bedarf der 
Deutung und auch die Deutung durch einen Engel bleibt unverstanden, 
wenn nicht der Auferstandene selbst unsere Augen und Ohren für diese 
öffnet. Allem immer noch bestehenden verständnislosen Schweigen steht 
schließlich allein die Verheißung Jesu entgegen, selbst voranzuziehen und 
das zu bewirken, wozu wir von uns aus unfähig bleiben. 

Das heißt aber, daß wir immer wieder in das offensichtliche Zentrum des 
Markus-Evangeliums zurückkehren dürfen und müssen: Wie der Blinde 
in der Wundergeschichte von Mk 8, 22-26, so kann sich jeder von Jesus 
an die Hand nehmen und von seiner vielleicht jahrelangen Blindheit be- 
freien lassen. So wie dieser kann jeder auf den Weg der Nachfolge geführt 
werden (vgl. auch 10, 46-52). Gewiß hat Jesus uns schon oft berührt, uns 
beiseitegenommen, die Hände aufgelegt und gefragt: •Siehst du etwas?" 
(8, 23) Auch wenn wir wie Petrus versucht waren, ihm wegen seines Kreuz- 
weges Vorwürfe zu machen, weil wir nicht im Sinn hatten, was Gott will, 
sondern was die Menschen wollen (vgl. 8, 32 f.), konnten wir ihm vielleicht 
antworten, daß wir sein Geheimnis ahnen, daß wir die Anfänge des Rei- 
ches Gottes •umhergehen" sehen, umrißhaft •wie Bäume" (vgl. 8, 24). Wir 
können und wollen ihn bitten, daß er uns nochmals die Hände auflegt, viel- 
leicht noch ein drittes Mal und immer wieder, bis wir alles ganz genau 
sehen können, das Geheimnis Jesu und die Wahrheit seiner Frohbotschaft, 
die verborgene Herrlichkeit der Gottesherrschaft in der menschlichen Arm- 



Gisbert Greshake 102 

Seligkeit und Dunkelheit des Karfreitags. Dann aber gilt nur noch, was 
Jesus in Mk 4, 21 ff. sagt: •Nimmt man etwa eine Lampe und stellt sie 
unter einen Eimer oder unter das Bett? Stellt man sie nicht auf den Leuch- 
ter? Es gibt nichts Verborgenes, das nicht offenbar wird, und nichts Ge- 
heimes, das nicht ans Licht kommt. Wenn einer Ohren hat zum Hören, 
so höre er!" 

Leiden und Gottesfrage 
Gisbert Greshake, Wien 

Mit der urmenschlichen Frage: Warum Leiden?, ist seit alters aufs engste 
die - seit Leibniz so genannte • Theodizee-Frage verbunden: Wie können, 
können überhaupt vereinbart werden: auf der einen Seite der Glaube an 
Gott, der in grenzenloser Allmacht und Liebe die Welt erschaffen hat 
und in seiner Vorsehung gütig leitet, und auf der anderen Seite die 
Erfahrung des Bösen, Dunklen, Leidvollen? Schon der altkirchliche Schrift- 
steller Laktanz hat - im Anschluß an Epikur • das Problem so formuliert: 
•Gott will entweder das Übel wegschaffen und kann es nicht; oder er kann 
es und will es nicht; oder er will es nicht und kann es nicht"1. Die letzte 
Möglichkeit aber: •Gott will und kann es" scheint gegen alle Erfahrung 
zu sprechen und somit gerade einen Erfahrungsbeweis gegen die Existenz 
eines allmächtigen und allgütigen Gottes zu liefern. 

Diese Fragestellung und die Beschäftigung mit ihr hat in der gegenwär- 
tigen Theologie keinen hohen Kurswert, ja sie wird gelegentlich sogar als 
unsachgemäß, gefährlich und irreführend betrachtet2. 

Diese negative Einstellung hat ihre Geschichte und wird von ihr aus ein 
Stück weit verständlich. Die klassische Antwort der Theologie auf die 
Theodizeefrage war die These: Gott, die unendliche Liebe und Güte, will 

1 De ira dei 13 (= PL 7, 121). 
2 So werden z. B. von D. Solle, Leiden, Stuttgart-Berlin 1973, 32 f die verschiedenen 
theologischen Versuche zur Theodizee-Frage unter der Überschrift •Der theologische 
Sadismus" disqualifiziert. Auch das Neue Glaubensbuch, hrg. v. J. Feiner u. L. Vischer, 
Freiburg u. a. 21973, 315 bringt kritische Anmerkungen gegen alle •Erklärungsversuche" 
von Leid. Weitere Autoren, die in die gleiche Richtung gehen, werden im folgenden 
noch genannt werden. 




