Maria im Geheimnis der Erlésung

Erlésung und Befreiung im Licht der Mariologie

Wolfgang Beinert, Bochum

I. Vom Sinn der Mariologie

Die Marienkunde ist ein Teil der systematischen Theologie. Wenn diese
sich der Gestalt der Mutter Jesu Christi zuwendet, tut sie das nicht aus
biographischem Interesse. Den Spuren ihres Erdenlebens nachzugehen,
mag einer historisch engagierten Exegese iiberlassen bleiben'. Es geht ihr
auch nicht darum, in den Chor derer einzustimmen, die sie mit dem
Romantiker Novalis ,in tausend Bildern lieblich ausgedriickt® sehen und
keine Miihe scheuen, sie mit immer neuen Ehrenbezeichnungen zu prei-
sen. Nicht als ob sie auf solche Bestrebungen in hochmiitiger Distanz
herabschaute: Marienleben und Marienkult haben ihre Bedeutung. Die
Theologie im strengen Sinn aber hat eines anderen Amtes zu walten. Thr
ist aufgegeben, das Verstdndnis des christlichen Glaubens methodisch zu
erheben und fiir den Glaubenden zu erdffnen. Ihr geht es darum primér
um die heilsgeschichtliche Bedeutung der Herrenmutter und um die Kon-
sequenzen, die sich fiir Glaube und Glaubende ergeben. Der Dogmatiker,
der so fragt, befindet sich in bester Gesellschaft. Die neutestamentlichen
Autoren legen keinen Wert auf ein ,Marienleben®; in ithren Auflerungen
sowie in denen ibrer ersten Interpreten in der jungen Kirche gibt es auch
keine Spuren, die auf einen unmittelbaren Kult schliefRen lassen. Wohl
aber kreisen ihrer aller Gedanken, wo immer sie auf sie zu sprechen kom-
men, um ihre Heilsbedeutung. Alles andere stellt sich erst recht spit in
der Kirche ein. Das entspricht vollig der Sache selber. Nur und erst die
theologische Reflexion kann das Kriterium fiir eine Beschaftigung mit ihrer
Biographie und fiir die Ausgestaltung des Kultes liefern. Wire Maria
theologisch bedeutungslos, eriibrigte sich alles andere von selber. Um
Verzeichnungen ihres Bildes zu vermeiden, mufl das entschieden klar-
gestellt werden. So sind fir die hier anzustellende Betrachtung zwei eher
wissenschaftstheoretische Vorbemerkungen unerlaflich.

1. Bemerkungen zum Theologieverstdndnis

Welche Intentionen hat die christliche Theologie? Insofern sie Theologie
ist, ist sie der ,Logos“ iiber den ,Theos“, d. h. die Kunde und Wissen-

1 Vgl. P. Gaechter, Maria im Erdenleben. Neutestamentliche Marienstudien, Innsbruck-
‘Wien-Miinchen 31955,



Maria im Geheimnis der Erlosung 123

schaft von Gott. Ihre Eigentimlichkeit als christliche Theologie liegt — im
Unterschied zu allen anderen philosophischen und religionsgeschichtlichen
Versuchen iiber Gott ~ darin, daf sie sich — veranlaft durch die Daten der
sie normierenden Offenbarung — nicht so sehr mit dem metaphysischen
Wesen Gottes abgibt als vielmehr mit dem Mensdhen. Die entscheidende
Vorgabe der jiidisch-christlichen Tradition lautet, dafl Gott als unser
Gott erscheint. Er ist der Partner eines von ihm initiierten Bundes, der
sich erst als Bund mit einem bestimmten Volk konkretisiert und sich endlich
in Jesus von Nazaret zum neuen und ewigen Bund weitet, der allen Men-
schen zuginglich ist. Gott ist ,Philanthrop“, ein Freund der Menschen
(Tit 8, 4); und sein Wille ist, daf sie heilig werden und so ihr Heil finden
(1 Thess 4, 8). Nichts wire falscher, als nun anzunehmen, die spekulative
Untersuchung des Wesens Gottes sei iberflissig; sie macht aber noch nicht
das spezifisch Christliche aus, oder sagen wir besser: wer Gott ist, dafl er
in drei Personen west, alles dieses wird uns erst durch sein Heilshandeln
in der menschlichen Geschichte kund, in dem sich der Vater als die uns in
seinem Sohn durch den Heiligen Geist zugidngliche Liebe zeigt. Sie aber ist
auf unser Heil gerichtet®. Gott geht es um den Menschen. Theologie und
Anthropologie fallen daher im christlichen Verstandnis ineinander®. Dann
aber ist die theologische Besinnung nicht mehr in das Belieben der Men-
schen gestellt; sie ist nicht die Freizeitbeschiftigung der frommen Seelen,
sondern Aufgabe fiir alle Menschen. Ihr eignet ~ ganz wortlich verstan-
den — Not-Wendigkeit. Sie interessiert sich nicht, wie die anderen anthro-
pologischen Disziplinen, lediglich fiir regionale oder sektorale Erhellungen
ihres Studienobjektes, sondern fiir dessen grundlegendes und somit umfas-
sendes Konstitutivum: sie fragt nach dem Heil des Menschen; und dieses
Heil ist nichts anderes als sein sinngebendes Ziel. Wir werden weiter unten
darzulegen haben, daf} es angesichts der konkreten Verhéltnisse fir uns die
Gestalt der Erlésung hat.

Deswegen darf die hier zu verhandelnde Thematik allgemeines In-
teresse beanspruchen. Wenn wir von der Stellung Marias im Geheimnis
der Erlosung sprechen, dann durchstobern wir nicht den hintersten Win-
kel eines an sich schon recht abgelegenen Hauses: es geht uns um die Be-
haustheit des Menschen schlechthin. Das Thema impliziert eine These: Ma-

2 Die stliche Patristik suchte seit dem ausgehenden 4. Jahrhundert die hier gemeinte
Unterscheidung in den Begriffen theologia, d. i. die Lehre vom Wesen (des dreifaltigen)
Gottes, und otkonomia, d. i. die Lehre vom gottlichen Heilshandeln (in Christus), zu
fassen. Die westliche Trinitdtstheologie hat sie ibernommen, betont aber vor allem in
jingster Zeit die tbergreifende Einheit beider Aspekte.

3 Darauf weist vor allem K. Rahner unermiidlich hin. Vgl. z. B. neuestens Grundkurs
des Glaubens, Einfiikrung in den Begriff des Christentums, Freiburg-Basel-Wien 1976.



Wolfgang Beinert 124

ria hat eine exemplarische Bedeutung in diesem Mysterium; und da es im
angedeuteten Sinn ein anthropologisches ist, hat sie fiir uns Bedeutung. Ist
die These richtig, dann tragt die Mariologie zur Lichtung des Mysteriums
Mensch entscheidendes Material bei. Ist Maria in der Tat erlost, dann
steht es nicht aussichtslos um uns: unseren Sorgen und Néten leuchtet ein
Refugium auf. Wir sind nicht ohne Hoffnung, wenn sich an einem von uns
das Ziel gewif} vollzogen hat. Die Frage nach dem Heil verwandelt sich in
Hoffnung; dem Glaubenden wird die Mutter seines Herrn zur lebendigen
Bestétigung der gottlichen Verheiflung, dafl allen Menschen das Heil ge-
schenkt werden soll. Sie wird so zu einem Zeichen — hiermit ist zunéchst ein-
mal die Behauptung gedeckt, daf ihr eine besondere Rolle im Heilsge-
schehen zuféllt. Wir werden schauen miissen, ob damit bereits alles gesagt
ist.

2. Methodologische Voriiberlegung

Zuvor haben wir uns Rechenschaft iiber den Weg abzulegen, den wir gehen
wollen. Zwei Moglichkeiten sind denkbar. Wir konnten versuchen, an Hand
der Bibeltexte und der christlichen Uberlieferung, wie sie sich vornehmlich
in den Mariendogmen niedergeschlagen hat, nachzuweisen, dafl Maria in
einer besonderen Weise erlost ist, da alle Texte in diesem Faktum konver-
gieren, bzw. nur dann stimmig sind, wenn diese Tatsache vorausgesetzt
wird. Bei einem solchen Vorgehen setzten wir das Pradikat der These —
Erlosung — voraus und ndhmen die Geltung des Subjekts — Maria — in sei-
nem entfalteten dogmatischen Verstindnis als gegeben an. Unsere Argu-
mentation verstiinde sich lediglich als Entfaltung von Implikationen eines
Datums, das alle anerkennen.

Betrachten wir die Situation der Gegenwart, erscheint uns dieser Weg
verbaut. Das Pradikat ist nicht nur nicht selbstverstindlich, es ist weithin
nicht einmal mehr verstindlich. Was Erlosung sei, weshalb man ihrer be-
diirfe und wo sie gefunden werden konne, das sind dunkle Fragen auch fiir
den durchschnittlichen Christen heute. Selbst wo er eine Antwort gabe,
wire zu befiirchten, dafl sie kritischer Untersuchung nicht standhdlt. Doch
mehr noch: Auch das Subjekt ist der Diskussion, selbst nnter Theologen,
ausgesetzt. Nicht wenigen erscheint die mariologische Interpretation der
neutestamentlichen Perikopen als sachlich ungedeckte Ausuferung, als Eis-
egese mehr denn alls Exegese.

So miissen wir einen anderen Weg einschlagen. Er verlduft in gewisser
Weise genau umgekehrt. Wir fragen erstlich nach dem Pradikat, das heifdt
nach der Erlosung und dem Menschen. Erst von da aus wenden wir uns
Maria zu, um zu erfahren, ob und wie sie erlast sei.



Maria im Geheimnis der Erlosung 125

Damit erscheint unsere Aufgabe erledigt. Aber sie wire es nur sehr un-
vollkommen. Wenn die Theologie eine anthropologische Wissenschaft ist,
ist sie auch praktisch. So haben wir uns in einem abschliefenden Teil noch
einige Gedanken zu machen, welche Folgerungen sich fiir uns aus unserer
These moglicherweise ergeben.

I1. Das Geheimnis der Erlésung

1. Der Mensch als Mangelwesen

Unsere Methode fordert an sich eine eingehende, sachlich-grundliche Ana-
lyse des Problems ,,Was ist der Mensch?“. Es bedarf keiner niheren Be-
griindung, dafl wir sie in diesem Rahmen nicht durchfiihren kénnen, son-
dern allenfalls eine Abbreviatur davon: im Telegrammstil gleichsam miis-
sen wir das Wichtigste andeuten®. Das ist bedenklich, doch erlaubt: wir
rekurrieren auf Erfahrungen, die jedem Menschen nicht nur zuginglich
sind, sondern von ihm auch gemacht werden.

Wo immer Menschen iiber sich und ihresgleichen nachgedacht haben,
stieen sie darauf, dafl der Mensch ein Mingelwesen ist. Sie meinten damit
nicht allein, daf er dieses oder jenes Gut, diese oder jene Qualitdt nicht
oder nicht im hochsten Grad besitze, sondern daf} er auch dann noch eine
tiefe Defizienz spiirt, wenn ihm alle erreichbare Perfektion eignete. Auch
in diesem Falle wire ihm der Tod gewifi, der als Nichtung erfahren wird:
in ihm zerrinnt alles, was er hatte. In allem lauert so die Endlichkeit; ge-
rade damit aber gibt er sich nicht zufrieden. Der Mensch ist Sehnsucht nach
Unendlichkeit. Das hier Gemeinte ist in der Geschichte des Denkens sehr
verschieden formuliert worden. Immer ist das Gleiche gemeint, ob man
nun mit Aristoteles erkenntnistheoretisch sagt, die Seele sei irgendwie
»alles®, oder mit Augustinus vom ,ruhelosen Herzen“ spricht, oder Goe-
thes Wissen hat, dafl der Mensch faustisch im Wechsel von Begierde und
Genuf zerspannt ist oder mit Ernst Bloch das , Prinzip Hoffnung® statuiert.
Von seinem Wesen her ist der Mensch bediirftig, arm — ein Grenzgéanger
des Nichts.

Niherhin kénnen wir diese Mangelhaftigkeit als die Ausstandigkeit sei-
ner Freiheit beschreiben. Wer Grenzen hat, wer sich nicht vollkommen
und in Fiille besitzt, der ist entfremdet, ohne Freiheit. Die Sehnsucht nach
der Unendlichkeit artikuliert sich jetzt als Verlangen nach der Freiheit.
Grenzen miissen eroffnet werden, Ketten miissen fallen, Heimkehr aus
der Fremde mufl gegeben scin. Dieses Postulat wird in dem Moment noch

4 Vgl. K. Rahner, a.a.0., 35-142.



Wolfgang Beinert 126

dringlicher, in dem sich der Mensch nicht nur metaphysisch, sondern auch
ethisch als mangelhaft erkennt. Der Mensch hat Schuld — das gilt nicht nur
von diesem oder jenem seiner Gattung, sondern ist eine faktisch universale
Erfahrung. Freiheit ist auch noch Freiheit von der Schuld.

Da er sie auf Grund seiner konstitutiven Mangelhaftigkeit nicht selber
findet, bedarf er der Befreiung. Er verlangt Erlésung als Vorbedingung
seiner Freiheit. Da er nur durch diese den Sinn seines Seins findet, ist be-
freiende Erlosung zugleich die Ermoglichung von Sinn. Sie kann nun aber
weder aus den Dingen kommen, deren Herr er letztlich ist, noch von seines-
gleichen, da sie alle in der gleichen Lage sind, sondern nur von einem Un-
endlichen. Aus der Unendlichkeit mufl Sinn gestiftet werden.

Das Infinitum darf jedoch nicht mit dem Indefinitum, das Unendliche
nicht mit dem Unbestimmten verwechselt werden: dann wire der Mensch
letztlich unbegriindet und somit sein Dasein sinnlos. Sinngebend kann das
Unendliche nur sein als das Definite, das Bestimmte. Seine Definition liegt
nicht im sdchlichen Bereich. Der Mensch verlangt nach dem unendlichen
Du, damit er selig sei. Das Unendliche konkretisiert sich so als der Unend-
liche; das befreiende Absolutum ist der absolut Freie. In der klassischen
Sprache sagen wir: Gott ist das Heil des Menschen.

Freilich ist der Gott, den wir auf unserem Gedankengang gefunden ha-
ben, noch der Gott der Philosophen. Er ist noch eher Postulat als begriin-
dende Existenz. Dafd eine solche, dafl also Gott existiert, versichert uns in
letzter Klarheit erst die christliche Offenbarung. In ihr wird uns auch das
Woie seines befreienden Da-Seins dargelegt. Dies geschieht in der Ansage,
dafl Jesus, der der Christus ist, unser Erloser und damit unser Befreier
und die Ursache unseres Heiles 1st. Dieser Fundamentalsatz, der an dieser
Stelle nicht ndher anf seinen Grund hin betrachtet werden kann, mufl nun
seinem Inhalt nach im Licht unserer anthropologischen Skizze erortert wer-
den.

2. Gott wird Mensch

Wenn wir bekennen, Jesus sei der Christus Gottes, meinen wir, dafl das
Subjekt dieses Satzes der menschgewordene Gott sei. Damit wird nicht
weniger als dieses behauptet: der unendliche, absolute, sinnstiftende und
freie Gott hat die menschliche Endlichkeit, Relativitdt, Mangelhaftigkeit
und Unerldstheit als seine eigene Wirklichkeit angenommen. Gerade darin
aber, in diesem abgrindigen Geheimnis der Liebe Gottes, erfiillt sich das
Wesen des Menschen. Nun wird sein existentieller Mangel aufgefiillt: in-
dem er sich ganz in Gott hinein verliert, findet er sich selbst in Vollendung
wieder. Inkarnation ist, so betrachtet, die Konstituierung der vollen
Menschlichkeit: ,,Der Mensch ist, indem er sich weggibt in das absolute Ge-



Maria m Geheimnis der Erlosung 127

heimnis hinein, das wir Gott nennen“?, Jesus ist damit der Mensch schlecht-
hin: ,Ecce homo*. Hier liegt die radikale Begriindung der anthropologi-
schen Perspektive der christlichen Theologie.

Das ist gerade in der Mariologie zu betonen. Man kann gelegentlich hé-
ren, das christliche Interesse fiir die Mutter Christi sei darin begriindet,
daB sie ein ,reiner® Mensch sei, wihrend der Sohn ,auch noch“ Gott sei
und darum nicht so zuginglich wie sie. Eine solche Sicht stellt die Dinge auf
den Kopf. Jesus ist nicht der Ausnahmefall des Menschseins, den man zur
Kenntnis nimmt, der aber dann in der Anthropologie vergessen werden
kann. Das genaue Gegenteil trifft zu: was Menschsein heifit und bedeutet,
1Rt sich ganz erst an ihm ablesen, der dessen zwar einzigartige, aber darum
doch ,normalste Verwirklichung ist — sofern wir nur dieses Adjektiv in
seiner Grundbedeutung nehmen: normal ist normenentsprechend; was aber
der Norm entspricht, ist auch mafigeblich.

In der Sprache des Neuen Testaments wird Jesus darum als der Erstge-
borene der ganzen Schopfung bezeichnet (Kol 1, 15). Damit soll nicht gesagt
werden, er sei nur Nummer eins in einer Reihe, auf die weitere Exemplare
folgen, sondern damit ist ausgesprochen, dafl er der Grund der Reihe ist:
weil er ist, sind auch die anderen. Der Mensch schlechthin wird so zum Heil
der anderen Menschen. Er ist ihr Erléser und Befreier. Heil und Freiheit
und Sinn koénnen die Menschen nun nicht mehr ohne, sondern nur noch
durch ihn finden. Gott neigt sich uns nur noch zu ,durch Jesus Christus, dei-
nen Sohn, unseren Herrn®, wie wir in der Liturgie folgerichtig sprechen. Er
wird so zum Mittler unseres Heiles (Hebr. 8, 1. 6; 9, 15; 12, 24), das Sakra-
ment der menschlichen Erlésung®.

3. Heil durch Christus

Aus unserer Reflexion ergibt sich, daf} die Menschlichkeit des Menschen von
der Position abhéngt, die einer je und je zu Christus einnimmt. Es wire
allerdings ungeniigend, sich ihm gegeniiber nur mit Respekt, mit Ehrfurcht
oder blofer Zuneigung zu verhalten. So bleibt man immer noch in Distanz
zu ihm. Dann aber wird man nicht erlost. Weil das Heil nur die Gemein-
schaft ist mit dem absoluten Gott und weil wir sie nicht anders als durch
ihn erreichen konnen, milssen wir in der innigsten Néhe zu ihm stehen
konnen. Das Heil ist nur dann gegeben, wenn eine Inklusion, ein ,Ein-
schluB“ in Jesus Christus stattfindet. Man muf ein ,zweiter Christus“ wer-
den, d. h. in und durch ihn mufl sich die Einung mit Gott vollzichen. Unser
Heil wird uns gegeben, wenn wir ,so gesinnt sind wie Christus Jesus®

5
[

K. Rahner, a.a.0., 216.
Vgl. Vaticanum II. Liturgiekonstitution 7, Kirchenkonstitution 7.



Wolfgang Beinert 128

(Phil 2, 5), wenn wir mit Paulus sagen konnen: ,,So lebe nun nicht mehr
ich, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2, 20; vgl. Rom 14, 8).

Die christliche Botschaft, die zu dieser Konsequenz fiihrt, lehrt dartiber
hinaus, daf} ein solcher ,EinschluB“ méglich und wie er zu erreichen ist.
Christus ist der Urheber der Kirche, die als die Gemeinde derer verstanden
wird, die sich in ihm vom Heil Gottes haben betreffen lassen. Sie ist das
radikale Sakrament, durch deren konkrete Einzelsakramente man der
neuen, christologischen Wirklichkeit teilhaftig wird. Damit ist sie der
konkrete Ort der christologischen Vermittlung.

Die Kirche steht damit im Dienst der je grofieren Humanitdt, wenn die
Menschlichkeit des Menschen durch den Einschluf in Christus vollendet
wird und wenn man in Christus durch die Zugehdérigkeit zur Kirche lebt.
Fiir den Einzelnen aber bedeutet dies: das Maf} seiner Kirchlichkeit ist das
Mafl seines Menschseins. Je mehr einer dieser Gemeinschaft verbunden
ist, um so tiefer erreicht ihn die Erlosung”.

Wir haben nun in etwa und im groben Umrif} eine Antwort auf die Frage
nach dem Pridikatsbegriff der hier diskutierten These, was Erlosung des
Menschen sei, bekommen. Um Mifiverstindnissen vorzubeugen, sei noch-
mals eigens darauf hingewiesen, dafl sie auf Prdmissen beruht, die in der
christlichen Botschaft enthalten sind. Deren Voraussetzungen werden hier
nicht eigens untersucht. Unsere Antwort bewegt sich im Bereich des Glau-
bens. Unter diesen Vorzeichen miissen wir uns jetzt dem Subjekt der These
zuwenden.

I1I. Maria — der erléste Mensch

1. Das biblische Fundament

Den Schlissel zum Verstindnis der Rolle Mariens im Geheimnis der Er-
losung gibt uns die Verkiindigungsszene des Lukas-Evangeliums an die
Hand (Lk 1, 26-38). In ihr wird nicht eine Reportage der Ereignisse ge-
geben, sondern ein theologischer Sachverhalt erhoben. Er ist eingeordnet
in den Kontext der zeitgendssischen Heilserwartung. Israel ersehnt seine
Befreiung. Es gab allerdings verschiedene Meinungen dariiber, worin sie
bestehen solle. Eine mehr national denkende Gruppe sah sie bereits in
der politischen Erlosung aus dem Joch der romischen Besatzungsmacht.
Andere erblickten sie in einer eschatologischen Tat Gottes, durch die das
Volk der Last seiner Siinde und Schuld enthoben wiirde. Im Evangelium
wird nun die Frage entschieden.

7 Der hier verwendete Kirchenbegriff stiitzt sich auf Vaticanum IL., Kirchenkonstitution 8,
und 1488t Grade der Zugehérigkeit zu.



Maria im Geheimnis der Erlosung 129

Der Inhalt der fraglichen Perikope ist die Verheiflung der Erlosung. Sie
wird der Menschheit durch einen Engel, einen Boten Gottes tiberbracht.
Es wird deutlich, daff Gott allein der Initiator unseres Heiles ist. Es ist
Ereignis seiner Gnade, nicht Resultat menschlicher Leistung. Doch wird
dieses Geschenk nicht wirklich dem Menschen zu eigen, wenn er nicht
sein Einverstdndnis kundtut. Gott kennt keinen Oktroi. Er erfillt die
Mangelhaftigkeit des Menschen, aber dieser muff sie anerkennen, indem
er sich thm selber stellt. Auch das ist noch das Werk der Gnade: sie er-
moglicht dem Menschen Ausiibung der Freiheit, die dennoch seine eigene
ist und bleibt. Darum versichert der Engel Maria, dafl Gott mit ihr ist
(1, 28).

Im gleichen Atemzug nennt er sie ,die Begnadete“. Dieser Titel steht
innerhalb der Begriifung genau an der Stelle, an der eigentlich ihr Name
auftauchen miifite: Maria bekommt einen neuen Namen, dhnlich wie
Simon Bar Jona, der zu Petrus, wie Saulus, der zu Paulus wird. Im bibli-
schen Verstdndnis ist mit der Namengebung stets eine Sendung verbunden.
Wenn Maria ,die Begnadete® in Zukunft heiflen soll, dann um eines
»~Amtes” willen, das sie bekommt.

Es besteht darin, daf sie (als Mutter des Menschgewordenen) zur heils-
geschichtlichen Partnerin Gottes werden soll. Damit findet eine unge-
heuerliche Konzentration statt. Von der Schopfung her hatte Gott sein
Heil der ganzen Menschheit angeboten, die er darin in seine Gemeinschaft
ziehen will. Als sie versagt, wahlt er ein Volk aus; dann aus diesem Volk
ein einziges Geschlecht, die Davididen, und nun aus der einen Familie ein
einziges Glied, Maria. Sie erscheint in diesem Moment als die Vertreterin
der gesamten Menschheit, deren Geschick ihr in die Hand gelegt ist. Das
wird ihr ,Amt“, das ist ihre einzigartige Verantwortung. Gott bietet den
Menschen in uniiberbietbarer Weise die Erlosung an. In der Diktion des
Alten Testamentes wird dies beschrieben: ,Du wirst ein Kind bekom-
men, einen Sohn wirst du gebaren ... Er wird grofl sein und Sohn des
Hodhsten genannt werden . . . Seine Herrschaft wird kein Ende haben® (1,
31 {f.). Das Zeugungsprinzip dieses Sohnes ist kein Mann, sondern Gott
selber tritt so in das Leben dieses Madchens ein, daf} sie seine Mutter wird.
Damit ist noch einmal auf die einzigartige Initiative Gottes abgehoben.

Thre Situation in diesem Augenblick wird vielleicht am besten mit dem
dialektischen Wort vom lichten Dunkel beschrieben. Sie erfahrt Ansprache
und Verheiflung Gottes — das ist das Licht. Aber in ithm wird erst die Di-
mension des Dunkels bewufit — wie eine Kerze in einem grofien Raum die
Finsternis erst recht erleben 143t. Mutter des Messias werden, dazu noch
auf solch auflerordentliche und mifverstindliche Weise: Maria wird an
die Grenze des Ertraglichen gefithrt. Maria erschrickt, sagt Lukas (1, 29).



Wolfgang Beinert 130

Sie bekommt aber keinen anderen Trost und keine andere Kraft als die
eine, die zwar allen Trost und alle Kraft in sich birgt, aber doch mensch-
lich unzulinglich erscheint: ,Fir Gott ist nichts unmdglich“ (1, 37). Sie
wird vollkommen und einzig und allein auf Gott verwiesen: in diesem
Moment ist sie der mangelhafte Mensch schlechthin, einer, der sich selber
dranzugeben hat. Sie ist — so erkennt sie selber ihre Lage klar — ,,die Magd
des Herrn“ (1, 38). Die aufs erste fast un-menschliche Situation ist doch
die ur-menschliche, die wir nur immer wieder zu verdecken und zu ver-
drdngen trachten: sie ist auf reinen Glauben angewiesen. Ihr bleibt nie-
mand und nichts mehr als das Du, das Gott ist. Darauf hat sie sich nun
einzulassen oder aufzugeben. Im Angesicht der Gnade hat sie sich zu ent-
scheiden. In der Sprache unserer vorangehenden Uberlegungen konnten
wir auch sagen: Jetzt ist die Situation gegeben, die Bedingung und Maég-
lichkeit der Erlésung ist. Insofern nach biblischer Darstellung zugleich
das Heil der Menschheit auf dem Spiele steht, ist hier auch Bedingung und
Erlosung nicht nur Mariens, sondern aller Menschen im Spiel.

Maria nimmt Gottes Heilsangebot an. ,Mir geschehe, was du gesagt
hast“ (1, 38b). Damit 1aft sie sich ganz auf Gott ein. Das aber heifit nun
konkret: sie sagt Ja zu Jesus Christus. In ihm realisiert sich Gottes Wille.
Ihr Ja ist so auch Ja zu ihm und damit gerét sie in seinen Bannkreis. Sie
wird eins mit ihm. Damit ist Maria das Heil in beispielloser Vollendung
zuteil geworden. Sie hat in ihrem Sohn die Fulle méaglichen Menschseins
erreicht. Aus der Magd ist die Freie geworden. Sie ist die exemplarisch
Erloste.

2. Theologische Entfaltung

Zu einem volleren Verstdndnis mitssen wir den gerade dargestellten bibli-
schen Sachverhalt etwas weiter entfalten. Zuerst ist darauf hinzuweisen,
daf} sich an Maria grundsitzlich das namliche ereignet hat wie bei allen
anderen Menschen, die erlést werden, namlich der ,EinschluR“ in Jesus
Christus. Damit steht Maria voll und ganz innerhalb der menschlichen
Gemeinschaft. Gegeniiber Christus hat sie das fundamental gleiche Ver-
héltnis und die gleiche Chance wie jeder andere auch. Sie steht auf unserer
Seite.

Mit vollem Recht erkennt ihr freilich die christliche Tradition eine un-
vergleichliche Einzigartigkeit zu: aber sie wird innerhalb der Grenzen des
Menschseins konstatiert. Maria ist ein einzigartiger Mensch — nicht weni-
ger, aber auch nicht mehr. Der Grund ihrer hervorragenden Stellung liegt
in der Einmaligkeit und Einzigkeit ihrer Berufung: niemand sonst ist
Mautter Gottes. Dadurch steht sie in einer unvergleichbar engen Bezie-
hung zu Jesus Christus.



Maria im Geheimnis der Erlosung 181

Diese kann niherhin dreifach bestimmt werden. Zunéchst ist sie bio-
logisch zu verstehen: sie hat Jesus von Nazaret geboren. Damit ist ihr eine
gewisse Beachtung gesichert; es ist die gleiche, die man allen Miittern
grofler Minner entgegenbringt. Sie steht hierin auf keiner anderen Ebene
als die Miitter Mohammeds oder Napoleons oder Goethes auch. Im Grund
aber sind interessant nur diese Leute selber; ihre Mitter treten aufs
Ganze gesehen doch nur an der Peripherie ihrer Biographie auf.

Mutterschaft aber erschopft sich nicht im Biologischen; sie ist dariber
hinaus ein geistiges Ereignis: darum ehrt jeder Mensch seine Mutter und
hat Ehrfurcht vor allen anderen Miittern. Zwischen ihnen und ihren
Kindern besteht ein tiefes geistiges Band, das diese entscheidend formt.
So ist auch Maria in einer geistigen Weise dem Nazarener tief verbunden.
Doch auch hier ragt sie prinzipiell nicht iber andere Miitter hinaus.

Thre Einzigartigkeit ist vielmehr durch das Faktum gegeben, das wir als
geistliche Mutterschaft bezeichnen konnen und ganz wértlich zu verstehen
haben: Mariens Mutterschaft ist ein Geschehen im Heiligen Geist. In der
Empfingnis, die ihrer Zustimmung folgt, wird ihr Gottes Heil in absoluter
Weise mitgeteilt — das heifit nicht nur, daf der Logos Gottes durch das
Wirken des Pneumas in ihr menschliche Gestalt annimmt, sondernbedeutet
dariiber hinaus ein Ereignis, das sie personal betrifft. Sie ist daran nicht
passiv beteiligt; sie ist nicht nur der Kanal, durch den die Gnade in die
Welt stromt. Vielmehr 148t sie sich im Glauben aktiv auf dieses Heil ein
und damit kommt es in der Empfangnis auch bei ihr und fiir sie an. Nicht
nur die Menschheit wird durch die Inkarnation objektiv geheiligt: Maria
wird subjektiv darin erlgst. Weil in diesem Geschehen ihr Glaube radikal
gefordert war und weil sie aus ihm heraus ihr ,Fiat“ gesprochen hat, darum
vollzieht sich in radikaler Weise die Erlésung Gottes an ihr. Sie wird zur
Mutter Gottes, weil sie sich vor Gottes Wahrheit restlos bewihrt. In der
Sprache der klassischen Theologie sagen wir: Maria ist der vollerldste
Mensch.

Erwihlung und Erlésung kommen, wie wir gesagt haben, erst dann zum
Ziel, wenn der Mensch in der Gnade Gottes diese Gaben annimmt und sich
zu eigen macht. Das ist aber nicht ein einzelner Akt, den man einmal setzt
und dann ist alles getan. Er muf} lebenslang ausgezeitigt und entfaltet wer-
den. So setzt sich auch das Ja der Mutter Christi bei der Verkiindigung ein
ganzes Leben hindurch fort. Sie blieb stindig die auf Gott in Christus An-
gewiesene: ihre gesamte Existenz ist christologisch geprégt. In der Theo-
logie des dritten Evangeliums wird diese Tatsache unter dem Stichwort
Jhoren® verhandelt. Fiir Lukas ist die Auf- und Annahme des Gotteswor-
tes heilsentscheidend. Jesus mahnt daher: ,Gebt also acht, dafl ihr richtig
zuhort!“ (Lk 8, 8). Er selber ist der Verkiinder des Wortes vom Vater, ja,



Wolfgang Beinert 132

wie Johannes in seinem Prolog sagt, das Wort selber (Joh 1,1f.). Erl6sung
kann also auch als Horerschaft umschrieben werden. Maria nun erscheint
immer wieder als die exemplarische Horerin, als eine Frau, die das Wort
erwégt und sich zu Herzen gehen 14t (Vgl. Lk 1, 29; 2, 19. 51; dazu der
Lobpreis des Horens im Zusammenhang mit Maria, Lk 8, 21; 11, 27 f.)8.
Wenn sie auf ihren Sohn hinweist, dann geschieht dies bei Johannes wie-
derum mit einer Aufforderung zum Hoéren: ,Was er euch sagt, das tut,
befiehlt sie den Dienern in Kana (Joh 2, 5)°.

Das vierte Evangelium legt damit bereits die Querverbindung zwischen
Maria und der Kirche blof}. Maria hat den Menschen etwas zu sagen! Erl6-
sung vollzieht sich nach unserer Analyse weder als Wechselgeschehen zwi-
schen Gott und dem einzelnen, noch spielt sie sich auf neutralem Boden
ab, sondern hat ekklesiale Dimensionen. Der Einschlufl in Christus voll-
zicht sich innerhalb der Geschichte in der Kirche. Diese ist die Gemeinde
der Glaubenden und durch den Glauben Erlosten. Ist Christi Mutter erlst,
dann ist sie dies im Raum der Kirche. Ist sie die Vollerloste, so ist sie ihr
vollendetstes Erscheinungsbild. Die reprisentative Aufgabe, die sie im
Moment der Verkiindigung ibernommen hatte, kommt ihr bleibend zu:
hier — und in allem, was sich daraus ergibt — ist in denkbar héchster Rein-
heit das Wesen der Kirche dargestellt. An ihr ist abzulesen, was Kirche ist,
was ihre Glieder sein sollen. Es ist nicht unwahrscheinlich, daf} Johannes
auf diese Wirklichkeit anspielen wollte, wenn er Jesus am Kreuz sagen
lafit: ,Dies ist deine Mutter® (Joh 19, 27) — die Mutter dieses und aller sei-
ner Jinger. Die spitere Tradition hat fiir den Sachverhalt die Formel ge-
funden, Maria sei der Typus, das Urbild der Kirche. Die heutige Theologie
hat diesen Begriff von neuem aufgenommen?.

Unsere Betrachtung fithrt noch zu einer letzten Ausfaltung unserer The-
se. Die Mariologie ist bestrebt, ein Einheitsprinzip zu finden, aus dem sich
alle die vielfiltigen Aussagen der kirchlichen Uberlieferung tiber die Got-
tesmutter ableiten lassen. Dadurch hat man, weiterhin, ein Kriterium fir
die Berechtigung oder Nicht-Berechtigung von Aussagen, die man iiber sie
macht. Sicher ist die eigentliche Grundlage unseres Interesses an ihr ihre
Mutterschaft zu Christus. Es hat sich aber auch schon in diesen Ausfithrun-
gen gezeigt, dafl diese erst dann in ihrer ganzen Wirklichkeit begriffen

8 Vgl. dazu W. Beinert, Heute von Maria reden? Freiburg-Basel-Wien 31975, 25-31.
 Die dauernde Gottzugehdrigkeit Mariens wird dogmatisch in der Lehre von der Unbe-
fleckten Empfingnis und der bleibenden Simdenlosigkeit festgehalten. Damit ist vor-
rangig das Element der Erwahlung ,im Hinblick auf die Verdienste Jesu Christi, des
Erlésers des Menschengeschlechtes® (DS 2803 = NR 479) angesprochen; doch besteht
diese in der Befreiung des menschlichen Willens zur sachgerechten Reaktion auf den
Willen Gottes, in der sich dann Heilsgeschichte vollendet.

1 Vgl. W. Beinert, Maria und die Kirche heute, Leutesdorf 1974.



Maria im Geheimnis der Erlosung 133

wird, wenn man deren pneumatische, geistliche Dimension hervorhebt. Sie
kann, so sahen wir, als einzigartige Vollform der Erlésung gekennzeichnet
werden. Bezieht man den eben angedeuteten sozialen, besser: ekklesialen
Charakter in die Formel ein, so 148t sich sagen, das mariologische Funda-
mentalprinzip sei die Vollerlésung Mariens, dank deren sie zum Urbild
der Kirche wird.

IV. Maria und unsere Erlosung

Aus der Stellung Mariens im Geheimnis der Erlosung gewinnt die theolo-
gische Betrachtung ein Erkenntnisprinzip. Damit sind wir bereits unmerk-
lich in den letzten Gedankengang eingemiindet, der vorgelegt werden soll.
Damit ist etwas ausgesagt, was uns betrifft. Uns sollen freilich hier nicht
die innertheologisch-systematischen, sondern die existentiellen Konse-
quenzen beschiftigen.

Theologie und Spiritualitit sind, recht verstanden, eng verzahnt!t. Die
dogmatische Bedeutung unserer These setzt darum schon unmittelbar ein
wichtiges Resultat frei, das das christliche Leben betrifft. Die Zuwendung
zu Maria ist nicht das Produkt einer Sonderspiritualitat, die ehrenwert sein
mag, aber doch ohne Schaden fiir die Christlichkeit des Christen auch feh-
len konnte. Man kann nicht, wie es manchmal gern geschah'?, pointiert sa-
gen, Maria sei zwar katholisch, doch nicht evangelisch; beides aber sei doch
christlich. Damit setzte man sich in den Widerspruch zur gesamten Tradi-
tion, von der Bibel angefangen bis, einschlieflich der Reformation selber,
zum heutigen Tag. Ohne Maria zu nennen, ist eine integrale Christologie
und Theologie iiber die Kirche nicht denkbar. Auch eine theologische An-
thropologie bliebe unvollstindig. Maria ist kein konfessionelles, sie ist ein
christliches Thema schlechthin.

Mit dieser Feststellung ist theologisch allerdings noch nicht die Frage
nach der Notwendigkeit eines marianischen Kultes entschieden. Sie kann
nicht schlankweg bejaht werden, bedenkt man, dafl auch das Konzil von
Trient die Heiligenverehrung als niitzlich, aber nicht als unerldfilich ange-
sehen hat'®. Anderseits fithrt die theologische Betrachtung von selber zur
Einbeziehung der existentiell-moralischen Dimension, aus der sich ein
Lobpreis der Mutter Christi ergibt. Es gibt sozusagen auch eine theologi-

11 Niheres dazu in meinem Aufsatz Theologie und christliche Existenz: Cath. 30 (1976),
94-111.

12 Erfreulicherweise darf die Vergangenheitsform gebraucht werden: im reprisentativen
Evangelischen Erwachsenenkatechismus, Kursbuch des Glaubens, Gutersloh 1975, 392 wird
nachdriicklich auf der ,Evangelizitit“ der Mutter Christi bestanden.

13 DS 1821 = 8NR 474.



@

Wolfgang Beinert 154

sche Art der Marienverehrung, die nicht ohne Zusammenhang mit der kul-
tischen bleiben darf™.

Wer die Mutter Christi als die vollerldste Frau erkennt, der wird sich in
jedem Fall zu ihr hingezogen fithlen. Es mag offen bleiben, ob und wie weit
man zu Maria beten mufl; in jedem Falle mufl man wie Maria beten, wenn
sie wegen der Weise ihrer Erlosung ,der objektive und vorgegebene Richt-
und Zielpunkt der menschlichen Seinsverwirklichung® ist'®. Sie ist der
Mafistab unserer Christusverbundenheit und somit unserer Kirchlichkeit
und des Grades unserer personlichen Erlostheit.

Aus dieser Perspektive lassen sich einige Thesen formulieren, die die
Sache sicher nicht erschopfen, aber als Denkanstéfle von Nutzen sein
koénnen.

1. Korrektiv des Heilsverlangens

Die Neuzeit ist durch eine gewaltige emanzipatorische Anstrengung cha-
rakterisiert. Der Mensch ist aus dem universalen Ordnungsgefiige des mit-
telalterlichen Weltbildes herausgegangen, um auf eigene Rechnung und
Gefahr seine Freiheit, in der er sein Heil sieht, zu erringen. Es mag offen
bleiben, welches Recht er dazu hat; jedenfalls miissen wir feststellen, dafl
er in eine immer tiefer reichende Entfremdung hineingezogen worden ist.
In Wirtschaft, Kultur und Politik erblickt der Zeitgenosse beunruhigende
Anzeichen einer Krise, die ihn verunsichern, ja erschiittern. Die Symptome
dieses Phanomens sind steigende Selbstmordziffern, vermehrter Konsum
von Opiaten, Traditionalismus, Nostalgiewelle und miide Resignation
schon im Jugendalter.

An Heilslehren herrscht kein Mangel. Teils sind sie sdkularisiert wie
der Marxismus, teils treten sie in religiosem Gewand auf wie die Jugend-
religionen des Westens. Alle konvergieren darin, dafl sie das Heil verhei-
Ben, wenn sich der Mensch nur anstrengt. Heil ist Selbsterlosung. Der Wert
dieser Erscheinungen liegt ohne Zweifel darin, daf sie der Bewufitwerdung
der menschlichen Erlosungsbediirftigkeit dienen. Der Weg, den sie vor-
schlagen, ist freilich ungangbar. Es ist nicht ohne Belang, daf das nicht nur
von Christen, sondern auch fiir den Christen heute gesagt wird. Nicht
selten teilt er das Lebensgefiihl seiner Mitmenschen und nicht selten ist er
versucht, sich neuen Verheiflungen zuzuwenden, weil er den Eindruck hat,
seine Kirche versage vor den Anforderungen, die sich von der Gegenwart
her stellen.

14 Uber die Marienverehrung vgl. Paul V1., Apostolisches Schreiben ,Marialis cultus® vom
2. Februar 1974 (Deutsche Ausgabe Leutesdorf 21975). Vgl. auch W. Beinert (Hrsg.),
Maria heute ehren, Freiburg 1977.

15 L. Scheffczyk, Neue Impulse zur Marienverehrung, St. Ottilien 1974, 88.



Maria im Geheimnis der Evlosung 135

In diesem Augenblick haben sich die Christen (und damit die ganze
Kirche) zu erinnern, daf} sich der Mensch zwar nicht fatalistisch mit der
Lage abfinden kann, dafl er aber auch nicht aktivistisch das eigene Heil
bauen kann. Sie miissen wie Maria und mit ihr ihre innerste Bediirftigkeit
anerkennen und die Tat der Hingabe an den liebenden Gott wagen.
Emanzipatorische Anstrengungen werden dadurch keineswegs desavou-
iert: aber sie bleiben, wo sie Erfolg haben, auf Teilgebiete beschrankt, weil
sie die Ebene der Endlichkeit nicht iibersteigen kénnen. Wo es um den
Menschen in letzter Tiefe geht, da geht es um die Begegnung mit dem
Unendlichen, die Maria exemplarisch vollzogen hat.

Unsere erste These lautet daher: Die theologische Existenz der Mutter
Christi stellt ein Korrektiv aller Selbsterlosungsversuche dar.

2. Glaube als Heilsweg

Der Grund des Heils ist Gottes Initiative, die wir Gnade nennen. In dieser
Gnade wird der Mensch zum Glauben befahigt, der dann zugleich seine
eigene Tat ist. Die Erlosung durch Gott in Christus wird unmittelbar durch
den Akt des Glaubens ausgelost. Das zeigte sich uns an der konkreten Be-
gnadung Mariens. Thr Glaube war nicht in erster Linie die intellektuelle
Zustimmung zu Sitzen, die ihr vorgelegt wurden, sondern die kompromif}-
lose Bereitschaft gegeniiber Gottes Willen. In ihm erlebte sie die Begeg-
nung mit Gott selber, die dann freilich eine sehr bestimmte, ,formale®
Gestalt annahm.

An Maria lernen wir, dafl Glaube die Form der Liebe zu Gott ist. Von
ihm gelten darum alle Gesetze, die von der Liebe gelten. Das Wesen des
Glaubensaktes liegt nicht im Rasonnement, sondern in der Radikalitat der
Hingabe: der Glaubende, der ein Liebender ist, hat sein Herz und keinen
Deut weniger daranzugeben. In mehr biblischer Sprache miifiten wir sagen:
er muf} wie Maria ,horen“ kénnen. Mit aller Leidenschaft, mit allen Fasern
seiner Existenz muf} er Gott suchen.

Wenn dies alle Glaubenden tun wiirden, dann trite innerkonfessionell
und innerkirchlich jener Friede wieder ein, der ebensowie alle anderen For-
men des Friedens bedroht ist. Ist es nicht erschiitternd, mit welcher Vorder-
griindigkeit Christen ihre Meinungsverschiedenheiten austragen, die mit
voreiliger Verbissenheit zu articuli stantis et cadentis ecclesiae (zu Glau-
benssitzen, mit denen die Kirche steht und fallt) hochstilisiert werden?
Wer solches tut, gleichgiiltig ob unter der Fahne der Traditionalisten oder
der Progressisten, der offenbart noch einmal die Notwendigkeit der Erl5-
sung durch den Glauben.

Der Blick auf den Glauben der Mutter Christi konnte uns die Augen
6ffnen. Von ihm konnte einigende und befriedende Kraft ausgehen, die



Wolfgang Beinert 136

das Signal der eschatologischen Gemeinschaft mit Gott wére. Es braucht
wohl nicht besonders ausgefithrt zu werden, dafl eine von diesem Ansatz
ausgehende Mariologie auch heilsamen Einfluf auf die 6kumenische Arbeit
haben wiirde.

Wir kénnen als zweite These formulieren: Die theologische Betrachtung
Marias zeigt den Weg des Glaubens als Weg des Friedens und des Heils.

3. Liebe als Heilstat

Jesu Existenz kann als Pro-Existenz bezeichnet werden, als totales Da-Sein
fiir andere, niherhin fiir Gott und in Gott fiir die Menschen, die er erlost.
Christus ist so die Epiphanie der Liebe Gottes. Die Einbeziehung in ihn,
die unsere Befreiung auslést, ist also Einschluf} in diese doppelpolig-eine
Liebe, deren Einheit darin liegt, dafl Gott die Menschen liebt.

Der erloste Mensch ist darum stets einbezogen in die mittelnde Bewe-
gung, die Christus kennzeichnet. Er tritt nicht als deren Konkurrenz auf,
sondern ist ihre geschichtliche Realisierung, die durch den Geist Jesu
Christi erméglicht und gerechtfertigt ist. Maria als der vollerloste Mensch
ist auch hierin die exemplarische Verwirklichung und Konkretion. Die
meisten der biblischen Texte, die von ihr sprechen, handeln von ihrer
Hinwendung zu den Menschen: wir denken etwa an den Besuch bei Elisabet
(Lk 1, 89-56), an die Sorge um den Verlauf der Hochzeit (Joh 2, 8-5), an
die stille Zuriickgezogenheit wihrend der 6ffentlichen Mission Jesu und
schlieflich an ihr Harren unter dem Kreuz. Wenn wir ihr zum letzten Mal
im Neuen Testament begegnen, erscheint sie inmitten der Gemeinschaft der
Christen (Apg 1, 14). In Maria wird so die kommunionale Struktur der
Kirche dargestellt: Kirche ist ihrem innersten Wesen nach Gemeinschaft,
in ihrer idealen Verwirklichung Briiderlichkeit, in ihrem geschichtlichen
Weg unter der Leitung des Geistes, der die Liebe zwischen Vater und
Sohn ist, Manifestation der Giite.

Unter diesem Aspekt wére jene theologische Argumentation zu wiirdi-
gen, die Maria die Titel einer Gnadenmittlerin und Miterldserin verleihen
mochte, und der Ansatz der frommen Verehrung der Mutter als der mach-
tigen Fiirsprecherin. Die Mariologie des Zweiten Vatikanischen Konzils
hat das nicht ausschlieRen wollen, aber darauf keinen besonderen Akzent
gesetzt!®, Weil diese Benennungen sehr mifiverstindlich sind, wird man
gut daran tun, auf sie zu verzichten. Die Sache selber kann nicht diskutabel

18 Vgl. ,Lumen Gentium* Nr. 62. Zur Kennzeichnung der Mutterschaft Mariens in der
Gnadendkonomie werden verschiedene herkémmliche Bezeichnungen erwihnt, darunter
auch der Titel mediatrix (aber nicht corredempirix), der jedoch sofort gegen das Mifi-
verstindnis einer Mittlerschaft neben Christus abgesichert wird. Der Passus ist das Re-
sultat langer und heftiger Debatten inner- und aulerhalb der Konzilsaula.



Maria im Geheimnis der Erlésung 137

sein, zumal wenn wir uns immer vor Augen halten, dafl prinzipiell jeder
Christ kraft der zwei-einen Liebe, durch die er in und mit seinem Herrn
Iebt, an der Mitteilung seiner Gnade mitwirkt. Weil Christus das Ursakra-
ment ist, hat auch die Kirche sakramentalen Charakter und in ihr ihre
Glieder. Unbefangen sprach die Tradition von der Mutterschaft der Kirche
und der Christen; sie konnte sich dabei auf das Herrenwort berufen, dafl
alle seine Mutter sind, die zu Gott gehéren*”.

Die mariologische Meditation vermag neue Motivation zur Tat der Liebe
zu geben, die von den Christen heute wie je gefordert wird. Sie ist das
Unterscheidende der Kirche; was immer sie sonst noch hat und tut, das
tun andere Gruppen, Ideologien und Weltanschauungen auch.

Unsere dritte These kann nun aufgestellt werden: Die marianische
Existenz des Christen verwirklicht sich als erlosende Tat der Liebe in Gott
zu den Menschen.

4. Befreit zur Freiheit
Der erloste Mensch ist der freie Mensch. Wenn wir Maria als die Voll-

erloste ansechen miissen, dann muf sie uns auch als die in Vollendung
freie Frau erscheinen. Etwas von dieser Freiheit wird sichtbar, wenn der
lukanische Verkiindigungsbericht den souverdnen Dialog Mariens mit dem
Engel schildert, in dem sie um Einsicht und Verstehen nachsucht. Zeichen
der Freiheit ist das Magnifikat, in dem sie sich fiir die Unterdriickten ein-
setzt (Lk 1,52 ff). Wir spiiren ihre Freiheit in der Weise, wie sie ihre
Mutterschaft auf sich nimmt, die am Anfang Verdachtigung bringt und da-
nach noch Exil und Entsagung von ihr fordert. Die innerste Gesammeltheit
ihres Wesens wird uniiberbietbar deutlich in der Stunde von Golgota, da
sie threm Sohn beisteht. Dies alles sind ,,Situationen, die der Aufmerksam-
keit dessen nicht entgehen kénnen, der die befreienden Krifte des Men-
schen und der Gesellschaft im Geist des Evangeliums unterstiitzen méch-
te“18, Das aber hat jeder Christ zu tun, wenn denn die Kirche die Gemein-
schaft der zur Freiheit Berufenen und in Christus Befreiten ist (Gal
5,1.138).

Die mariologische Besinnung kann uns helfen, neuerlich und mit starke-
rem Einsatz als bisher der Kirche gerade in diesem Punkt zu ihrer volleren
Gestalt zu verhelfen und zu zeigen, dafl sie damit genau ihrem Urbild
konform wird. Thre Krisensituation heute ist wesentlich auf das verhing-
nisvolle Defizit an Realisierung und Verkiindigung der Freiheit zuriickzu-

17 Reiche Belege bei A. Miller, Ecclesia-Maria. Die Einkeit Marias und der Kirche,
Freiburg (Schweiz) 21955.
18 Paul VL., ,Marialis cultus“ 37 (vgl. oben Anm. 14).



Wolfgang Beinert 138

fiihren. Will sie ihrer Sendung entsprechend glaubwiirdige Wegweisung
fir die Menschheit auf ihrem Weg in die absolute Zukunft sein, die Gott
selber ist, dann hat sie dem Sieg der Freiheit zum Durchbruch zu verhelfen.
Er ist identisch mit dem Heil der Welt. Als letzte These resultiert daraus:
Marianische Haltung setzt sich fiir die Freiheit als Konkretion der Erlo-
sung ein.

Vom alten Kyniker Diogenes erzahlt man, er sei mit der Lampe bei hel-
lichtem Tag auf dem Markt herumgegangen, um mitten in der Menge
einen Menschen zu finden. Viele haben sich seitdem mit gleichem Ziel auf-
gemacht — gehdren nicht auch, ja gerade wir zu ihnen? Tagtdglich horen
und erleben wir Zeugnisse der Unmenschlichkeit, die an allen Ecken und
Enden dieser Erde begangen werden. Wir drohen an uns selber zu ver-
zweifeln. Sollte uns aber nicht doch eine Ahnung aufgegangen sein, dafl
dazu trotz allem kein Grund besteht? Die Menschlichkeit des Menschen,
die Gottes Heil erméglicht, ist Ereignis der Geschichte und zugleich Anruf
und Kraft fiir die Gegenwart. Alles, was wir hier mithsam und mit vielen
Worten zurechtbuchstabiert haben, 1488t sich in den Worten einer Prifa-
tion zusammenfassen, die sich im gregorianischen Sakramentar, am Aus-
gang der Antike, also in wirrer Zeit, entstanden, findet: ,Seitdem eine
Jungfrau einen jungfraulichen Sohn geboren hat, ist das schwache Ge-
schlecht stark geworden durch die Gnade; es hatte einst gesiindigt, ohne
Widerstand zu leisten, und siehe, jetzt triumphiert es in der Freude“?®.

1 A, Hamman (Hrsg.), Eudharistische Gebete der friihen Kircie, Mainz 1960, 244.





