
Maria im Geheimnis der Erlösung 

Erlösung und Befreiung im Licht der Mariologie 

Wolfgang Beinert, Bochum 

I. Vom Sinn der Mariologie 

Die Marienkunde ist ein Teil der systematischen Theologie. Wenn diese 
sich der Gestalt der Mutter Jesu Christi zuwendet, tut sie das nicht aus 
biographischem Interesse. Den Spuren ihres Erdenlebens nachzugehen, 
mag einer historisch engagierten Exegese überlassen bleiben1. Es geht ihr 
auch nicht darum, in den Chor derer einzustimmen, die sie mit dem 
Romantiker Novalis •in tausend Bildern lieblich ausgedrückt" sehen und 
keine Mühe scheuen, sie mit immer neuen Ehrenbezeichnungen zu prei- 
sen. Nicht als ob sie auf solche Bestrebungen in hochmütiger Distanz 
herabschaute: Marienleben und Marienkult haben ihre Bedeutung. Die 
Theologie im strengen Sinn aber hat eines anderen Amtes zu walten. Ihr 
ist aufgegeben, das Verständnis des christlichen Glaubens methodisch zu 
erheben und für den Glaubenden zu eröffnen. Ihr geht es darum primär 
um die heilsgeschichtliche Bedeutung der Herrenmutter und um die Kon- 
sequenzen, die sich für Glaube und Glaubende ergeben. Der Dogmatiker, 
der so fragt, befindet sich in bester Gesellschaft. Die neutestamentlichen 
Autoren legen keinen Wert auf ein •Marienleben"; in ihren Äußerungen 
sowie in denen ihrer ersten Interpreten in der jungen Kirche gibt es auch 
keine Spuren, die auf einen unmittelbaren Kult schließen lassen. Wohl 
aber kreisen ihrer aller Gedanken, wo immer sie auf sie zu sprechen kom- 
men, um ihre Heilsbedeutung. Alles andere stellt sich erst recht spät in 
der Kirche ein. Das entspricht völlig der Sache selber. Nur und erst die 
theologische Reflexion kann das Kriterium für eine Beschäftigung mit ihrer 
Biographie und für die Ausgestaltung des Kultes liefern. Wäre Maria 
theologisch bedeutungslos, erübrigte sich alles andere von selber. Um 
Verzeichnungen ihres Bildes zu vermeiden, muß das entschieden klar- 
gestellt werden. So sind für die hier anzustellende Betrachtung zwei eher 
wissenschaftstheoretische Vorbemerkungen unerläßlich. 

1. Bemerkungen zum Theologieverständnis 

Welche Intentionen hat die christliche Theologie? Insofern sie Theologie 
ist, ist sie der •Logos" über den •Theos", d. h. die Kunde und Wissen- 

1 Vgl. P. Gaechter, Maria im Erdenleben. Neutestamentliche Marienstudien, Innsbruck- 
Wien-Mündien 31955. 



Maria im Geheimnis der Erlösung 123 

schaft von Gott. Ihre Eigentümlichkeit als christliche Theologie liegt - im 
Unterschied zu allen anderen philosophischen und religionsgeschichtlichen 
Versuchen über Gott - darin, daß sie sich - veranlaßt durch die Daten der 
sie normierenden Offenbarung - nicht so sehr mit dem metaphysischen 
Wesen Gottes abgibt als vielmehr mit dem Menschen. Die entscheidende 
Vorgabe der jüdisch-christlichen Tradition lautet, daß Gott als unser 
Gott erscheint. Er ist der Partner eines von ihm initiierten Bundes, der 
sich erst als Bund mit einem bestimmten Volk konkretisiert und sich endlich 
in Jesus von Nazaret zum neuen und ewigen Bund weitet, der allen Men- 
schen zugänglich ist. Gott ist •Philanthrop", ein Freund der Menschen 
(Tit 3, 4); und sein Wille ist, daß sie heilig werden und so ihr Heil finden 
(1 Thess 4, 3). Nichts wäre falscher, als nun anzunehmen, die spekulative 
Untersuchung des Wesens Gottes sei überflüssig; sie macht aber noch nicht 
das spezifisch Christliche aus, oder sagen wir besser: wer Gott ist, daß er 
in drei Personen west, alles dieses wird uns erst durch sein Heilshandeln 
in der menschlichen Geschichte kund, in dem sich der Vater als die uns in 
seinem Sohn durch den Heiligen Geist zugängliche Liebe zeigt. Sie aber ist 
auf unser Heil gerichtet2. Gott geht es um den Menschen. Theologie und 
Anthropologie fallen daher im christlichen Verständnis ineinander3. Dann 
aber ist die theologische Besinnung nicht mehr in das Belieben der Men- 
schen gestellt; sie ist nicht die Freizeitbeschäftigung der frommen Seelen, 
sondern Aufgabe für alle Menschen. Ihr eignet - ganz wörtlich verstan- 
den - Not-Wendigkeit. Sie interessiert sich nicht, wie die anderen anthro- 
pologischen Disziplinen, lediglich für regionale oder sektorale Erhellungen 
ihres Studienobjektes, sondern für dessen grundlegendes und somit umfas- 
sendes Konstitutivum: sie fragt nach dem Heil des Menschen; und dieses 
Heil ist nichts anderes als sein sinngebendes Ziel. Wir werden weiter unten 
darzulegen haben, daß es angesichts der konkreten Verhältnisse für uns die 
Gestalt der Erlösung hat. 

Deswegen darf die hier zu verhandelnde Thematik allgemeines In- 
teresse beanspruchen. Wenn wir von der Stellung Marias im Geheimnis 
der Erlösung sprechen, dann durchstöbern wir nicht den hintersten Win- 
kel eines an sich schon recht abgelegenen Hauses: es geht uns um die Be- 
haustheit des Menschen schlechthin. Das Thema impliziert eine These: Ma- 

2 Die östliche Patristik suchte seit dem ausgehenden 4. Jahrhundert die hier gemeinte 
Unterscheidung in den Begriffen theologia, d. i. die Lehre vom Wesen (des dreifaltigen) 
Gottes, und oikonomia, d. i. die Lehre vom göttlichen Heilshandeln (in Christus), zu 
fassen. Die westliche Trinitätstheologie hat sie übernommen, betont aber vor allem in 
jüngster Zeit die übergreifende Einheit beider Aspekte. 
3 Darauf weist vor allem K. Rahner unermüdlich hin. Vgl. z. B. neuestens Grundkurs 
des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg-Basel-Wien 1976. 



Wolfgang Beinert 124 

ria hat eine exemplarische Bedeutung in diesem Mysterium; und da es im 
angedeuteten Sinn ein anthropologisches ist, hat sie für uns Bedeutung. Ist 
die These richtig, dann trägt die Mariologie zur Lichtung des Mysteriums 
Mensch entscheidendes Material bei. Ist Maria in der Tat erlöst, dann 
steht es nicht aussichtslos um uns: unseren Sorgen und Nöten leuchtet ein 
Refugium auf. Wir sind nicht ohne Hoffnung, wenn sich an einem von uns 
das Ziel gewiß vollzogen hat. Die Frage nach dem Heil verwandelt sich in 
Hoffnung; dem Glaubenden wird die Mutter seines Herrn zur lebendigen 
Bestätigung der göttlichen Verheißung, daß allen Menschen das Heil ge- 
schenkt werden soll. Sie wird so zu einem Zeichen - hiermit ist zunächst ein- 
mal die Behauptung gedeckt, daß ihr eine besondere Rolle im Heilsge- 
schehen zufällt. Wir werden schauen müssen, ob damit bereits alles gesagt 
ist. 

2. Methodologische Vorüberlegung 

Zuvor haben wir uns Rechenschaft über den Weg abzulegen, den wir gehen 
wollen. Zwei Möglichkeiten sind denkbar. Wir könnten versuchen, an Hand 
der Bibeltexte und der christlichen Überlieferung, wie sie sich vornehmlich 
in den Mariendogmen niedergeschlagen hat, nachzuweisen, daß Maria in 
einer besonderen Weise erlöst ist, da alle Texte in diesem Faktum konver- 
gieren, bzw. nur dann stimmig sind, wenn diese Tatsache vorausgesetzt 
wird. Bei einem solchen Vorgehen setzten wir das Prädikat der These - 
Erlösung - voraus und nähmen die Geltung des Subjekts - Maria - in sei- 
nem entfalteten dogmatischen Verständnis als gegeben an. Unsere Argu- 
mentation verstünde sich lediglich als Entfaltung von Implikationen eines 
Datums, das alle anerkennen. 

Betrachten wir die Situation der Gegenwart, erscheint uns dieser Weg 
verbaut. Das Prädikat ist nicht nur nicht .se'Z&rfverständlich, es ist weithin 
nicht einmal mehr verständlich. Was Erlösung sei, weshalb man ihrer be- 
dürfe und wo sie gefunden werden könne, das sind dunkle Fragen auch für 
den durchschnittlichen Christen heute. Selbst wo er eine Antwort gäbe, 
wäre zu befürchten, daß sie kritischer Untersuchung nicht standhält. Doch 
mehr noch: Auch das Subjekt ist der Diskussion, selbst unter Theologen, 
ausgesetzt. Nicht wenigen erscheint die mariologische Interpretation der 
neutestamentlichen Perikopen als sachlich ungedeckte Ausuferung, als Ex- 
egese mehr denn alls Exegese. 

So müssen wir einen anderen Weg einschlagen. Er verläuft in gewisser 
Weise genau umgekehrt. Wir fragen erstlich nach dem Prädikat, das heißt 
nach der Erlösung und dem Menschen. Erst von da aus wenden wir uns 
Maria zu, um zu erfahren, ob und wie sie erlöst sei. 



Maria im Geheimnis der Erlösung 125 

Damit erscheint unsere Aufgabe erledigt. Aber sie wäre es nur sehr un- 
vollkommen. Wenn die Theologie eine anthropologische Wissenschaft ist, 
ist sie auch praktisch. So haben wir uns in einem abschließenden Teil noch 
einige Gedanken zu machen, welche Folgerungen sich für uns aus unserer 
These möglicherweise ergeben. 

II. Das Geheimnis der Erlösung 

1. Der Mensch als Mängelwesen 

Unsere Methode fordert an sich eine eingehende, sachlich-gründliche Ana- 
lyse des Problems •Was ist der Mensch?". Es bedarf keiner näheren Be- 
gründung, daß wir sie in diesem Rahmen nicht durchführen können, son- 
dern allenfalls eine Abbreviatur davon: im Telegrammstil gleichsam müs- 
sen wir das Wichtigste andeuten4. Das ist bedenklich, doch erlaubt: wir 
rekurrieren auf Erfahrungen, die jedem Menschen nicht nur zugänglich 
sind, sondern von ihm auch gemacht werden. 

Wo immer Menschen über sich und ihresgleichen nachgedacht haben, 
stießen sie darauf, daß der Mensch ein Mängelwesen ist. Sie meinten damit 
nicht allein, daß er dieses oder jenes Gut, diese oder jene Qualität nicht 
oder nicht im höchsten Grad besitze, sondern daß er auch dann noch eine 
tiefe Defizienz spürt, wenn ihm alle erreichbare Perfektion eignete. Auch 
in diesem Falle wäre ihm der Tod gewiß, der als Nichtung erfahren wird: 
in ihm zerrinnt alles, was er hatte. In allem lauert so die Endlichkeit; ge- 
rade damit aber gibt er sich nicht zufrieden. Der Mensch ist Sehnsucht nach 
Unendlichkeit. Das hier Gemeinte ist in der Geschichte des Denkens sehr 
verschieden formuliert worden. Immer ist das Gleiche gemeint, ob man 
nun mit Aristoteles erkenntnistheoretisch sagt, die Seele sei irgendwie 
•alles", oder mit Augustinus vom •ruhelosen Herzen" spricht, oder Goe- 
thes Wissen hat, daß der Mensch faustisch im Wechsel von Begierde und 
Genuß zerspannt ist oder mit Ernst Block das •Prinzip Hoffnung" statuiert. 
Von seinem Wesen her ist der Mensch bedürftig, arm - ein Grenzgänger 
des Nichts. 

Näherhin können wir diese Mangelhaftigkeit als die Ausständigkeit sei- 
ner Freiheit beschreiben. Wer Grenzen hat, wer sich nicht vollkommen 
und in Fülle besitzt, der ist entfremdet, ohne Freiheit. Die Sehnsucht nach 
der Unendlichkeit artikuliert sich jetzt als Verlangen nach der Freiheit. 
Grenzen müssen eröffnet werden, Ketten müssen fallen, Heimkehr aus 
der Fremde muß gegeben sein. Dieses Postulat wird in dem Moment noch 

Vgl. K. Rahner, a.a.O., 35-142. 



Wolfgang Beinert 126 

dringlicher, in dem sich der Mensch nicht nur metaphysisch, sondern auch 
ethisch als mangelhaft erkennt. Der Mensch hat Schuld - das gilt nicht nur 
von diesem oder jenem seiner Gattung, sondern ist eine faktisch universale 
Erfahrung. Freiheit ist auch noch Freiheit von der Schuld. 

Da er sie auf Grund seiner konstitutiven Mangelhaftigkeit nicht selber 
findet, bedarf er der Befreiung. Er verlangt Erlösung als Vorbedingung 
seiner Freiheit. Da er nur durch diese den Sinn seines Seins findet, ist be- 
freiende Erlösung zugleich die Ermöglichung von Sinn. Sie kann nun aber 
weder aus den Dingen kommen, deren Herr er letztlich ist, noch von seines- 
gleichen, da sie alle in der gleichen Lage sind, sondern nur von einem Un- 
endlichen. Aus der Unendlichkeit muß Sinn gestiftet werden. 

Das Infinitum darf jedoch nicht mit dem Indefinitum, das Unendliche 
nicht mit dem Unbestimmten verwechselt werden: dann wäre der Mensch 
letztlich unbegründet und somit sein Dasein sinnlos. Sinngebend kann das 
Unendliche nur sein als das Definite, das Bestimmte. Seine Definition liegt 
nicht im sächlichen Bereich. Der Mensch verlangt nach dem unendlichen 
Du, damit er selig sei. Das Unendliche konkretisiert sich so als der Unend- 
liche; das befreiende Absolutum ist der absolut Freie. In der klassischen 
Sprache sagen wir: Gott ist das Heil des Menschen. 

Freilich ist der Gott, den wir auf unserem Gedankengang gefunden ha- 
ben, noch der Gott der Philosophen. Er ist noch eher Postulat als begrün- 
dende Existenz. Daß eine solche, daß also Gott existiert, versichert uns in 
letzter Klarheit erst die christliche Offenbarung. In ihr wird uns auch das 
Wie seines befreienden Da-Seins dargelegt. Dies geschieht in der Ansage, 
daß Jesus, der der Christus ist, unser Erlöser und damit unser Befreier 
und die Ursache unseres Heiles ist. Dieser Fundamentalsatz, der an dieser 
Stelle nicht näher auf seinen Grund hin betrachtet werden kann, muß nun 
seinem Inhalt nach im Licht unserer anthropologischen Skizze erörtert wer- 
den. 

2. Gott wird Mensch 

Wenn wir bekennen, Jesus sei der Christus Gottes, meinen wir, daß das 
Subjekt dieses Satzes der menschgewordene Gott sei. Damit wird nicht 
weniger als dieses behauptet: der unendliche, absolute, sinnstiftende und 
freie Gott hat die menschliche Endlichkeit, Relativität, Mangelhaftigkeit 
und Unerlöstheit als seine eigene Wirklichkeit angenommen. Gerade darin 
aber, in diesem abgründigen Geheimnis der Liebe Gottes, erfüllt sich das 
Wesen des Menschen. Nun wird sein existentieller Mangel aufgefüllt: in- 
dem er sich ganz in Gott hinein verliert, findet er sich selbst in Vollendung 
wieder. Inkarnation ist, so betrachtet, die Konstituierung der vollen 
Menschlichkeit: •Der Mensch ist, indem er sich weggibt in das absolute Ge- 



Maria im Geheimnis der Erlösung 127 

heimnis hinein, das wir Gott nennen"5. Jesus ist damit der Mensch schlecht- 
hin: •Ecce homo". Hier liegt die radikale Begründung der anthropologi- 
schen Perspektive der christlichen Theologie. 

Das ist gerade in der Mariologie zu betonen. Man kann gelegentlich hö- 
ren, das christliche Interesse für die Mutter Christi sei darin begründet, 
daß sie ein •reiner" Mensch sei, während der Sohn •auch noch" Gott sei 
und darum nicht so zugänglich wie sie. Eine solche Sicht stellt die Dinge auf 
den Kopf. Jesus ist nicht der Ausnahmefall des Menschseins, den man zur 
Kenntnis nimmt, der aber dann in der Anthropologie vergessen werden 
kann. Das genaue Gegenteil trifft zu: was Menschsein heißt und bedeutet, 
läßt sich ganz erst an ihm ablesen, der dessen zwar einzigartige, aber darum 
doch •normalste" Verwirklichung ist - sofern wir nur dieses Adjektiv in 
seiner Grundbedeutung nehmen: normal ist normenentsprechend; was aber 
der Norm entspricht, ist auch maßgeblich. 

In der Sprache des Neuen Testaments wird Jesus darum als der Erstge- 
borene der ganzen Schöpfung bezeichnet (Kol 1, 15). Damit soll nicht gesagt 
werden, er sei nur Nummer eins in einer Reihe, auf die weitere Exemplare 
folgen, sondern damit ist ausgesprochen, daß er der Grund der Reihe ist: 
weil er ist, sind auch die anderen. Der Mensch schlechthin wird so zum Heil 
der anderen Menschen. Er ist ihr Erlöser und Befreier. Heil und Freiheit 
und Sinn können die Menschen nun nicht mehr ohne, sondern nur noch 
durch ihn finden. Gott neigt sich uns nur noch zu •durch Jesus Christus, dei- 
nen Sohn, unseren Herrn", wie wir in der Liturgie folgerichtig sprechen. Er 
wird so zum Mittler unseres Heiles (Hebr. 8, 1. 6; 9, 15; 12, 24), das Sakra- 
ment der menschlichen Erlösung6. 

3. Heil durch Christus 

Aus unserer Reflexion ergibt sich, daß die Menschlichkeit des Menschen von 
der Position abhängt, die einer je und je zu Christus einnimmt. Es wäre 
allerdings ungenügend, sich ihm gegenüber nur mit Respekt, mit Ehrfurcht 
oder bloßer Zuneigung zu verhalten. So bleibt man immer noch in Distanz 
zu ihm. Dann aber wird man nicht erlöst. Weil das Heil nur die Gemein- 
schaft ist mit dem absoluten Gott und weil wir sie nicht anders als durdi 
ihn erreichen können, müssen wir in der innigsten Nähe zu ihm stehen 
können. Das Heil ist nur dann gegeben, wenn eine Inklusion, ein •Ein- 
schluß" in Jesus Christus stattfindet. Man muß ein •zweiter Christus" wer- 
den, d. h. in und durch ihn muß sich die Einung mit Gott vollziehen. Unser 
Heil wird uns gegeben, wenn wir •so gesinnt sind wie Christus Jesus" 

5 K. Rahner, a.a.O., 216. 
6 Vgl. Vaticanum II. Liturgiekonstitution 7, Kirchenkonstitution 7. 



Wolfgang Beinert 128 

(Phil 2, 5), wenn wir mit Paulus sagen können: •So lebe nun nicht mehr 
ich, sondern Christus lebt in mir" (Gal 2, 20; vgl. Rom 14, 8). 

Die christliche Botschaft, die zu dieser Konsequenz führt, lehrt darüber 
hinaus, daß ein solcher •Einschluß" möglich und wie er zu erreichen ist. 
Christus ist der Urheber der Kirche, die als die Gemeinde derer verstanden 
wird, die sich in ihm vom Heil Gottes haben betreffen lassen. Sie ist das 
radikale Sakrament, durch deren konkrete Einzelsakramente man der 
neuen, christologischen Wirklichkeit teilhaftig wird. Damit ist sie der 
konkrete Ort der christologischen Vermittlung. 

Die Kirche steht damit im Dienst der je größeren Humanität, wenn die 
Menschlichkeit des Menschen durch den Einschluß in Christus vollendet 
wird und wenn man in Christus durch die Zugehörigkeit zur Kirche lebt. 
Für den Einzelnen aber bedeutet dies: das Maß seiner Kirchlichkeit ist das 
Maß seines Menschseins. Je mehr einer dieser Gemeinschaft verbunden 
ist, um so tiefer erreicht ihn die Erlösung7. 

Wir haben nun in etwa und im groben Umriß eine Antwort auf die Frage 
nach dem Prädikatsbegriff der hier diskutierten These, was Erlösung des 
Menschen sei, bekommen. Um Mißverständnissen vorzubeugen, sei noch- 
mals eigens darauf hingewiesen, daß sie auf Prämissen beruht, die in der 
christlichen Botschaft enthalten sind. Deren Voraussetzungen werden hier 
nicht eigens untersucht. Unsere Antwort bewegt sich im Bereich des Glau- 
bens. Unter diesen Vorzeichen müssen wir uns jetzt dem Subjekt der These 
zuwenden. 

III. Maria - der erlöste Mensch 

1. Das biblische Fundament 

Den Schlüssel zum Verständnis der Rolle Mariens im Geheimnis der Er- 
lösung gibt uns die Verkündigungsszene des Lukas-Evangeliums an die 
Hand (Lk 1, 26-38). In ihr wird nicht eine Reportage der Ereignisse ge- 
geben, sondern ein theologischer Sachverhalt erhoben. Er ist eingeordnet 
in den Kontext der zeitgenössischen Heilserwartung. Israel ersehnt seine 
Befreiung. Es gab allerdings verschiedene Meinungen darüber, worin sie 
bestehen solle. Eine mehr national denkende Gruppe sah sie bereits in 
der politischen Erlösung aus dem Joch der römischen Besatzungsmacht. 
Andere erblickten sie in einer eschatologischen Tat Gottes, durch die das 
Volk der Last seiner Sünde und Schuld enthoben würde. Im Evangelium 
wird nun die Frage entschieden. 

7 Der hier verwendete Kirchenbegriff stützt sich auf Vaticanum II., Kirchenkonstitution 8, 
und läßt Grade der Zugehörigkeit zu. 



Maria im Geheimnis der Erlösung 129 

Der Inhalt der fraglichen Perikope ist die Verheißung der Erlösung. Sie 
wird der Menschheit durch einen Engel, einen Boten Gottes überbracht. 
Es wird deutlich, daß Gott allein der Initiator unseres Heiles ist. Es ist 
Ereignis seiner Gnade, nicht Resultat menschlicher Leistung. Doch wird 
dieses Geschenk nicht wirklich dem Menschen zu eigen, wenn er nicht 
sein Einverständnis kundtut. Gott kennt keinen Oktroi. Er erfüllt die 
Mangelhaftigkeit des Menschen, aber dieser muß sie anerkennen, indem 
er sich ihm selber stellt. Auch das ist noch das Werk der Gnade: sie er- 
möglicht dem Menschen Ausübung der Freiheit, die dennoch seine eigene 
ist und bleibt. Darum versichert der Engel Maria, daß Gott mit ihr ist 
(1,28). 

Im gleichen Atemzug nennt er sie •die Begnadete". Dieser Titel steht 
innerhalb der Begrüßung genau an der Stelle, an der eigentlich ihr Name 
auftauchen müßte: Maria bekommt einen neuen Namen, ähnlich wie 
Simon Bar Jona, der zu Petrus, wie Saulus, der zu Paulus wird. Im bibli- 
schen Verständnis ist mit der Namengebung stets eine Sendung verbunden. 
Wenn Maria •die Begnadete" in Zukunft heißen soll, dann um eines 
•Amtes" willen, das sie bekommt. 

Es besteht darin, daß sie (als Mutter des Menschgewordenen) zur heils- 
geschichtlichen Partnerin Gottes werden soll. Damit findet eine unge- 
heuerliche Konzentration statt. Von der Schöpfung her hatte Gott sein 
Heil der ganzen Menschheit angeboten, die er darin in seine Gemeinschaft 
ziehen will. Als sie versagt, wählt er ein Volk aus; dann aus diesem Volk 
ein einziges Geschlecht, die Davididen, und nun aus der einen Familie ein 
einziges Glied, Maria. Sie erscheint in diesem Moment als die Vertreterin 
der gesamten Menschheit, deren Geschick ihr in die Hand gelegt ist. Das 
wird ihr •Amt", das ist ihre einzigartige Verantwortung. Gott bietet den 
Menschen in unüberbietbarer Weise die Erlösung an. In der Diktion des 
Alten Testamentes wird dies beschrieben: •Du wirst ein Kind bekom- 
men, einen Sohn wirst du gebären ... Er wird groß sein und Sohn des 
Höchsten genannt werden ... Seine Herrschaft wird kein Ende haben" (1, 
31 ff.). Das Zeugungsprinzip dieses Sohnes ist kein Mann, sondern Gott 
selber tritt so in das Leben dieses Mädchens ein, daß sie seine Mutter wird. 
Damit ist noch einmal auf die einzigartige Initiative Gottes abgehoben. 

Ihre Situation in diesem Augenblick wird vielleicht am besten mit dem 
dialektischen Wort vom lichten Dunkel beschrieben. Sie erfährt Ansprache 
und Verheißung Gottes - das ist das Licht. Aber in ihm wird erst die Di- 
mension des Dunkels bewußt - wie eine Kerze in einem großen Raum die 
Finsternis erst recht erleben läßt. Mutter des Messias werden, dazu noch 
auf solch außerordentliche und mißverständliche Weise: Maria wird an 
die Grenze des Erträglichen geführt. Maria erschrickt, sagt Lukas (1, 29). 



Wolfgang Beinert 130 

Sie bekommt aber keinen anderen Trost und keine andere Kraft als die 
eine, die zwar allen Trost und alle Kraft in sich birgt, aber doch mensch- 
lich unzulänglich erscheint: •Für Gott ist nichts unmöglich" (1, 37). Sie 
wird vollkommen und einzig und allein auf Gott verwiesen: in diesem 
Moment ist sie der mangelhafte Mensch schlechthin, einer, der sich selber 
dranzugehen hat. Sie ist - so erkennt sie selber ihre Lage klar - •die Magd 
des Herrn" (1, 38). Die aufs erste fast un-menschliche Situation ist doch 
die ur-menschliche, die wir nur immer wieder zu verdecken und zu ver- 
drängen trachten: sie ist auf reinen Glauben angewiesen. Ihr bleibt nie- 
mand und nichts mehr als das Du, das Gott ist. Darauf hat sie sich nun 
einzulassen oder aufzugeben. Im Angesicht der Gnade hat sie sich zu ent- 
scheiden. In der Sprache unserer vorangehenden Überlegungen könnten 
wir auch sagen: Jetzt ist die Situation gegeben, die Bedingung und Mög- 
lichkeit der Erlösung ist. Insofern nach biblischer Darstellung zugleich 
das Heil der Menschheit auf dem Spiele steht, ist hier auch Bedingung und 
Erlösung nicht nur Mariens, sondern aller Menschen im Spiel. 

Maria nimmt Gottes Heilsangebot an. •Mir geschehe, was du gesagt 
hast" (1, 38b). Damit läßt sie sich ganz auf Gott ein. Das aber heißt nun 
konkret: sie sagt Ja zu Jesus Christus. In ihm realisiert sich Gottes Wille. 
Ihr Ja ist so auch Ja zu ihm und damit gerät sie in seinen Bannkreis. Sie 
wird eins mit ihm. Damit ist Maria das Heil in beispielloser Vollendung 
zuteil geworden. Sie hat in ihrem Sohn die Fülle möglichen Menschseins 
erreicht. Aus der Magd ist die Freie geworden. Sie ist die exemplarisch 
Erlöste. 

2. Theologische Entfaltung 

Zu einem volleren Verständnis müssen wir den gerade dargestellten bibli- 
schen Sachverhalt etwas weiter entfalten. Zuerst ist darauf hinzuweisen, 
daß sich an Maria grundsätzlich das nämliche ereignet hat wie bei allen 
anderen Menschen, die erlöst werden, nämlich der •Einschluß" in Jesus 
Christus. Damit steht Maria voll und ganz innerhalb der menschlichen 
Gemeinschaft. Gegenüber Christus hat sie das fundamental gleiche Ver- 
hältnis und die gleiche Chance wie jeder andere auch. Sie steht auf unserer 
Seite. 

Mit vollem Recht erkennt ihr freilich die christliche Tradition eine un- 
vergleichliche Einzigartigkeit zu: aber sie wird innerhalb der Grenzen des 
Menschseins konstatiert. Maria ist ein einzigartiger Mensch - nicht weni- 
ger, aber auch nicht mehr. Der Grund ihrer hervorragenden Stellung liegt 
in der Einmaligkeit und Einzigkeit ihrer Berufung: niemand sonst ist 
Mutter Gottes. Dadurch steht sie in einer unvergleichbar engen Bezie- 
hung zu Jesus Christus. 



Maria im Geheimnis der Erlösung 131 

Diese kann näherhin dreifach bestimmt werden. Zunächst ist sie bio- 
logisch zu verstehen: sie hat Jesus von Nazaret geboren. Damit ist ihr eine 
gewisse Beachtung gesichert; es ist die gleiche, die man allen Müttern 
großer Männer entgegenbringt. Sie steht hierin auf keiner anderen Ebene 
als die Mütter Mohammeds oder Napoleons oder Goethes auch. Im Grund 
aber sind interessant nur diese Leute selber; ihre Mütter treten aufs 
Ganze gesehen doch nur an der Peripherie ihrer Biographie auf. 

Mutterschaft aber erschöpft sich nicht im Biologischen; sie ist darüber 
hinaus ein geistiges Ereignis: darum ehrt jeder Mensch seine Mutter und 
hat Ehrfurcht vor allen anderen Müttern. Zwischen ihnen und ihren 
Kindern besteht ein tiefes geistiges Band, das diese entscheidend formt. 
So ist auch Maria in einer geistigen Weise dem Nazarener tief verbunden. 
Doch auch hier ragt sie prinzipiell nicht über andere Mütter hinaus. 

Ihre Einzigartigkeit ist vielmehr durch das Faktum gegeben, das wir als 
geistliche Mutterschaft bezeichnen können und ganz wörtlich zu verstehen 
haben: Mariens Mutterschaft ist ein Geschehen im Heiligen Geist. In der 
Empfängnis, die ihrer Zustimmung folgt, wird ihr Gottes Heil in absoluter 
Weise mitgeteilt - das heißt nicht nur, daß der Logos Gottes durch das 
Wirken des Pneumas in ihr menschliche Gestalt annimmt, sondern bedeutet 
darüber hinaus ein Ereignis, das sie personal betrifft. Sie ist daran nicht 
passiv beteiligt; sie ist nicht nur der Kanal, durch den die Gnade in die 
Welt strömt. Vielmehr läßt sie sich im Glauben aktiv auf dieses Heil ein 
und damit kommt es in der Empfängnis auch bei ihr und für sie an. Nicht 
nur die Menschheit wird durch die Inkarnation objektiv geheiligt: Maria 
wird subjektiv darin erlöst. Weil in diesem Geschehen ihr Glaube radikal 
gefordert war und weil sie aus ihm heraus ihr •Fiat" gesprochen hat, darum 
vollzieht sich in radikaler Weise die Erlösung Gottes an ihr. Sie wird zur 
Mutter Gottes, weil sie sich vor Gottes Wahrheit restlos bewährt. In der 
Sprache der klassischen Theologie sagen wir: Maria ist der vollerlösle 

Mensch. 
Erwählung und Erlösung kommen, wie wir gesagt haben, erst dann zum 

Ziel, wenn der Mensch in der Gnade Gottes diese Gaben annimmt und sich 
zu eigen macht. Das ist aber nicht ein einzelner Akt, den man einmal setzt 
und dann ist alles getan. Er muß lebenslang ausgezeitigt und entfaltet wer- 
den. So setzt sich auch das Ja der Mutter Christi bei der Verkündigung ein 
ganzes Leben hindurch fort. Sie blieb ständig die auf Gott in Christus An- 
gewiesene: ihre gesamte Existenz ist christologisch geprägt. In der Theo- 
logie des dritten Evangeliums wird diese Tatsache unter dem Stichwort 
•hören" verhandelt. Für Lukas ist die Auf- und Annahme des Gottes Wor- 
tes heilsentscheidend. Jesus mahnt daher: •Gebt also acht, daß ihr richtig 
zuhört!" (Lk 8, 8). Er selber ist der Verkünder des Wortes vom Vater, ja, 



Wolfgang Beinert 132 

wie Johannes in seinem Prolog sagt, das Wort selber (Job. 1,1 ff.). Erlösung 
kann also auch als Hörerschaft umschrieben werden. Maria nun erscheint 
immer wieder als die exemplarische Hörerin, als eine Frau, die das Wort 
erwägt und sich zu Herzen gehen läßt (Vgl. Lk 1, 29; 2, 19. 51; dazu der 
Lobpreis des Hörens im Zusammenhang mit Maria, Lk 8, 21; 11, 27 f.)8. 
Wenn sie auf ihren Sohn hinweist, dann geschieht dies bei Johannes wie- 
derum mit einer Aufforderung zum Hören: •Was er euch sagt, das tut", 
befiehlt sie den Dienern in Kana (Joh 2, 5)9. 

Das vierte Evangelium legt damit bereits die Querverbindung zwischen 
Maria und der Kirche bloß. Maria hat den Menschen etwas zu sagen! Erlö- 
sung vollzieht sich nach unserer Analyse weder als Wechselgeschehen zwi- 
schen Gott und dem einzelnen, noch spielt sie sich auf neutralem Boden 
ab, sondern hat ekklesiale Dimensionen. Der Einschluß in Christus voll- 
zieht sich innerhalb der Geschichte in der Kirche. Diese ist die Gemeinde 
der Glaubenden und durch den Glauben Erlösten. Ist Christi Mutter erlöst, 
dann ist sie dies im Raum der Kirche. Ist sie die Vollerlöste, so ist sie ihr 
vollendetstes Erscheinungsbild. Die repräsentative Aufgabe, die sie im 
Moment der Verkündigung übernommen hatte, kommt ihr bleibend zu: 
hier - und in allem, was sich daraus ergibt - ist in denkbar höchster Rein- 
heit das Wesen der Kirche dargestellt. An ihr ist abzulesen, was Kirche ist, 
was ihre Glieder sein sollen. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß Johannes 
auf diese Wirklichkeit anspielen wollte, wenn er Jesus am Kreuz sagen 
läßt: •Dies ist deine Mutter" (Joh 19, 27) • die Mutter dieses und aller sei- 
ner Jünger. Die spätere Tradition hat für den Sachverhalt die Formel ge- 
funden, Maria sei der Typus, das Urbild der Kirche. Die heutige Theologie 
hat diesen Begriff von neuem aufgenommen10. 

Unsere Betrachtung führt noch zu einer letzten Ausfaltung unserer The- 
se. Die Mariologie ist bestrebt, ein Einheitsprinzip zu finden, aus dem sich 
alle die vielfältigen Aussagen der kirchlichen Überlieferung über die Got- 
tesmutter ableiten lassen. Dadurch hat man, weiterhin, ein Kriterium für 
die Berechtigung oder Nicht-Berechtigung von Aussagen, die man über sie 
macht. Sicher ist die eigentliche Grundlage unseres Interesses an ihr ihre 
Mutterschaft zu Christus. Es hat sich aber auch schon in diesen Ausführun- 
gen gezeigt, daß diese erst dann in ihrer ganzen Wirklichkeit begriffen 

8 Vgl. dazu W. Beinert, Heute von Maria reden? Freiburg-Basel-Wien 31975, 25-31. 
9 Die dauernde Gottzugehörigkeit Mariens wird dogmatisch in der Lehre von der Unbe- 
fleckten Empfängnis und der bleibenden Sündenlosigkeit festgehalten. Damit ist vor- 
rangig das Element der Erwählung •im Hinblick auf die Verdienste Jesu Christi, des 
Erlösers des Menschengeschlechtes" (DS 2803 = NR 479) angesprochen; doch besteht 
diese in der Befreiung des menschlichen Willens zur sachgerechten Reaktion auf den 
Willen Gottes, in der sich dann Heilsgeschichte vollendet. 
10 Vgl. W. Beinert, Maria und die Kirche heute, Leutesdorf 1974. 



Maria im Geheimnis der Erlösung 133 

wird, wenn man deren pneumatische, geistliche Dimension hervorhebt. Sie 
kann, so sahen wir, als einzigartige Vollform der Erlösung gekennzeichnet 
werden. Bezieht man den eben angedeuteten sozialen, besser: ekklesialen 
Charakter in die Formel ein, so läßt sich sagen, das mariologische Funda- 
mentalprinzip sei die Vollerlösung Mariens, dank deren sie zum Urbild 
der Kirche wird. 

IV. Maria und unsere Erlösung 

Aus der Stellung Mariens im Geheimnis der Erlösung gewinnt die theolo- 
gische Betrachtung ein Erkenntnisprinzip. Damit sind wir bereits unmerk- 
lich in den letzten Gedankengang eingemündet, der vorgelegt werden soll. 
Damit ist etwas ausgesagt, was uns betrifft. Uns sollen freilich hier nicht 
die innertheologisch-systematischen, sondern die existentiellen Konse- 
quenzen beschäftigen. 

Theologie und Spiritualität sind, recht verstanden, eng verzahnt11. Die 
dogmatische Bedeutung unserer These setzt darum schon unmittelbar ein 
wichtiges Resultat frei, das das christliche Leben betrifft. Die Zuwendung 
zu Maria ist nicht das Produkt einer Sonderspiritualität, die ehrenwert sein 
mag, aber doch ohne Schaden für die Christlichkeit des Christen auch feh- 
len könnte. Man kann nicht, wie es manchmal gern geschah12, pointiert sa- 
gen, Maria sei zwar katholisch, doch nicht evangelisch; beides aber sei doch 
christlich. Damit setzte man sich in den Widerspruch zur gesamten Tradi- 
tion, von der Bibel angefangen bis, einschließlich der Reformation selber, 
zum heutigen Tag. Ohne Maria zu nennen, ist eine integrale Christologie 
und Theologie über die Kirche nicht denkbar. Auch eine theologische An- 
thropologie bliebe unvollständig. Maria ist kein konfessionelles, sie ist ein 
christliches Thema schlechthin. 

Mit dieser Feststellung ist theologisch allerdings noch nicht die Frage 
nach der Notwendigkeit eines marianischen Kultes entschieden. Sie kann 
nicht schlankweg bejaht werden, bedenkt man, daß auch das Konzil von 
Trient die Heiligenverehrung als nützlich, aber nicht als unerläßlich ange- 
sehen hat18. Anderseits führt die theologische Betrachtung von selber zur 
Einbeziehung der existentiell-moralischen Dimension, aus der sich ein 
Lobpreis der Mutter Christi ergibt. Es gibt sozusagen auch eine theologi- 

11 Näheres dazu in meinem Aufsatz Theologie und christliche Existenz: Cath. SO (1976), 
94-111. 
12 Erfreulicherweise darf die Vergangenheitsform gebraucht werden: im repräsentativen 
Evangelischen Erwachsenenkatechismus, Kursbuch des Glaubens, Gütersloh 1975, 392 wird 
nachdrücklich auf der •Evangelizität" der Mutter Christi bestanden. 
13 DS1821 = 8NR474. 



Wolfgang Beinert 134 

sehe Art der Marienverehrung, die nicht ohne Zusammenhang mit der kul- 
tischen bleiben darf14. 

Wer die Mutter Christi als die vollerlöste Frau erkennt, der wird sich in 
jedem Fall zu ihr hingezogen fühlen. Es mag offen bleiben, ob und wie weit 
man zu Maria beten muß; in jedem Falle muß man wie Maria beten, wenn 
sie wegen der Weise ihrer Erlösung •der objektive und vorgegebene Richt- 
und Zielpunkt der menschlichen Seinsverwirklichung" ist15. Sie ist der 
Maßstab unserer Christusverbundenheit und somit unserer Kirchlichkeit 
und des Grades unserer persönlichen Erlöstheit. 

Aus dieser Perspektive lassen sich einige Thesen formulieren, die die 
Sache sicher nicht erschöpfen, aber als Denkanstöße von Nutzen sein 
können. 

1. Korrektiv des Heilsverlangens 

Die Neuzeit ist durch eine gewaltige emanzipatorische Anstrengung cha- 
rakterisiert. Der Mensch ist aus dem universalen Ordnungsgefüge des mit- 
telalterlichen Weltbildes herausgegangen, um auf eigene Rechnung und 
Gefahr seine Freiheit, in der er sein Heil sieht, zu erringen. Es mag offen 
bleiben, welches Recht er dazu hat; jedenfalls müssen wir feststellen, daß 
er in eine immer tiefer reichende Entfremdung hineingezogen worden ist. 
In Wirtschaft, Kultur und Politik erblickt der Zeitgenosse beunruhigende 
Anzeichen einer Krise, die ihn verunsichern, ja erschüttern. Die Symptome 
dieses Phänomens sind steigende Selbstmordziffern, vermehrter Konsum 
von Opiaten, Traditionalismus, Nostalgiewelle und müde Resignation 
schon im Jugendalter. 

An Heilslehren herrscht kein Mangel. Teils sind sie säkularisiert wie 
der Marxismus, teils treten sie in religiösem Gewand auf wie die Jugend- 
religionen des Westens. Alle konvergieren darin, daß sie das Heil verhei- 
ßen, wenn sich der Mensch nur anstrengt. Heil ist Selbsterlösung. Der Wert 
dieser Erscheinungen liegt ohne Zweifel darin, daß sie der Bewußtwerdung 
der menschlichen Erlösungsbedürftigkeit dienen. Der Weg, den sie vor- 
schlagen, ist freilich ungangbar. Es ist nicht ohne Belang, daß das nicht nur 
von Christen, sondern auch für den Christen heute gesagt wird. Nicht 
selten teilt er das Lebensgefühl seiner Mitmenschen und nicht selten ist er 
versucht, sich neuen Verheißungen zuzuwenden, weil er den Eindruck hat, 
seine Kirche versage vor den Anforderungen, die sich von der Gegenwart 
her stellen. 

14 Über die Marienverehrung vgl. Paul VI., Apostolisches Schreiben •Marialis eultus" vom 
2. Februar 1974 (Deutsche Ausgabe Leutesdorf 21975). Vgl. auch W. Beinert (Hrsg.), 
Maria heute ehren, Freiburg 1977. 
15 L. Scheffczyk, Neue Impulse zur Marienverehrung, St. Ottilien 1974, 88. 



Maria im Geheimnis der Erlösung 135 

In diesem Augenblick haben sich die Christen (und damit die ganze 
Kirche) zu erinnern, daß sich der Mensch zwar nicht fatalistisch mit der 
Lage abfinden kann, daß er aber auch nicht aktivistisch das eigene Heil 
bauen kann. Sie müssen wie Maria und mit ihr ihre innerste Bedürftigkeit 
anerkennen und die Tat der Hingabe an den liebenden Gott wagen. 
Emanzipatorische Anstrengungen werden dadurch keineswegs desavou- 
iert: aber sie bleiben, wo sie Erfolg haben, auf Teilgebiete beschränkt, weil 
sie die Ebene der Endlichkeit nicht übersteigen können. Wo es um den 
Menschen in letzter Tiefe geht, da geht es um die Begegnung mit dem 
Unendlichen, die Maria exemplarisch vollzogen hat. 

Unsere erste These lautet daher: Die theologische Existenz der Mutter 
Christi stellt ein Korrektiv aller Selbsterlösungsversuche dar. 

2. Glaube als Heilsweg 

Der Grund des Heils ist Gottes Initiative, die wir Gnade nennen. In dieser 
Gnade wird der Mensch zum Glauben befähigt, der dann zugleich seine 
eigene Tat ist. Die Erlösung durch Gott in Christus wird unmittelbar durch 
den Akt des Glaubens ausgelöst. Das zeigte sich uns an der konkreten Be- 
gnadung Mariens. Ihr Glaube war nicht in erster Linie die intellektuelle 
Zustimmung zu Sätzen, die ihr vorgelegt wurden, sondern die kompromiß- 
lose Bereitschaft gegenüber Gottes Willen. In ihm erlebte sie die Begeg- 
nung mit Gott selber, die dann freilich eine sehr bestimmte, •formale" 
Gestalt annahm. 

An Maria lernen wir, daß Glaube die Form der Liebe zu Gott ist. Von 
ihm gelten darum alle Gesetze, die von der Liebe gelten. Das Wesen des 
Glaubensaktes liegt nicht im Räsonnement, sondern in der Radikalität der 
Hingabe: der Glaubende, der ein Liebender ist, hat sein Herz und keinen 
Deut weniger daranzugeben. In mehr biblischer Sprache müßten wir sagen: 
er muß wie Maria •hören" können. Mit aller Leidenschaft, mit allen Fasern 
seiner Existenz muß er Gott suchen. 

Wenn dies alle Glaubenden tun würden, dann träte innerkonfessionell 
und innerkirchlich jener Friede wieder ein, der ebenso wie alle anderen For- 
men des Friedens bedroht ist. Ist es nicht erschütternd, mit welcher Vorder- 
gründigkeit Christen ihre Meinungsverschiedenheiten austragen, die mit 
voreiliger Verbissenheit zu articuli stantis et cadentis ecclesiae (zu Glau- 
benssätzen, mit denen die Kirche steht und fällt) hochstilisiert werden? 
Wer solches tut, gleichgültig ob unter der Fahne der Traditionalisten oder 
der Progressisten, der offenbart noch einmal die Notwendigkeit der Erlö- 
sung durch den Glauben. 

Der Blick auf den Glauben der Mutter Christi könnte uns die Augen 
öffnen. Von ihm könnte einigende und befriedende Kraft ausgehen, die 



Wolfgang Beinert 136 

das Signal der eschatologischen Gemeinschaft mit Gott wäre. Es braucht 
wohl nicht besonders ausgeführt zu werden, daß eine von diesem Ansatz 
ausgehende Mariologie auch heilsamen Einfluß auf die ökumenische Arbeit 
haben würde. 

Wir können als zweite These formulieren: Die theologische Betrachtung 
Marias zeigt den Weg des Glaubens als Weg des Friedens und des Heils. 

3. Liebe als Heilstat 

Jesu Existenz kann als Pro-Existenz bezeichnet werden, als totales Da-Sein 
für andere, näherhin für Gott und in Gott für die Menschen, die er erlöst. 
Christus ist so die Epiphanie der Liebe Gottes. Die Einbeziehung in ihn, 
die unsere Befreiung auslöst, ist also Einschluß in diese doppelpolig-eine 
Liebe, deren Einheit darin liegt, daß Gott die Menschen liebt. 

Der erlöste Mensch ist darum stets einbezogen in die mittelnde Bewe- 
gung, die Christus kennzeichnet. Er tritt nicht als deren Konkurrenz auf, 
sondern ist ihre geschichtliche Realisierung, die durch den Geist Jesu 
Christi ermöglicht und gerechtfertigt ist. Maria als der vollerlöste Mensch 
ist auch hierin die exemplarische Verwirklichung und Konkretion. Die 
meisten der biblischen Texte, die von ihr sprechen, handeln von ihrer 
Hinwendung zu den Menschen: wir denken etwa an den Besuch bei Elisabet 
(Lk 1, 39-56), an die Sorge um den Verlauf der Hochzeit (Joh 2, 3-5), an 
die stille Zurückgezogenheit während der öffentlichen Mission Jesu und 
schließlich an ihr Harren unter dem Kreuz. Wenn wir ihr zum letzten Mal 
im Neuen Testament begegnen, erscheint sie inmitten der Gemeinschaft der 
Christen (Apg 1, 14). In Maria wird so die kommunionale Struktur der 
Kirche dargestellt: Kirche ist ihrem innersten Wesen nach Gemeinschaft, 
in ihrer idealen Verwirklichung Brüderlichkeit, in ihrem geschichtlichen 
Weg unter der Leitung des Geistes, der die Liebe zwischen Vater und 
Sohn ist, Manifestation der Güte. 

Unter diesem Aspekt wäre jene theologische Argumentation zu würdi- 
gen, die Maria die Titel einer Gnadenmittlerin und Miterlöserin verleihen 
möchte, und der Ansatz der frommen Verehrung der Mutter als der mäch- 
tigen Fürsprecherin. Die Mariologie des Zweiten Vatikanischen Konzils 
hat das nicht ausschließen wollen, aber darauf keinen besonderen Akzent 
gesetzt16. Weil diese Benennungen sehr mißverständlich sind, wird man 
gut daran tun, auf sie zu verzichten. Die Sache selber kann nicht diskutabel 

16 Vgl. •Lumen Gentium" Nr. 62. Zur Kennzeichnung der Mutterschaft Mariens in der 
Gnadenökonomie werden verschiedene herkömmliche Bezeichnungen erwähnt, darunter 
auch der Titel mediatrix (aber nicht corredemptrix), der jedoch sofort gegen das Miß- 
verständnis einer Mittlerschaft neben Christus abgesichert wird. Der Passus ist das Re- 
sultat langer und heftiger Debatten inner- und außerhalb der Konzilsaula. 



Maria im Geheimnis der Erlösung 137 

sein, zumal wenn wir uns immer vor Augen halten, daß prinzipiell jeder 
Christ kraft der zwei-einen Liebe, durch die er in und mit seinem Herrn 
lebt, an der Mitteilung seiner Gnade mitwirkt. Weil Christus das Ursakra- 
ment ist, hat auch die Kirche sakramentalen Charakter und in ihr ihre 
Glieder. Unbefangen sprach die Tradition von der Mutterschaft der Kirche 
und der Christen; sie konnte sich dabei auf das Herrenwort berufen, daß 
alle seine Mutter sind, die zu Gott gehören17. 

Die mariologische Meditation vermag neue Motivation zur Tat der Liebe 
zu geben, die von den Christen heute wie je gefordert wird. Sie ist das 
Unterscheidende der Kirche; was immer sie sonst noch hat und tut, das 
tun andere Gruppen, Ideologien und Weltanschauungen auch. 

Unsere dritte These kann nun aufgestellt werden: Die marianische 
Existenz des Christen verwirklicht sich als erlösende Tat der Liebe in Gott 
zu den Menschen. 

4. Befreit zur Freiheit 

Der erlöste Mensch ist der freie Mensch. Wenn wir Maria als die Voll- 
erlöste ansehen müssen, dann muß sie uns auch als die in Vollendung 
freie Frau erscheinen. Etwas von dieser Freiheit wird sichtbar, wenn der 
lukanische Verkündigungsbericht den souveränen Dialog Mariens mit dem 
Engel schildert, in dem sie um Einsicht und Verstehen nachsucht. Zeichen 
der Freiheit ist das Magnifikat, in dem sie sich für die Unterdrückten ein- 
setzt (Lk 1,52 ff). Wir spüren ihre Freiheit in der Weise, wie sie ihre 
Mutterschaft auf sich nimmt, die am Anfang Verdächtigung bringt und da- 
nach noch Exil und Entsagung von ihr fordert. Die innerste Gesammeltheit 
ihres Wesens wird unüberbietbar deutlich in der Stunde von Golgota, da 
sie ihrem Sohn beisteht. Dies alles sind •Situationen, die der Aufmerksam- 
keit dessen nicht entgehen können, der die befreienden Kräfte des Men- 
schen und der Gesellschaft im Geist des Evangeliums unterstützen möch- 
te"18. Das aber hat jeder Christ zu tun, wenn denn die Kirche die Gemein- 
schaft der zur Freiheit Berufenen und in Christus Befreiten ist (Gal 
5, 1. 13). 

Die mariologische Besinnung kann uns helfen, neuerlich und mit stärke- 
rem Einsatz als bisher der Kirche gerade in diesem Punkt zu ihrer volleren 
Gestalt zu verhelfen und zu zeigen, daß sie damit genau ihrem Urbild 
konform wird. Ihre Krisensituation heute ist wesentlich auf das verhäng- 
nisvolle Defizit an Realisierung und Verkündigung der Freiheit zurückzu- 

17 Reiche Belege bei A. Müller, Ecclesia-Maria, Die Einheit Marias und der Kirche, 
Freiburg (Schweiz) 21955. 
18 Paul VI., •Marialis cultus" 37 (vgl. oben Anm. 14). 



Wolfgang Beinert 138 

führen. Will sie ihrer Sendung entsprechend glaubwürdige Wegweisung 
für die Menschheit auf ihrem Weg in die absolute Zukunft sein, die Gott 
selber ist, dann hat sie dem Sieg der Freiheit zum Durchbruch zu verhelfen. 
Er ist identisch mit dem Heil der Welt. Als letzte These resultiert daraus: 
Marianische Haltung setzt sich für die Freiheit als Konkretion der Erlö- 
sung ein. 

Vom alten Kyniker Diogenes erzählt man, er sei mit der Lampe bei hel- 
lichtem Tag auf dem Markt herumgegangen, um mitten in der Menge 
einen Menschen zu finden. Viele haben sich seitdem mit gleichem Ziel auf- 
gemacht - gehören nicht auch, ja gerade wir zu ihnen? Tagtäglich hören 
und erleben wir Zeugnisse der Unmenschlichkeit, die an allen Ecken und 
Enden dieser Erde begangen werden. Wir drohen an uns selber zu ver- 
zweifeln. Sollte uns aber nicht doch eine Ahnung aufgegangen sein, daß 
dazu trotz allem kein Grund besteht? Die Menschlichkeit des Menschen, 
die Gottes Heil ermöglicht, ist Ereignis der Geschichte und zugleich Anruf 
und Kraft für die Gegenwart. Alles, was wir hier mühsam und mit vielen 
Worten zurechtbuchstabiert haben, läßt sich in den Worten einer Präfa- 
tion zusammenfassen, die sich im gregorianischen Sakramentar, am Aus- 
gang der Antike, also in wirrer Zeit, entstanden, findet: •Seitdem eine 
Jungfrau einen jungfräulichen Sohn geboren hat, ist das schwache Ge- 
schlecht stark geworden durch die Gnade; es hatte einst gesündigt, ohne 
Widerstand zu leisten, und siehe, jetzt triumphiert es in der Freude"19. 

19 A. Hamman (Hrsg.), Eucharistische Gebete der frühen Kirclie, Mainz 1960, 244. 




