AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Der,,Grundauftrag« der Orden in Skumenischer Sicht

1. August F. C. Vilmar, einer der bedeutendsten lutherischen Theologen des 19.
nitdten

1. August F. C. Vilmar, einer der bedeutendsten lutherischen Theologen des 19.
Jahrhunderts, hat im Anschlufl an das letzte Buch der Bibel die Geschichte der
Kirche als ,Er6ffnung der sieben Siegel des Heiligen Evangeliums®“ gedeutet. Je-
dem Zeitalter ist nach dieser Geschichtsschau ein bestimmtes theologisches Thema
zum Durchdenken zugewiesen. Wiahrend die Uffnung des letzten Siegels, die
Eschatologie, der Endzeit vorbehalten ist, nennt er als Aufgabe fiir das zu erwar-
tende Jahrhundert die Bewiltigung der seit der Reformation anstehenden Fragen
und Probleme der Ekklesiologie. Damit hat dieser weithin vergessene Theologe
neben anderen Vitern des Luthertums im vergangenen Jahrhundert (W. Lohe,
Th. Kliefoth, ]J. Stahl) prophetisch das Thema aufgezeigt, das in der Tat zur
Signatur der theologischen und kirchlichen Lage der Gegenwart werden sollte.

In den Kontext dieses ,, Jahrhunderts der Kirche® (O. Dibelius) gehort der Auf-
bruch zu intensiven Formen praktizierter Christusnachfolge in geistlicher Grup-
penexistenz — ein kirchengeschichtlich iiberaus bedeutsamer Vorgang; denn damit
bestatigt sich auch fiir den evangelischen Raum das in der Geschichte der Gesaint-
kirche immer wieder zu beobachtende Phidnomen, daf} zwischen der Wiederent-
deckung der ,Kirche“ und dem Wiedererstehen bruderschaftlicher und kommuni-
tarer Lebensformen ein enger Zusammenhang besteht.

Die Erneuerung geistlichen Gemeinschaftslebens in den evangelischen Kirchen
vollzog sich in zwei Schritten:

— zundchst in der Ausbildung von bruderschaftlich-kommunikativen Gemein-
schaften, in denen Méinner und Frauen mitten in der Welt des Berufs und der
Familie den Schritt aus der Unverbindlichkeit eines weithin biirgerlich ange-
pafiten Christseins zu einer verbindlichen und verpflichtenden Gestalt gelebten
Glaubens vollzogen (z. B. 1918 Hodhkirchliche Vereinigung; 1931 Evangelische
Michaelsbruderschaft);

— dann auf dem Hintergrund der theologisch-geistlichen Erfahrungen des Kir-
chenkampfes und der Erschiitterungen des 2. Weltkrieges im Entstehen von
»-Kommunititen®, die nach ihrer kirchengeschichtlichen Einordnung und reli-
gionssoziologischen Erscheinungsformen als Orden bzw. ordensidhnliche Gemein-
schaften zu bezeichnen sind.

Die iiberraschende Vielfalt der in den letzten drei Jahrzehnten in der evan-
gelischen Christenheit weltweit enistandenen Kommunititen erschwert es, so
etwas wie einen patentierten Typ der kommunitiren Lebensform zu definieren.
Am iiberzeugendsten diirfte R. Schutz’ Versuch sein, Prignanz und Profil evange-
lischer Kommunititen zu umschreiben als ,Gruppen von Mannern und Frauen,



Aus dem Leben der Kirche 140

die der Berufung zur vélligen Gemeinschaft des geistlichen und materiellen Be-
sitzes gefolgt sind, die eingewilligt haben, ehelos zu bleiben, und die sich zu einer
geistlichen Familie zusammengeschlossen haben, welche einer Lebens-, Gebets-
und Gehorsamsregel fiir den Dienst Christi und seiner Kirche unterworfen ist“1.

Fiir das Verstindnis der neuen evangelischen Kommunititen erscheint es m. E.

hilfreich, auf den kirchen- und frommigkeitsgeschichtlichen Hintergrund zu ach-
ten, von dem sie herkommen, und der das jeweilige Maf} der gegenseitigen Zu-
ordnung von geistlicher Konzentration und Weltoffenheit bestimmt. Bei aller
Vielgestaltigkeit im einzelnen lassen sich im Blick auf die geistliche Sukzession
zwei ziemlich scharf konturierte Grundformen von Kommunititen unterscheiden:
— zum einen der mehr pietistische, von Elementen des Erweckungschristentums
gepragte Typ; aus ihm sind u. a. hervorgegangen: die Evangelische Marien-
schwesternschaft Darmstadt, die Christusbruderschaft Selbitz, die Christustriger
Bensheim, die Jesusbruderschaft Gnadenthal, die Kommunitit Adelshofen;
- zum anderen der starker von der Entdeckung der Kirche herkommende, ekkle-
sial orientierte Typ; zu ihm zihlen n. a. die Kommunititen von Taizé, Grand-
champ und Pomeyrol, die Kommunitdt Imshausen, die Communitit Casteller
Ring Schlof Schwanberg, der Ordo Pacis Hamburg, der Laurentiuskonvent Rém-
linghoven/Wethen, die skandinavischen Kommunititenz2.

So erbellend freilich diese Unterscheidung fiir die Standortbestimmung einer
einzelnen Kommunitit auch sein mag, so gehért es doch offensichtlich zur Signatur
unserer verdnderten kirchen- und geistesgeschichtlichen Situation, daf im kom-
munitdren Bereich Gemeinschaften bei bleibender pietistischer Pragung offen sind
fir die ,katholischen® Giiter der Kirche, wiahrend die stirker ekklesial orientier-
ten Kommunititen immer mehr die erginzende und bereichernde Funktion des
Charismatisch-Spontanen fiir das Leben im Heute Gottes entdecken. Diese vor
allem in der kommunitiren Spiritualitit zu beobachtende Konvergenz beider Tra-
ditionsstrome verwehrt es, den Aufbruch zu kommunitiren Lebensformen als
blofle Zufilligkeit abzutun oder auf einzelne Konfessionen bzw. theologische
Schulen einzugrenzen. Er ist vielmehr Teil einer Gesamtbewegung, die die Er-
neuerung der ,vita communis“ als legitimer Darstellungsform eines unter die
Faszination des Reiches Gottes geratenen Glaubens versteht, der sich gerufen
und verpflichtet weif}, das Engagement der Christusnachfolge im zeichenhaft-radi-
kalen Freisein fiir Gott und die Menschen im Horizont heutiger Welterfahrung
zu leben.

2. Die Zeiten, in denen sich die neuentstandenen Kommunititen kritischen und
grundsatzlichen Anfragen von seiten der Theologen und der Kirchenleitungen
oder leidenschaftlichen Angriffen, nicht selten auch béswilligen Unterstellungen
cines des Ordenslebens entwihnten volkskirchlichen Protestantismus ausgesetzt

1 R. Schutz, Die Entstehung von Kommunitéten in den Kirchen der Reformation, in: L.
Priger, Frei fiir Gott und die Menschen, Stuttgart 1959, 35.

2 Aus der umfangreichen Literatur neben L. Priger vgl. u. a. S. v. Kortzfleisch, Mitten
im Herzen der Massen, Stuttgart 1963; W. Schleiter, Evangelisches Ménchtum? Stuttgart
1965; G. Heinz-Mohr, Christsein in Kommunititen, Stuttgart 1965; W. Hiimmer, Neue
Kirche in Sicht? Marburg 1970; R. Reck (Hg.), Gottes neue Avantgarde? Wuppertal o. J.
(1973); neuerdings P. Meinhold, Auflenseiter in den Kirchen, Freiburg 1977, HTB 598.



Aus dem Leben der Kirche 141

sahen, scheinen — aufs Ganze gesehen — voriiber zu sein. Der praktizierte Wille der
Kommunititen, ,mitten im Leben der Kirche und mitten im Leben der Welt zu
stehen, in einem Dasein, das so unauffillig ist wie jedes Leben, das mit Christus
in Gott verborgen ist“3, hat sicher dazu beigetragen, die Bedenken derer zu zer-
streuen, die in Weiterfihrung der Klosterkritik der Reformatoren bei den neuen
evangelischen Gemeinschaften unchristliche Weltflucht, selbstzufriedenes Getto-
christentum, die Neuauflage eines Christentums hoherer Potenz oder die Gefahr
einer unbiblischen Werkgerechtigkeit vermuteten.

_Kirchenoffizieller* Ausdruck dieser gewandelten Situation ist das SchlufRkom-
muniqué einer Klausurtagung der Bischofskonferenz der VELKD vom 13. Mai
1976. Darin heifit es u. a.:

... 1. Wir sehnen uns nach einer Erneuerung der Kirche. Solche Erneuerung ist
uns Menschen nicht verfiigbar. Sie will von uns als Gabe des Heiligen Geistes er-
beten werden. Weil Gott zu allen Zeiten seine Kirche erhalten und geleitet und
in ihrer Geschichte immer wieder mit den Gaben des Geistes erstarrte Verhlt-
nisse itberwunden und angefochtene Christen erweckt hat, lassen wir nicht davon
ab, auf Gottes erneuerndes Handeln auch heute zu hoffen und zu warten.

2. In unserer Begegnung mit den Kommunititen konnten wir erkennen, wie stark
sie sich bemiihen, dem Gottesdienst, dem Gebet und der Stille den Vorrang inner-
halb der Anforderungen ihres Arbeitstages zu geben. Sie bringen damit beispiel-
haft zum Ausdruck, wie sehr wir in unserem Alltag Gottes bediirfen.

Dankbar stellen wir fest, dafl diese Kommunitéten als Glieder der lutherischen
Kirche auf der Basis der Heiligen Schrift stehen und die Rechtfertigung allein aus
dem Glauben leben wollen. Thre dkumenische Offenheit 1afit sie den Schmerz iiber
das Trennende zwischen den Konfessionen und den Wunsch nach Gemeinsam-
keit stark empfinden. Sie sind von missionarischem Wollen gepragt. Kommunita-
res Leben, das von solchem Geist erfiillt ist, sehen wir als eine Kraft zur kirch-
lichen Erneverung an, die zuammen mit bewéhrten Formen herkémmlichen Ge-
meinde- und Gemeinschaftslebens die Kirche verlebendigen kann.

... 5. Wir empfehlen den Gemeinden, beim Nachdenken iiber kirchliche Erneue-
rung die Kommunitéiten als mogliche Gestaltungen christlichen Lebens zu beja-
hen...“4

I1. Der ,Grundauftrag“ des katholischen Synoden-Beschlusses iiber ,Die Orden
und andere geistliche Gemeinschaften® aus der Sicht evangelischer Kommunititen.

1. Fassen wir zusammen: Die Erneuerung kommunitaren Lebens in den Reforma-
tionskirchen unseres Jahrhunderts ist ein Faktum, das jeder zur Kenntnis nechmen
muf, der die kirchliche Szene des gegenwirtigen Protestantismus in seinen we-
sentlichen Bewegungen und geistlichen Kraftfeldern zutreffend beschreiben und
verstehen will. Daf sich damit gegeniiber der traditionellen protestantischen Klo-

8 R. Schutz, Das Heute Gottes, Giitersloh 1961, 119.
4 Voller Wortlaut bei L. Mohaupt (Hg.), Modelle gelebten Glaubens, Hamburg 1976,
142-144.



Aus dem Leben der Kirche 142

stervergessenheit eine ,Kurskorrektur® vollzogen hat — wie nicht wenige meinen
Junter dem Antrieb des Heiligen Geistes” —, ist eine starke Herausforderung fiir
die evangelische Christenheit. Sie stellt gewichtige Fragen, die nicht nur die be-
treffen, die sich fiir diese ,unbiirgerliche” Verwirklichung der Jesusnachfolge ent-
schieden haben. Sie gehen jeden Christen an, wenn anders Christsein in Kommu-
nititen auf vielfiltige Weise mit den Grundgegebenheiten des christlichen Glau-
bens verbunden ist. Nicht zuletzt verlangen sie — bei Anerkennung der ekklesia-
len Wertigkeit des kommumitiren Lebensentwurfs ~ nach einer ekklesiologischen
Standortbestimmung der Kommunitéten innerhalb der Kirche.

Genau damit aber diirften einige der wesentlichen Fragen angesprochen sein,
die iiber den Binnenbereich der evangelischen Kommunititen hinaus ebenso die
katholischen Orden und Gemeinschaften bewegen. Es ist ein verheiflungsvolles
Zcichen, daf es in den letzten Jahren zunehmend zu fruchtbaren Begegnungen,
zu geistlichen Gesprachen und intensivem theologischem Austausch zwischen An-
gehorigen katholischer und evangelischer Gemeinschaften gekommen ist. Das Be-
miihen, die Betroffenheit von Gottes Ruf und Anspruch im genuin christlichen
Projekt einer Glaubens-, Lebens- und Dienstgemeinschaft anzunehmen und im-
mer wieder neu zu bejahen und in der Grundorientierung am Evangelium iiber-
zeugende Modelle gelebten Glaubens inmitten einer weltlichen Welt zn entwik-
keln, schafft dabei eine starke Gemeinsamkeit des Suchens und Fragens, nicht zu-
letzt auch der gegenseitigen Ermutigung. Der Verfasser dieses Berichts weifl
dariiber hinaus aus eigenem Erleben, daf in einer ganzen Reihe von evangelischen
Kommunititen die Verhandlungen der Wiirzburger Synode interessiert begleitet
wurden und vor allem der Synoden-Beschluf} iiber die Orden und andere geist-
liche Gemeinschaften grindlich und sorgfaltig bedacht wird. Dieses Mit-Sein und
Mit-Denken mag zugleich als ein Zeichen der Anerkennung und des Dankes fiir
die von der Sachkommission VII stellvertretend geleistete Arbeit verstanden wer-
den.

2. Die nachfolgenden Anmerkungen wollen ein erster Versuch einer evangelischen
Stellungnahme zu den Ausfihrungen des Synoden-Beschlusses iiber den ,Grund-
auftrag® 1. 2) sein.

a) Zur biblischen Grundlegung

Wenn Nadifolge Christi nach dem einhelligen Zeugnis des NT Urform jeder
christlichen Existenzverwirklichung ist, so kann sich auch die Berufung zum mo-
nastischen Leben nicht anders als wesenhaft christologisch, d. h. vom Ursprung des
Evangeliums her als Ruf in die Nachfolge Christi verstehen.

Bereits das Ordensdekret des II. Vat. Konzils ,Perfectae Caritatis hatte mit
seiner Feststellung: ,Letzte Norm des Ordenslebens ist die im Evangelium dar-
gelegte Nachfolge Christi“ (PC Nr. 2a) die Korrektur jener traditionellen Auffas-
sung signalisiert, die das Ordensleben von den ,Evangelischen Riten“ her sah und
zu begriinden suchte. Wenn sich demgegeniiber in der Gegenwart immer mehr die
Erkenntnis durchsetzte, daf in den neutestamentlichen Aussagen iber Jinger-
schaft und Nachfolge ein legitimer Ansatz fiir eine an der biblischen Botschaft



Aus dem Leben der Kirche 143

orientierte Sicht des Ordenslebens gegeben ist, so stimmen die Ausfiihrungen des
Synodenbeschlusses (2.1.1; 2.1.4) mit den Aussagen der evangelischen Kommuni-
titen darin iberein, daf Christsein in Kommunititen — wie jeder christliche Le-
bensentwurf! — im Ernstnehmen des allen Christen geltenden Rufs zur neuen Exi-
stenzverwirklichung (2 Kor 5, 17) griindet und sich in der Verfiigbarkeit fiir das,
,was des Herrn ist* (1 Kor 7,32f), und in der Proexistenz fiir andere zu bewahren
hat.

Ein dem 6kumenischen Dialog verpflichtetes Denken wird in diesem Zusam-
menhang dankbar vermerken, dafl durch die Einbindung der kommunitéren Be-
rufung in die allgemeine Berufung aller Getauften zur Heiligkeit (so schon LG 5.
Kap.) das gemeinschaftliche Leben nach dem Evangelium als Spezifikum des Or-
denslebens nicht einen héheren Grad christlicher Vollkommenheit impliziert, son-
dern konkrete Verwirklichung, affirmative Entfaltung und evidente Darlegung
der in der Taufe gesetaten neuen Wirklichkeit sein will (vgl. 2.1.4).

Damit erweist sich das kommunitire Leben entsprechend dem Anruf Gottes und
der vom Menschen im Glaubensgehorsam geleisteten Antwort als eine Weise des
»secundum evangelium vivere® inmitten einer moglichen Pluralitit christlicher
Lebensvollziige und Dienstauftrige, die ihrer Ausformung nach verschieden sind,
ihrem Gehalt nach aber der gleichen qualitativen Bewertung unterliegen. Der
Kundige wird erkennen, daff sich damit wesentliche Punkte der theologischen
Kritik Luthers an den Grundlagen monastischen Lebens (z. B. sein in der Recht-
fertigungslehre begriindeter Kampf gegen den monastischen Verdienstglauben;
seine Absage an ein Monchtum, das sich als Christentum essentieller Hoherwer-
tigkeit verstand) erledigt haben.

Auch die evangelischen Kommunititen sehen in ihrem existentiellen Betrof-
fensein durch den Nachfolgeruf des Evangeliums nicht eine héhere Form des
Christseins, die dem allgemeinen Christenstand in Anspruch und Forderung iiber-
legen ist, sondern gemaf personlich erfahrener Fiihrung und Begnadung durch
Gott (Eph. 4, 7) den ihnen aufgetragenen Weg gestalteter Christusliebe.

b) Die evangelischen Rite als Konstitutiva gemeinsamen Lebens

Es geht den Kommunititen somit um die gehorsame Einilbung in eine von der
Liebe zu Christus inspirierten und an ihm orientierten Nachfolge, die sich im
Gesamt vieler differenzierter Gnadenanrufe fir sie in der monastischen Exi-
stenzform als Existential ihres Lebens, in der volligen und bleibenden Verwie-
senheit auf Jesus als den ,Einen Notwendigen® (Lk 10, 42) verwirklicht. Wenn
sie im realisierten Ernstfall des Glaubens dabei fiir ihr Leben die evangelischen
Rite wiederentdeckt haben, so halten sie sich doch fern von jener (heils-) indivi-
dualistischen Engfiihrung eines vorwiegend aszetisch bestimmten Réteverstind-
nisses, das in der Geschichte der Orden weithin den Blick firr den Sitz im Leben,
der Christusnachfolge in Gemeinschaft, verstellt hatte. Sie verstehen und wiirdigen
die evangelischen Rite — bei allem Wissen um die Problematik der traditionellen
Unterscheidung von Gebot und Rats — als ,drei grole Zeichen, die uns den Ab-

5 F. Wulf, Gebot und Rat, in GuL 89 (1969) 821~825; ders., Zeitgemdifle Erneuerung des
Ordenslebens. Dokumente des 2. Vatikanischen Konzils, Freiburg 1968, 42-46.



Aus dem Leben der Kirche 144

solutheitscharakter unserer Berufung immerfort wieder in Erinnerung rufen“s
und ausgeprigte Lebensgestaltungen im Freisein fiir Gott und den Christusdienst
in allen Lebensbereichen erméglichen.

Entscheidend ist ihnen dabei, dafi die evangelischen Rite in ihrer klassischen
Trias nicht exklusiv-isoliert, sondern stellvertretend und zeichenhaft als geist-
liche Grundhaltungen verstanden werden, die Ausdruck fiir die Ganzhingabe des
Glaubens sind, die sich in drei tiefgreifenden Existentialien menschlichen und
christlichen Lebens konkretisiert, ohne sich darauf zu beschrinken.

Die differenzierte Begriindung und vertiefte Betrachtung der evangelischen
Rite als Ausformung des Neuen Gebots der gréfieren Liebe (Joh 18, 84; 1 Joh
1, 7-8; Gal 6, 2), die unverkennbar den Synoden-Beschlufl bestimmt (2.1.8), nicht
zuletzt die Herausstellung der geistlichen (2.1.5), sozialen (2.1.6) und ekklesialen
Bedeutung (2.1.7) der evangelischen Rite gibt Anlaf zu der Hoffnung, iiber kon-
troverstheologisch festgefahrene Positionen fritherer Zeiten hinwegzukommen.

c) Zur ekklesialen Dimension kommunitiren Lebens

Gegeniiber dem liberalen Protestantismus des 19. Jahrhunderts, der sich mit Em-
phase als Hort des religiésen Individualismus verstand und in der Zugehérigkeit
zur ,Kirche“ hchstens ein sekundires, additives Element des Christseins sehen
wollte, hat das , Jahrhundert der Kirche® einen erstaunlichen Mentalititswandel
bewirkt, indem die Sozialitit des Glaubens, d. h. die ekklesiale Bedingtheit christ-
licher Existenz als konstitutiv fiir das Christsein neu erkannt wurde.

Es entspricht somit der gewandelten Situation, wenn die Kommunititen ihre
Berufung zum gemeinsamen Leben als wesenhaft kirchliche Existenz umschreiben
und ihren Ort, bzw. Dienstauftrag nicht aus dem Gegensatz zur Kirche, sondern
inmitten der Kirche bestimmen und wahrnehmen. In ihrem Schrifttum und — was
nicht vergessen werden sollte — in ihrer bewufit praktizierten Bezogenheit auf das
Leben konkreter Ortskirchen driickt sich gleichermafien die klar erkannte Einbin-
dung in die Gesamtrealitit der Kirche wie auch ihr Wille zu kirchlicher Solidari-
tat ans, in und mit der Kirche zu leben, ihre sichtbare Gestalt ernstzunehmen und
in Wahrnehmung ihrer Gliedfunktion am Leibe Christi (Rém 12; 1 Kor 12) an der
Auferbauung der Gemeinde Jesu Christi verantwortlich mitzuarbeiten.

Der altkirchliche Leitsatz des ,ekklesiastikds monazein® (kirchlich Monchsein)
gehort durchgéngig — wenn auch in verschiedenem Bewufitseinsgrad — zu ihrem
Selbstverstindnis. Wenn dariiber hinaus die evangelischen Kommunititen die
Strukturen des gemeinsamen Lebens entweder in der Nachfolge des Jerusalemer
Modells als einer Gemeinschaft sui generis gegeniiber dem paulinischen Gemein-
detyp definieren (so vor allem Taizé) oder aber — stirker am pneumatozentrischen
Ansatz der paulinischen Ekklesiologie orientiert — den theologischen Ort der Be-
rufung zum monastischen Leben in einer Theologie der Charismen im Leibe Chri-
sti bestimmen, so zielt die Intention beider idealtypischer Leitvorstellungen dar-
auf ab, die kommunitire Gemeinschaft als einen ,Mikrokosmos der Kirche® zu
charakterisieren.

¢ R. Schutz, Das Heute Gottes, a.a.0. 84.



Aus dem Leben der Kirche 145

Als Stitten verbindlichen geistlichen Lebens, gelebter Bruderschaft und enga-
gicrten kirchlichen Dienstes sind die Kommunititen spezifische Verwirklichung
des Kircheseins, ,so dafl man glauben kann, dafl der Herr in ihrer Mitte ist“ (vgl.
1 Kor 14, 25).

Die Nihe dieser Ausfithrungen zum Synoden-Beschluff 2.1.7 und 2.2.7 ist un-
ibersehbar.

d) Notwendige Konsequenzen aus der gegenseitigen Zuordnung von Kirche und
geistlichen Gemeinschaflen
Durch die iibergreifende Einbindung aller Berufungen in die Kirche erhalten
diese ihren unverwechselbaren Ort der Bewihrung; sie bleiben aber auf Grund
des geistlichen Lebensgesetzes der ,Komplementaritdt des mystischen Leibes® (J.
Loew) zugleich einander zugeordnet.
Dies ermoglicht und fordert von sciten der Kirche
_ daf sie fiir die in den Kommunititen sichtbar werdenden Konkretionen des
Glaubens und der Hingabe offen ist und die kommunitire Verwirklichung der
Sozialitit von Glaube anerkennt, schiitzt und férdert (vgl. 5 Nachwort);
— daf sie den notwendigen charismatischen Freiheitsraum in ihrer Mitte er-
schlieft, den die Christen in Kommunititen brauchen, um entsprechend ihrer Be-
rufung ,Signale und Zeichen der geistlichen Dimension der ganzen Kirche®
(2.1.8) sein zu kénnen;
_ daf sie diese ,Zentren christlicher Erneverung® als Herausforderung begreift
und annimmt und audh bereit ist, institutionell verhirtete Formen kirchlichen
Lebens in Frage zu stellen, zu korrigieren und mit neuer geistlicher Dynamik er-
filllen zu lassen (2.2.5; 2.2.6).
Von seiten der Kommunitditen erfordert dies
— daf sich Christsein in Kommunititen im Gemeinsamen wie iin Unterscheidend-
Kennzeichnenden seiner geprigten Lebensform wesenhaft und sachgemif als
Teilhabe am Leben der Kirche und ihrer Sendung versteht, wenn anders kommu-
nitires Leben per definitionem ekklesial ist (2.1.7);
— daf es darum nach dem altkirchlichen Leitsatz des ,kirchlich Ménchsein® - wenn
auch in kritischer Solidaritit — hoch von der Kirche denkt und in ihrer Mitte die
Hingabe zu einem christusgeopferten Leben als Teilhabe am Mysterium Christi
erfahrt (2.1.2);
— daB es in der Einheit des Christusleibes — frei von allem elitaren Selbstver-
stindnis — im Miteinander von geistlichem Leben und diakonischem Engagement,
von Tradition und Spontaneitit, von Kommunion, von Liturgie und Aktion (vgl.
2.9) fiir das ganze Volk Gottes exemplarische Formen christlichen Lebens ausbil-
det, die in ihrer Fiille, Kraft und Klarheit ansteckend und zukunftsweisend fiir den
Dienst der Kirche in der Welt wirken (vgl. vor allem 2.2.5; 2.2.6).

Der Vergleich dieser konzentrierten Aussagen evangelischer Kommunititen (die
leicht aus ihrem Schrifttum belegt werden konnten) mit den Ausfiihrungen des
Synoden-Beschlusses ergibt eine erstaunliche Ubereinstimmung?, die iber die

7 Das gilt in gleicher Weise — ohne dafl wir hier darauf eingehen - fiir die Aussagen {iber
,kommunitires Leben und Eschatologie®, ihren Stellenwert im Leben und Dienstauftrag



Einiibung und Weisung 7 146

blofle Faktizitit hinaus ein 6kumenisches Ereignis darstellt, das nicht nur von
denen zur Kenntnis genommen und rezipiert werden sollte, die es unmittelbar und
zuerst angeht. In einer Zeit, in der das lihmende Schlagwort von der Stagna-
tion des Ukumenismus umgeht, konnen die Kommunititen in den Kirchen — bei
aller realistischen Einschdtzung ihrer Moglichkeiten und Grenzen® — mit ihrem
Zeugnis fiir das Evangelium und ihrem selbstlosen Dienst an den Menschen zu
ansteckend wirkenden Zeugen eines Christus hingegebenen Glaubens, der verge-
genwirtigten Christusliebe und der gelebten Hoffnung werden — in der Kirche fiir
die Welt. Johannes Halkenhdiuser

der geistlichen Gemeinschaften, die gegenseitige Bezogenheit von eschatologischer Zci-
chenhaftigkeit und diakonischer Verfiigbarkeit (Zeugnis und Dienst) u. a. m.
8 Vgl. 2.1.8: Die Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit.

EINUBUNG UND WEISUNG

,»50 bin ich dessen gewif}, daB nichts mich trennen kann . . «

Zeugnis einer Karfreitagserfahrung

Da ist es wieder, nichts in mir bleibt von ihm ausgenommen. Eine Welle hat mich
erfafit und iiberspiilt. Aus der Ungeschiitztheit des Schlafes, aus dem Un-Bewufi-
ten mufl sie aufgestiegen sein, eine Grund-Welle. Alles in mir ist ausgefiillt von
einem scharfen Leid, von etwas, das schlechthin unzumutbar ist. Ich bin nur
noch dieses Gefiihl. Erschrecken erfafit mich; es ist ein schwarzes Entsetzen.

Kommt diese Woge aus mir selbst oder von aufien? Aber was ist innen, was
ist auflen? Geht nicht eines in das andere iiber? Etwas, das ich bisher Nicht-,ich“
geheiflen habe, durchzieht mich, erfiillt mich, wird ,ich“-selbst.

Hat die Woge mich iiberfallen, bevor ich die ,Riistung des Geistes* anlegen
konnte? Bleibt meinem Willen, meinem Glauben, meinem Wissen und meinem
Gewufithaben nur keine Zeit zur Abwehr? Ich weiff nicht. Die dunkle Erfah-
rung, die mich erfiillt, die zum ,ich-selbst* zu werden droht, gebiert schon ein
Wort aus sich, worin es sich ausdriickt: ,,Alle Herrlichkeit kann dieses Leid nicht
aufwiegen . .., trotz des gegenteiligen Pauluswortes (Rém 8, 18). Nichts, auch
nicht die Erlosung der ganzen Welt kénnte mich jetzt dazu bringen, zu diesem
Leiden ja zu sagen, dieses zu leiden. Es ist das reine Nein des Leidens; und
ich finde keinen Ort, von dem aus ich etwas dndern kénnte. Versuche, meinen
Glauben, mein ,, Ja“ zu erfassen, gleiten ab, sinken hinab, kraftlos, wirkungslos,





