
AUS  DEM LEBEN DER KIRCHE 

Der •Grundauftrag" der Orden in ökumenischer Sicht 

1. August F. C. Vilmar, einer der bedeutendsten lutherischen Theologen des 19. 
nitäten 

1. August F. C. Vilmar, einer der bedeutendsten lutherischen Theologen des 19. 
Jahrhunderts, hat im Anschluß an das letzte Buch der Bibel die Geschichte der 
Kirche als •Eröffnung der sieben Siegel des Heiligen Evangeliums" gedeutet. Je- 
dem Zeitalter ist nach dieser Geschichtsschau ein bestimmtes theologisches Thema 
zum Durchdenken zugewiesen. Während die Öffnung des letzten Siegels, die 
Eschatologie, der Endzeit vorbehalten ist, nennt er als Aufgabe für das zu erwar- 
tende Jahrhundert die Bewältigung der seit der Reformation anstehenden Fragen 
und Probleme der Ekklesiologie. Damit hat dieser weithin vergessene Theologe 
neben anderen Vätern des Luthertums im vergangenen Jahrhundert (W. Lohe, 
Th. Kliefoth, J. Stahl) prophetisch das Thema aufgezeigt, das in der Tat zur 
Signatur der theologischen und kirchlichen Lage der Gegenwart werden sollte. 

In den Kontext dieses •Jahrhunderts der Kirche" (0. Dibelius) gehört der Auf- 
bruch zu intensiven Formen praktizierter Christusnachfolge in geistlicher Grup- 
penexistenz - ein kirchengeschichtlich überaus bedeutsamer Vorgang; denn damit 
bestätigt sich auch für den evangelischen Raum das in der Geschichte der Gesamt- 
kirche immer wieder zu beobachtende Phänomen, daß zwischen der Wiederent- 
deckung der •Kirche" und dem Wiedererstehen bruderschaftlicher und kommuni- 
tärer Lebensformen ein enger Zusammenhang besteht. 

Die Erneuerung geistlichen Gemeinschaftslebens in den evangelischen Kirchen 
vollzog sich in zwei Schritten: 
- zunächst in der Ausbildung von bruderschaftlich-kommunikativen Gemein- 
schaften, in denen Männer und Frauen mitten in der Welt des Berufs und der 
Familie den Schritt aus der Unverbindlichkeit eines weithin bürgerlich ange- 
paßten Ghristseins zu einer verbindlichen und verpflichtenden Gestalt gelebten 
Glaubens vollzogen (z. B. 1918 Hochkirchliche Vereinigung; 1931 Evangelische 
Michaelsbruderschaft); 
- dann auf dem Hintergrund der theologisch-geistlichen Erfahrungen des Kir- 
chenkampfes und der Erschütterungen des 2. Weltkrieges im Entstehen von 
•Kommunitäten", die nach ihrer kirchengeschichtlichen Einordnung und reli- 
gionssoziologischen Erscheinungsformen als Orden bzw. ordensähnliche Gemein- 
schaften zu bezeichnen sind. 

Die überraschende Vielfalt der in den letzten drei Jahrzehnten in der evan- 
gelischen Christenheit weltweit entstandenen Kommunitäten erschwert es, so 
etwas wie einen patentierten Typ der kommunitären Lebensform zu definieren. 
Am überzeugendsten dürfte R. Schutz' Versuch sein, Prägnanz und Profil evange- 
lischer Kommunitäten zu umschreiben als •Gruppen von Männern und Frauen, 



Aus dem Leben der Kirche 140 

die der Berufung zur völligen Gemeinschaft des geistlichen und materiellen Be- 
sitzes gefolgt sind, die eingewilligt haben, ehelos zu bleiben, und die sich zu einer 
geistlichen Familie zusammengeschlossen haben, welche einer Lebens-, Gebets- 
und Gehorsamsregel für den Dienst Christi und seiner Kirche unterworfen ist"1. 

Für das Verständnis der neuen evangelischen Kommunitäten erscheint es m. E. 
hilfreich, auf den kirchen- und frömmigkeitsgeschichtlichen Hintergrund zu ach- 
ten, von dem sie herkommen, und der das jeweilige Maß der gegenseitigen Zu- 
ordnung von geistlicher Konzentration und Weltoffenheit bestimmt. Bei aller 
Vielgestaltigkeit im einzelnen lassen sich im Blick auf die geistliche Sukzession 
zwei ziemlich scharf konturierte Grundformen von Kommunitäten unterscheiden: 
- zum einen der mehr pietistische, von Elementen des Erweckungschristentums 
geprägte Typ; aus ihm sind u. a. hervorgegangen: die Evangelische Marien- 
schwesternschaft Darmstadt, die Christusbruderschaft Selbitz, die Christusträger 
Bensheim, die Jesusbruderschaft Gnadenthal, die Kommunität Adelshofen; 
- zum anderen der stärker von der Entdeckung der Kirche herkommende, ekkle- 
sial orientierte Typ; zu ihm zählen u. a. die Kommunitäten von Taize, Grand- 
champ und Pomeyrol, die Kommunität Imshausen, die Communität Casteller 
Ring Schloß Schwanberg, der Ordo Pacis Hamburg, der Laurentiuskonvent Röm- 
linghoven/Wethen, die skandinavischen Kommunitäten2. 

So erhellend freilich diese Unterscheidung für die Standortbestimmung einer 
einzelnen Kommunität auch sein mag, so gehört es doch offensichtlich zur Signatur 
unserer veränderten kirchen- und geistesgeschichtlichen Situation, daß im kom- 
munitären Bereich Gemeinschaften bei bleibender pietistischer Prägung offen sind 
für die •katholischen" Güter der Kirche, während die stärker ekklesial orientier- 
ten Kommunitäten immer mehr die ergänzende und bereichernde Funktion des 
Charismatisch-Spontanen für das Leben im Heute Gottes entdecken. Diese vor 
allem in der kommunitären Spiritualität zu beobachtende Konvergenz beider Tra- 
ditionsströme verwehrt es, den Aufbruch zu kommunitären Lebensformen als 
bloße Zufälligkeit abzutun oder auf einzelne Konfessionen bzw. theologische 
Schulen einzugrenzen. Er ist vielmehr Teil einer Gesamtbewegung, die die Er- 
neuerung der •vita communis" als legitimer Darstellungsform eines unter die 
Faszination des Reiches Gottes geratenen Glaubens versteht, der sich gerufen 
und verpflichtet weiß, das Engagement der Christusnachfolge im zeichenhaft-radi- 
kalen Freisein für Gott und die Menschen im Horizont heutiger Welterfahrung 
zu leben. 

2. Die Zeiten, in denen sich die neuentstandenen Kommunitäten kritischen und 
grundsätzlichen Anfragen von Seiten der Theologen und der Kirchenleitungen 
oder leidenschaftlichen Angriffen, nicht selten auch böswilligen Unterstellungen 
eines des Ordenslebens entwöhnten volkskirchlichen Protestantismus ausgesetzt 
1 R. Schutz, Die Entstehung von Kommunitäten in den Kirchen der Reformation, in: L. 
Präger, Frei für Gott und die Menschen, Stuttgart 1959, 35. 
* Aus der umfangreichen Literatur neben L. Präger vgl. u. a. S. v. Kortzfleisch, Mitten 
im Herzen der Massen, Stuttgart 1963; W. Schleiter, Evangelisches Mönchtum? Stuttgart 
1965; G. Heinz-Mohr, Christsein in Kommunitäten, Stuttgart 1965; W. Hummer, Neue 
Kirdie in Sicht? Marburg 1970; R. Reck (Hg.), Gottes neue Avantgarde? Wuppertal o. J. 
(1973); neuerdings P. Meinhold, Außenseiter in den Kirchen, Freiburg 1977, HTB 598. 



Aus dem Leben der Kirche 141 

sahen, scheinen - aufs Ganze gesehen - vorüber zu sein. Der praktizierte Wille der 
Kommunitäten, •mitten im Leben der Kirche und mitten im Leben der Welt zu 
stehen, in einem Dasein, das so unauffällig ist wie jedes Leben, das mit Christus 
in Gott verborgen ist"3, hat sicher dazu beigetragen, die Bedenken derer zu zer- 
streuen, die in Weiterführung der Klosterkritik der Reformatoren bei den neuen 
evangelischen Gemeinschaften unchristliche Weltflucht, selbstzufriedenes Getto- 
christentum, die Neuauflage eines Christentums höherer Potenz oder die Gefahr 

einer unbiblischen Werkgerechtigkeit vermuteten. 
•Kirchenoffizieller" Ausdruck dieser gewandelten Situation ist das Schlußkom- 

munique einer Klausurtagung der Bischofskonferenz der VELKD vom 13. Mai 

1976. Darin heißt es u. a.: 
•... 1. Wir sehnen uns nach einer Erneuerung der Kirche. Solche Erneuerung ist 
uns Menschen nicht verfügbar. Sie will von uns als Gabe des Heiligen Geistes er- 
beten werden. Weil Gott zu allen Zeiten seine Kirche erhalten und geleitet und 
in ihrer Geschichte immer wieder mit den Gaben des Geistes erstarrte Verhält- 
nisse überwunden und angefochtene Christen erweckt hat, lassen wir nicht davon 
ab, auf Gottes erneuerndes Handeln auch heute zu hoffen und zu warten. 
2. In unserer Begegnung mit den Kommunitäten konnten wir erkennen, wie stark 
sie sich bemühen, dem Gottesdienst, dem Gebet und der Stille den Vorrang inner- 
halb der Anforderungen ihres Arbeitstages zu geben. Sie bringen damit beispiel- 
haft zum Ausdruck, wie sehr wir in unserem Alltag Gottes bedürfen. 

Dankbar stellen wir fest, daß diese Kommunitäten als Glieder der lutherischen 
Kirche auf der Basis der Heiligen Schrift stehen und die Rechtfertigung allein aus 
dem Glauben leben wollen. Ihre ökumenische Offenheit läßt sie den Schmerz über 
das Trennende zwischen den Konfessionen und den Wunsch nach Gemeinsam- 
keit stark empfinden. Sie sind von missionarischem Wollen geprägt. Kommunitä- 
res Leben, das von solchem Geist erfüllt ist, sehen wir als eine Kraft zur kirch- 
lichen Erneuerung an, die zuammen mit bewährten Formen herkömmlichen Ge- 
meinde- und Gemeinschaftslebens die Kirche verlebendigen kann. 
... 5. Wir empfehlen den Gemeinden, beim Nachdenken über kirchliche Erneue- 
rung die Kommunitäten als mögliche Gestaltungen christlichen Lebens zu beja- 

hen .. ."*. 

II. Der •Grundauftrag" des katholischen Synoden-Beschlusses über •Die Orden 
und andere geistliche Gemeinschaften" aus der Sicht evangelischer Kommunitäten. 

1. Fassen wir zusammen: Die Erneuerung kommunitären Lebens in den Reforma- 
tionskirchen unseres Jahrhunderts ist ein Faktum, das jeder zur Kenntnis nehmen 
muß, der die kirchliche Szene des gegenwärtigen Protestantismus in seinen we- 
sentlichen Bewegungen und geistlichen Kraftfeldern zutreffend beschreiben und 
verstehen will. Daß sich damit gegenüber der traditionellen protestantischen Klo- 

s R. Schutz, Das Heute Gottes, Gütersloh 1961, 119. 
4 Voller Wortlaut bei L. Mohaupt (Hg.), Modelle gelebten Glaubens, Hamburg 1976, 
142-144. 



Aus dem Leben der Kirche 142 

stervergessenheit eine •Kurskorrektur" vollzogen hat - wie nicht wenige meinen 
•unter dem Antrieb des Heiligen Geistes" -, ist eine starke Herausforderung für 
die evangelische Christenheit. Sie stellt gewichtige Fragen, die nicht nur die be- 
treffen, die sich für diese •unbürgerliche" Verwirklichung der Jesusnachfolge ent- 
schieden haben. Sie gehen jeden Christen an, wenn anders Christsein in Kommu- 
nitäten auf vielfältige Weise mit den Grundgegebenheiten des christlichen Glau- 
bens verbunden ist. Nicht zuletzt verlangen sie - bei Anerkennung der ekklesia- 
len Wertigkeit des kommunitären Lebensentwurfs - nach einer ekklesiologischen 
Standortbestimmung der Kommunitäten innerhalb der Kirche. 

Genau damit aber dürften einige der wesentlichen Fragen angesprochen sein, 
die über den Binnenbereich der evangelischen Kommunitäten hinaus ebenso die 
katholischen Orden und Gemeinschaften bewegen. Es ist ein verheißungsvolles 
Zeichen, daß es in den letzten Jahren zunehmend zu fruchtbaren Begegnungen, 
zu geistlichen Gesprächen und intensivem theologischem Austausch zwischen An- 
gehörigen katholischer und evangelischer Gemeinschaften gekommen ist. Das Be- 
mühen, die Betroffenheit von Gottes Ruf und Anspruch im genuin christlichen 
Projekt einer Glaubens-, Lebens- und Dienstgemeinschaft anzunehmen und im- 
mer wieder neu zu bejahen und in der Grundorientierung am Evangelium über- 
zeugende Modelle gelebten Glaubens inmitten einer weltlichen Welt zu entwik- 
keln, schafft dabei eine starke Gemeinsamkeit des Suchens und Fragens, nicht zu- 
letzt auch der gegenseitigen Ermutigung. Der Verfasser dieses Berichts weiß 
darüber hinaus aus eigenem Erleben, daß in einer ganzen Reihe von evangelischen 
Kommunitäten die Verhandlungen der Würzburger Synode interessiert begleitet 
wurden und vor allem der Synoden-Beschluß über die Orden und andere geist- 
liche Gemeinschaften gründlich und sorgfältig bedacht wird. Dieses Mit-Sein und 
Mit-Denken mag zugleich als ein Zeichen der Anerkennung und des Dankes für 
die von der Sachkommission VII stellvertretend geleistete Arbeit verstanden wer- 
den. 

2. Die nachfolgenden Anmerkungen wollen ein erster Versuch einer evangelischen 
Stellungnahme zu den Ausführungen des Synoden-Beschlusses über den •Grund- 
auftrag" I. 2) sein. 

a) Zur biblisdien Grundlegung 
Wenn Nachfolge Christi nach dem einhelligen Zeugnis des NT Urform jeder 
christlichen Existenzverwirklichung ist, so kann sich auch die Berufung zum mo- 
nastischen Leben nicht anders als wesenhaft christologisch, d. h. vom Ursprung des 
Evangeliums her als Ruf in die Nachfolge Christi verstehen. 

Bereits das Ordensdekret des II. Vat. Konzils •Perfectae Caritatis" hatte mit 
seiner Feststellung: •Letzte Norm des Ordenslebens ist die im Evangelium dar- 
gelegte Nachfolge Christi" (PC Nr. 2a) die Korrektur jener traditionellen Auffas- 
sung signalisiert, die das Ordensleben von den •Evangelischen Räten" her sah und 
zu begründen suchte. Wenn sich demgegenüber in der Gegenwart immer mehr die 
Erkenntnis durchsetzte, daß in den neutestamentlichen Aussagen über Jünger- 
schaft und Nachfolge ein legitimer Ansatz für eine an der biblischen Botschaft 



Aus dem Leben der Kirche 143 

orientierte Sicht des Ordenslebens gegeben ist, so stimmen die Ausführungen des 
Synodenbeschlusses (2.1.1; 2.1.4) mit den Aussagen der evangelischen Kommuiii- 
täten darin überein, daß Ghristsein in Kommunitäten - wie jeder christliche Le- 
bensentwurf! - im Ernstnehmen des allen Christen geltenden Rufs zur neuen Exi- 
stenzverwirklichung (2 Kor 5, 17) gründet und sich in der Verfügbarkeit für das, 
•was des Herrn ist" (1 Kor 7,32 f), und in der Proexistenz für andere zu bewähren 

hat. 
Ein dem ökumenischen Dialog verpflichtetes Denken wird in diesem Zusam- 

menhang dankbar vermerken, daß durch die Einbindung der kommunitären Be- 
rufung in die allgemeine Berufung aller Getauften zur Heiligkeit (so schon LG 5. 
Kap.) das gemeinschaftliche Leben nach dem Evangelium als Spezifikum des Or- 
denslebens nicht einen höheren Grad christlicher Vollkommenheit impliziert, son- 
dern konkrete Verwirklichung, affirmative Entfaltung und evidente Darlegung 
der in der Taufe gesetzten neuen Wirklichkeit sein will (vgl. 2.1.4). 

Damit erweist sich das kommunitäre Leben entsprechend dem Anruf Gottes und 
der vom Menschen im Glaubensgehorsam geleisteten Antwort als eine Weise des 
•secundum evangelium vivere" inmitten einer möglichen Pluralität christlicher 
Lebensvollzüge und Dienstaufträge, die ihrer Ausformung nach verschieden sind, 
ihrem Gehalt nach aber der gleichen qualitativen Bewertung unterliegen. Der 
Kundige wird erkennen, daß sich damit wesentliche Punkte der theologischen 
Kritik Luthers an den Grundlagen monastischen Lebens (z. B. sein in der Recht- 
fertigungslehrc begründeter Kampf gegen den monastischen Verdienstglauben; 
seine Absage an ein Mönchtum, das sich als Christentum essentieller Höherwer- 

tigkeit verstand) erledigt haben. 
Auch die evangelischen Kommunitäten sehen in ihrem existentiellen Betrof- 

fensein durch den Nachfolgeruf des Evangeliums nicht eine höhere Form des 
Christseins, die dem allgemeinen Christenstand in Anspruch und Forderung über- 
legen ist, sondern gemäß persönlich erfahrener Führung und Begnadung durch 
Gott (Eph. 4, 7) den ihnen aufgetragenen Weg gestalteter Christusliebe. 

b) Die evangelischen Räte als Konstitutiva gemeinsamen Lebens 
Es geht den Kommunitäten somit um die gehorsame Einübung in eine von der 
Liebe zu Christus inspirierten und an ihm orientierten Nachfolge, die sich im 
Gesamt vieler differenzierter Gnadenanrufe für sie in der monastischen Exi- 
stenzform als Existential ihres Lebens, in der völligen und bleibenden Verwie- 
senheit auf Jesus als den •Einen Notwendigen" (Lk 10, 42) verwirklicht. Wenn 
sie im realisierten Ernstfall des Glaubens dabei für ihr Leben die evangelischen 
Räte wiederentdeckt haben, so halten sie sich doch fern von jener (heils-) indivi- 
dualistischen Engführung eines vorwiegend aszetisch bestimmten Räteverständ- 
nisses, das in der Geschichte der Orden weithin den Blick für den Sitz im Leben, 
der Christusnachfolge in Gemeinschaft, verstellt hatte. Sie verstehen und würdigen 
die evangelischen Räte - bei allem Wissen um die Problematik der traditionellen 
Unterscheidung von Gebot und Rat5 - als •drei große Zeichen, die uns den Ab- 

5 F. Wulf, Gebot und Rat, in GuL 39 (1969) 321-325; ders., Zeitgemäße Erneuerung des 
Ordenslebens. Dokumente des 2. Vatikanischen Konzils, Freiburg 1968, 42-46. 



Aus dem Leben der Kirche 144 

solutheitscharakter unserer Berufung immerfort wieder in Erinnerung rufen"6 

und ausgeprägte Lebensgestaltungen im Freisein für Gott und den Ghristusdienst 
in allen Lebensbereichen ermöglichen. 

Entscheidend ist ihnen dabei, daß die evangelischen Räte in ihrer klassischen 
Trias nicht exklusiv-isoliert, sondern stellvertretend und zeichenhaft als geist- 
liche Grundhaltungen verstanden werden, die Ausdruck für die Ganzhingabe des 
Glaubens sind, die sich in drei tiefgreifenden Existentialien menschlichen und 
christlichen Lebens konkretisiert, ohne sich darauf zu beschränken. 

Die differenzierte Begründung und vertiefte Betrachtung der evangelischen 
Räte als Ausformung des Neuen Gebots der größeren Liebe (Joh 13, 34; 1 Job. 
1, 7-8; Gal 6, 2), die unverkennbar den Synoden-Beschluß bestimmt (2.1.3), nicht 
zuletzt die Herausstellung der geistlichen (2.1.5), sozialen (2.1.6) und ekklesialen 
Bedeutung (2.1.7) der evangelischen Räte gibt Anlaß zu der Hoffnung, über kon- 
troverstheologisch festgefahrene Positionen früherer Zeiten hinwegzukommen. 

c) Zur ekklesialen Dimension kommunitären Lebens 
Gegenüber dem liberalen Protestantismus des 19. Jahrhunderts, der sich mit Em- 
phase als Hort des religiösen Individualismus verstand und in der Zugehörigkeit 
zur •Kirche" höchstens ein sekundäres, additives Element des Christseins sehen 
wollte, hat das •Jahrhundert der Kirche" einen erstaunlichen Mentalitätswandel 
bewirkt, indem die Sozialität des Glaubens, d. h. die ekklesiale Bedingtheit christ- 
licher Existenz als konstitutiv für das Christsein neu erkannt wurde. 

Es entspricht somit der gewandelten Situation, wenn die Kommunitäten ihre 
Berufung zum gemeinsamen Leben als wesenhaft kirchliche Existenz umschreiben 
und ihren Ort, bzw. Dienstauftrag nicht aus dem Gegensatz zur Kirche, sondern 
inmitten der Kirche bestimmen und wahrnehmen. In ihrem Schrifttum und - was 
nicht vergessen werden sollte - in ihrer bewußt praktizierten Bezogenheit auf das 
Leben konkreter Ortskirchen drückt sich gleichermaßen die klar erkannte Einbin- 
dung in die Gesamtrealität der Kirche wie auch ihr Wille zu kirchlicher Solidari- 
tät aus, in und mit der Kirche zu leben, ihre sichtbare Gestalt ernstzunehmen und 
in Wahrnehmung ihrer Gliedfunktion am Leibe Christi (Rom 12; 1 Kor 12) an der 
Auf erbauung der Gemeinde Jesu Christi verantwortlich mitzuarbeiten. 

Der altkirchliche Leitsatz des •ekklesiastikös monazein" (kirchlich Mönchsein) 
gehört durchgängig - wenn auch in verschiedenem Bewußtseinsgrad - zu ihrem 
Selbstverständnis. Wenn darüber hinaus die evangelischen Kommunitäten die 
Strukturen des gemeinsamen Lebens entweder in der Nachfolge des Jerusalemer 
Modells als einer Gemeinschaft sui generis gegenüber dem paulinischen Gemein- 
detyp definieren (so vor allem Taize) oder aber - stärker am pneumatozentrischen 
Ansatz der paulinischen Ekklesiologie orientiert - den theologischen Ort der Be- 
rufung zum monastischen Leben in einer Theologie der Charismen im Leibe Chri- 
sti bestimmen, so zielt die Intention beider idealtypischer Leitvorstellungen dar- 
auf ab, die kommunitäre Gemeinschaft als einen •Mikrokosmos der Kirche" zu 
charakterisieren. 

6 R. Schutz, Das Heute Gottes, a.a.O. 84. 



Aus dein Leben der Kirche 145 

Als Stätten verbindlichen geistlichen Lebens, gelebter Bruderschaft und enga- 
gierten kirchlichen Dienstes sind die Kommunitäten spezifische Verwirklichung 
des Kircheseins, •so daß man glauben kann, daß der Herr in ihrer Mitte ist" (vgl. 

1 Kor 14, 25). 
Die Nähe dieser Ausführungen zum Synoden-Beschluß 2.1.7 und 2.2.7 ist un- 

übersehbar. 

d) Notwendige Konsequenzen aus der gegenseitigen Zuordnung von Kirche und 
geistlichen Gemeinschaften 
Durch die übergreifende Einbindung aller Berufungen in die Kirche erhalten 
diese ihren unverwechselbaren Ort der Bewährung; sie bleiben aber auf Grund 
des geistlichen Lebensgesetzes der •Komplementarität des mystischen Leibes" (J. 
Loew) zugleich einander zugeordnet. 
Dies ermöglicht und fordert von Seiten der Kirche 
- daß sie für die in den Kommunitäten sichtbar werdenden Konkretionen des 
Glaubens und der Hingabe offen ist und die kommunitäre Verwirklichung der 
Sozialität von Glaube anerkennt, schützt und fördert (vgl. 5 Nachwort); 
- daß sie den notwendigen charismatischen Freiheitsraum in ihrer Mitte er- 
schließt, den die Christen in Kommunitäten brauchen, um entsprechend ihrer Be- 
rufung •Signale und Zeichen der geistlichen Dimension der ganzen Kirche" 

(2.1.8) sein zu können; 
- daß sie diese •Zentren christlicher Erneuerung" als Herausforderung begreift 
und annimmt und auch bereit ist, institutionell verhärtete Formen kirchlichen 
Lebens in Frage zu stellen, zu korrigieren und mit neuer geistlicher Dynamik er- 
füllen zu lassen (2.2.5; 2.2.6). 
Von seiten der Kommunitäten erfordert dies 
- daß sich Christsein in Kommunitäten im Gemeinsamen wie im Unterscheidend- 
Kennzeichnenden seiner geprägten Lebensform wesenhaft und sachgemäß als 
Teilhabe am Leben der Kirche und ihrer Sendung versteht, wenn anders kommu- 
nitäres Leben per definitionem ekklesial ist (2.1.7); 
- daß es darum nach dem altkirchlichen Leitsatz des •kirchlich Mönchsein" - wenn 
auch in kritischer Solidarität - hoch von der Kirche denkt und in ihrer Mitte die 
Hingabe zu einem christusgeopferten Leben als Teilhabe am Mysterium Christi 

erfährt (2.1.2); 
- daß es in der Einheit des Christusleibes - frei von allem elitären Selbstver- 
ständnis - im Miteinander von geistlichem Leben und diakonischem Engagement, 
von Tradition und Spontaneität, von Kommunion, von Liturgie und Aktion (vgl. 
2.2) für das ganze Volk Gottes exemplarische Formen christlichen Lebens ausbil- 
det, die in ihrer Fülle, Kraft und Klarheit ansteckend und zukunftsweisend für den 
Dienst der Kirche in der Welt wirken (vgl. vor allem 2.2.5; 2.2.6). 

Der Vergleich dieser konzentrierten Aussagen evangelischer Kommunitäten (die 
leicht aus ihrem Schrifttum belegt werden könnten) mit den Ausführungen des 
Synoden-Beschlusses ergibt eine erstaunliche Übereinstimmung', die über die 

7 Das gilt in gleicher Weise - ohne daß wir hier darauf eingehen - für die Aussagen über 
•kommunitäres Leben und Eschatologie", ihren Stellenwert im Leben und Dienstauftrag 



Einübung und Weisung 146 

bloße Faktizität hinaus ein ökumenisches Ereignis darstellt, das nicht nur von 
denen zur Kenntnis genommen und rezipiert werden sollte, die es unmittelbar und 
zuerst angeht. In einer Zeit, in der das lähmende Schlagwort von der Stagna- 
tion des Ökumenismus umgeht, können die Kommunitäten in den Kirchen - bei 
aller realistischen Einschätzung ihrer Möglichkeiten und Grenzen8 - mit ihrem 
Zeugnis für das Evangelium und ihrem selbstlosen Dienst an den Menschen zu 
ansteckend wirkenden Zeugen eines Christus hingegebenen Glaubens, der verge- 
genwärtigten Christusliebe und der gelebten Hoffnung werden - in der Kirche für 
die Welt. Johannes Haikenhäuser 

der geistlichen Gemeinschaften, die gegenseitige Bezogenheit von eschatologischer Zei- 
chenhaftigkeit und diakonischer Verfügbarkeit (Zeugnis und Dienst) u. a. m. 
8 Vgl. 2.1.8: Die Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•So bin ich dessen gewiß, daß nichts mich trennen kann . . ." 

Zeugnis einer Karfreitagserfahrung 

Da ist es wieder, nichts in mir bleibt von ihm ausgenommen. Eine Welle hat mich 
erfaßt und überspült. Aus der Ungeschütztheit des Schlafes, aus dem Un-Bewuß- 
ten muß sie aufgestiegen sein, eine Grund-Welle. Alles in mir ist ausgefüllt von 
einem scharfen Leid, von etwas, das schlechthin unzumutbar ist. Ich bin nur 
noch dieses Gefühl. Erschrecken erfaßt mich; es ist ein schwarzes Entsetzen. 

Kommt diese Woge aus mir selbst oder von außen? Aber was ist innen, was 
ist außen? Geht nicht eines in das andere über? Etwas, das ich bisher Nicht-•ich!" 
geheißen habe, durchzieht mich, erfüllt mich, wird •ich"-selbst. 

Hat die Woge mich überfallen, bevor ich die •Rüstung des Geistes" anlegen 
konnte? Bleibt meinem Willen, meinem Glauben, meinem Wissen und meinem 
Gewußthaben nur keine Zeit zur Abwehr? Ich weiß nicht. Die dunkle Erfah- 
rung, die mich erfüllt, die zum •ich-selbst" zu werden droht, gebiert schon ein 
Wort aus sich, worin es sich ausdrückt: •Alle Herrlichkeit kann dieses Leid nicht 
aufwiegen...", trotz des gegenteiligen Pauluswortes (Rom 8, 18). Nichts, auch 
nicht die Erlösung der ganzen Welt könnte mich jetzt dazu bringen, zu diesem 
Leiden ja zu sagen, dieses zu leiden. Es ist das reine Nein des Leidens; und 
ich finde keinen Ort, von dem aus ich etwas ändern könnte. Versuche, meinen 
Glauben, mein •Ja" zu erfassen, gleiten ab, sinken hinab, kraftlos, wirkungslos, 




